
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 10 (1900)

Heft: 5

Artikel: Von 1870 bis 1900 : Strömungen der neuesten deutschen Literatur

Autor: Walzel, Oskar F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-789009

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-789009
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


229

Von 1870 bis 1900.
Strömungen der neuesten deutschen Literatur.

Yortrag, gehalten in der Versammlung des bernischen Mittelschullehrervereins,
den 3. März 1900, im Grossratsaal zu Bern

von Prof. Dr. Oskar F. "Walzel.

Hochgeehrte Versammlung
Wer in Berlin die schier endlose Friedrichstrasse vom Süden her

durchschreitet und, ihrem Ende nahe, in die letzte Seitenstrasse zu linker
Hand einbiegt, der fühlt sich wie mit einem Schlage aus dem Gelärme
und Getöse des Grosstadtlebens, aus dem sinnbetörenden Gewühl der

Trambahnen, Omnibusse, Droschken, aus dem tobenden Leben der
Reichsmetropole in die Stille eines älteren, anspruchslosen, freilich auch herzlich

unschönen Stadtviertels versetzt. An Häusern von der geschmacklosen

Einfachheit eines früheren Berlin, an massigen Speisewirtschaften,

an verstaubten Cigarrengeschäften führt der Weg vorbei. liier drängen
sich in einem Auslagefenster wissenschaftliche Werke, dort drohen

aus einem andern medizinische Marterinstrumente. Eine Gegend stiller
Arbeit, die nichts Lockendes und Verlockendes für den grossstädtischen

Flaneur übrig hat! Wir sind im Berliner Quartier latin.
Wieder eine Nebenstrasse einschlagend, stehen wir bald vor einer wenig
reinlichen Toreinfahrt; auf den ersten Blick könnte der Fremde

vermuten, hier gehe es zu einer Fabrik oder zu einem Holz- und Kohlenlager.

Weit gefehlt: wir schreiten hindurch und stehen vor dem

Eingange zum Deutschen Theater.
Eine denkwürdige Stätte, dieser alte verräucherte, unbequeme Kasten,

ebenso reich an künstlerischem Interesse, wie arm an äusserer Schönheit!

Zugig und düster sind die Bäume, eng und winklig die Stiegen, allzu
knapp berechnet ist der Platz, der dem Zuschauer angewiesen wird.
Und doch: keine deutsche Bühne des ausgehenden 19. Jahrhunderts
kann sich mit dieser messen; keine hat in der Geschichte der jüngsten
deutschen Literatur eine gleich wichtige Stellung errungen. Hier kam

Schwell. Pädag. Zeitschrift 1900. \j



230

es zu den entscheidenden Schlachten, zu den ausschlaggebenden Siegen.
Hier steht die Wiege des neuen deutschen Dramas. Hier eroberte sich

das jüngste Deutschland sein Publikum, hier traten aus dem Dunkel
engster literarischer Kreise Sudermann und Hauptmann in das helle
Licht ihres heutigen Ruhmes.

Dem Deutschen Theater hat Berlin zu danken, dass es jetzt als

erste deutsche Theaterstadt gilt. Das Deutsche Theater hat dem altbe-
rühmten Wiener Hoftheater, der „Burg", den Rang abgelaufen. Noch

vor zwanzig, sicher vor dreissig und vierzig Jahren war die Wiener
„Burg" ein privilegirter, einzig dastehender Kunsttempel. Burgtheater-
fähig zu werden, war der heisseste Ehrgeiz der Dichter wie der
Schauspieler. Heute ist man in Wrien emsig bemüht, neues frisches Blut dem

gealterten und geschwächten Körper zuzuführen, um zu retten, was zu

retten ist. Dem drohenden Untergange oder wenigstens dem unleugbaren
Niedergange ein Hemmnis in den Weg zu legen, wurde Josef
Kainz von Berlin nach seiner Vaterstadt Wien berufen. Kainz aber

war jahrelang die beste Kraft des Deutschen Theaters zu Berlin, sein

Bestes hat er dort gelernt.

Wozu ich dies erzähle? Sie haben die Aufforderung an mich
ergehen lassen, über die neuesten Strömungen der deutschen Literatur
mich zu äussern. Im engen Rahmen eines kurzen Vortrags kann das

umfängliche Problem nur andeutungsweise behandelt werden. Ich denke,
besser und drastischer als eine lange und breite Erörterung belehrt uns
die Siegeslaufbahn des Deutschen Theaters über die Richtung, in der
sich der Strom heutiger Literatur bewegt. Zwei Tatsachen seien

sofort festgestellt: erstens setzt der Sieg des Deutschen Theaters in Berlin
den Sieg der Dichtung voraus, die es vertritt; zweitens offenbart er,
dass auf dramatischem Gebiete der Schwerpunkt der neueren Literatur
liegt. Ich brauche nicht hinzuzufügen — denn dies scheint mir nach

allem Gesagten selbstverständlich — dass eine starke Wandlung innerhalb

der deutschen Literatur sich vollzogen hat.

Zunächst also : die neue Dichtung, die junge Litteratur hat gesiegt.
Ich weiss sehr wohl, dass dieser Sieg nicht unbestritten ist.

Eine grosse Gruppe, eine noch immer starke Partei, möchte den

jüngsten deutschen Parnass überhaupt ignoriren. Sie weiss nichts von
ihm und will nichts von ihm wissen; er dünkt ihr eine durchaus ephemere

Erscheinung. Sie hält es darum nicht für nötig, bis zu ihm

vorzuschreiten, sie bleibt stehen, wo er anfängt, sie scheut sich
wohlweislich, die Grenzen zu überschreiten, die ihn von ihr trennen. Hier



231

auf schweizerischem Boden ist diese Partei besonders stark vertreten.
In stummer und in lauter Opposition bekämpft man die jüngste Dichtung.

Im Gegensatz zu solcher Auffassung, die noch nicht anerkennt,
besteht heute schon in den grossen Kulturzentren eine entgegengesetzte
Anschauung, die nicht mehr anerkennt. Der Grosstädter und vor
allem der Berliner meint, die jüngstdeutsche Literatur habe sich

ausgelebt; er möchte sie bereits zum alten Eisen werfen. Da die Zeit
des wildesten Kampfes vorüber ist, scheint ihm auch das Ergebnis dieses

Kampfes überwunden. Nur die Provinz, die immer nachhinke, kümmere
sich noch um diese Dinge.

Historische Betrachtung kann weder diesem noch jenem Standpunkte
sich nähern. Der Literaturhistoriker weiss, dass Literaturrevolutionen
von gleicher Stärke nicht spurlos vorübergehen, wenn auch ihre
extremsten Erscheinungen allmälig dem Vergessen anheimfallen. Was
in Deutschland vor 130 Jahren der Sturm und Drang, vor 100 Jahren
die Romantik, was vor 70 Jahren bei uns das junge Deutschland, in
Frankreich die Literatur der Julirevolution zutage gefördert hat, das ist
zum grossen Teile seit langer Zeit vergessen. Aber doch nur zum Teile ;

denn geblieben sind uns neben manchem anderen Goethes Götz und
Schillers Räuber, Werther und Cabale und Liebe, Unlands und Eichen-
dorffs und Heines Lyrik. Victor Hugo und Georges Sand und Balzac
wollen wir zunächst auch noch nicht aufgeben.

Doch nicht nur ein Analogiebeweis sei hier geführt; als Historiker
will ich Ihnen auch die historische Notwendigkeit der jüngsten Liferatur-
bewegung nachzuweisen versuchen. Sie scheint mir ebenso einleuchtend,
wie die historische Notwendigkeit des Sturmes und Dranges, der
deutschen und französischen Romantik, der jungdeutschen Literatur.

Die jüngste deutsche Literatur ist eine Folge der preussischen Siege

von 1870/71 und der Wiederherstellung des deutschen Kaisertums. Sie

staunen? Missverstehen wir uns nicht: eine mittelbare, nicht eine

unmittelbare Folge. Nicht weil jene Ereignisse vorangiengen, sondern

trotz diesem mächtigen Aufschwung Deutschlands entstand eine Dichtung,

die in allem dem hochgesteigerten Gefühlsleben der deutschen

Triumphzeit widersprach. Im Jahre 1850 schrieb Heine, dieser schärfste

und witzigste Kritiker deutschen, politischen Lebens, ein Gedicht, „Michel
nach dem März"; es beginnt:

Solang' ich den deutschen Michel gekannt,
War er ein Bärenhäuter;
Ich dachte im März, er hat sich ermannt
Und handelt fürder gescheuter.



232

Auch der Dichter selbst fühlte — er bekennt es — im hoffnungsreichen

Jahre 1848 sein Herz höher schlagen.

Doch als die schwarz-rot-goldne Fahn',
Der altgermanische Plunder,
Aufs neu' erschien, da schwand mein Wahn
Und die süssen Märchenwunder.

Ich kannte die Farben in diesem Panier
Und ihre Vorbedeutung:
Von deutscher Freiheit brachten sie mir
Die schlimmste Hiobszeitung...

Ich sah das sündenergraute Geschlecht
Der Diplomaten und Pfaffen,
Die alten Knappen vom römischen Recht
Am Einheitstempel schaffen.

Derweil der Michel geduldig und gut
Begann zu schlafen nnd schnarchen,
Und wieder erwachte unter der Hut
Von vierunddreissig Monarchen.

Eine echt Heinische bittere Satire auf den deutschen Einheitstraum
Wir müssen ihm Recht geben; im Jahre 1850 sah es in Deutschland

wirklich so aus. Und auch um 1860 Verdrossenheit, Unzufriedenheit
allenthalben ; die Träger des deutschen Einheitsgedankens in schroffem

Gegensatz zu den bestehenden staatlichen Zuständen ; und auf der andern
Seite vollends die ersten Regungen einer internationalen, antideutschen
Sozialdemokratie Nur dem überlegenen Genie eines Staatsmannes von

unvergleichlicher Grösse konnte es glücken, in wenigen Jahren aus diesem

Chaos von Widersprüchen das grosse mächtige deutsche Reich zu
schaffen. 1866 wird das Element ausgeschieden, das zu diesem neuen
Reich nicht passt: die habsburgischen Lande. 1871 wird der deutsche

Einheitstraum verwirklicht. Mit einem Schlage ist der von Heine

bespöttelte Einheitstempel errichtet. Deutschland schwelgt in dem Gefühle
seiner jungen Macht. Vergessen wird, dass der Einheitstraum ganz
anders in Erfüllung gegangen ist, als man gedacht hatte. Nicht aus
dem Volke heraus ist die Einheit geboren worden ; von oben her ward
sie den Deutschen geschenkt. Nicht der deutsche Michel Heines, sondern

Bismarcks Genie, unterstützt von preussischem Fürstentum und preussischem

Soldatengeiste, hat das Werk vollbracht. Nichts hatte der deutsche

Michel mehr gehasst, als preussisches Fürstentum und preussischen
Soldatengeist. 1871 ist das allea wie vergessen; was eben noch so krank,
ja unheilbar ausgesehen hatte, scheint gesund und kräftig. In dem

grossen Gedanken des einheitlichen Kaisertums lösen sich — so heisst es —
alle Widersprüche.



233

Die Dichtung durfte hinter der allgemeinen Begeisterung nicht
zurückbleiben. Immer und immer war geklagt worden, dass Deutschlands

traurige politische Lage eine schwungvolle nationale Dichtung nicht
aufkommen lasse; der deutsche Klassizismus Goethes und Schillers war
im 19. Jahrhundert mehr als einmal zur Poesie der Hohenstaufenzeit
in ungünstigen Gegensatz gebracht worden. Um 1200, ja damals habe

es grosse Dichter gegeben, die nationale Stoffe, stolz auf die Grösse

deutscher Nation, zu gestalten verstanden hätten. Der Klassizismus indes

spottete: „Das liebe Heil'ge Röm'sche Reich, Wie hält's nur noch

zusammen ¦ ; weit- und zeitflüchtig habe er sich nationalem Fühlen
entfremdet. Der Vorwurf traf Schiller nicht minder als Goethe; als

Entschuldigung ward die nationale Misere ihrer Zeit angeführt. Die aber

war jetzt überwunden ; eine neue Hohenstaufenzeit war angebrochen.
Gerne hüllte sie sich in die romantische Rüstung jener grossen
mittelalterlichen Epoche. Kaiser Wilhelm I. als wieder erwachter Friedrich
Barbarossa, der den Kyffhäuser verlassen und den Erbfeind geschlagen

hatte, ward ein Lieblingsmotiv deutscher Kunst und Dichtung. Der Deutsche

begeisterte sich plötzlich für Minnesang und Spielmannspoesie. Die

Butzenscheibenlyrik wird Mode. Julius Wolff schreibt seine seichtromantischen

Verse, drapirt moderne Gestalten mit ein paar altdeutschen
Fetzen und wird Lieblingsdichter der neu geeinten deutschen Nation.
Altdeutscher Brauch, altdeutscher Biedersinn, altdeutsche Minne, altdeutscher
Mut werden die Lieblingsschlagworte der Zeit. Mit dem „Sänge" Wolffs
wetteifert der historische Roman und schildert die urältesten Ahnen.
In Poesie, Kunst und Leben ist Heines „altgermanischer Plunder" zu
höchsten Ehren gekommen.

Die dauerndsten Erfolge — sie reichen bis in unsere Tage — errang
auf dem neu erschlossenen Felde Ernst von Wildenbruch. Hohen-
zollernblut fliesst in seinen Adern, und der Dichter der Hohenzollern
wird er. Ein neuerer Kritiker sagt von ihm: „Er besitzt durchaus die

Freude der Hohenzollern am pathetischen Moment." Wer konnte besser

die Stimmung des „pathetischen Moments" der Wiedergeburt deutschen

Kaisertums festhalten? Kurz nach dem Kriege singt er den Ruhm
deutscher Waffen in den Heldenliedern „Vionville" und „Sedan". Zu

Anfang der achtziger Jahre aber tritt er als Dramatiker vor das Publikum

und erficht mit historischen Tragödien aus germanischer Vergangenheit

Sieg auf Sieg. Sofort wird die Parole ausgegeben : ein neuer
Schiller ist erstanden, der grosse Dramatiker, den man in Grillparzer
und Hebbel und Otto Ludwig nicht gefunden hatte, ist Deutschland
geschenkt. Ja, wer trotz Schiller noch auf den kommenden deutschen



234

Shakespeare hoffte, der fand ihn in Wildenbruch. Heute reden auch
seine Verehrer weniger überschwänglich von ihrem Dichter. Dafür hat
sich auch das Urteil seiner Gegner gemildert. Wir können wirklich
schon mit einiger Objektivität von ihm sprechen. Seine Trilogie „Heinrich

und Heinrichs Geschlecht" von 1896 zeigt, zusammengehalten etwa
mit den „Karolingern" von 1882, dass auch ihm künstlerisches
Fortschreiten gegönnt war; feinsinnige Kritiker haben der umfänglichen
Historie aus der Zeit des Investiturstreites zugebilligt, dass sie nicht
nur augenblicklicher Bühnenerfolge, sondern nachhaltiger, tiefgehender
Wirkung fähig sei. Allein Wildenbruchs Anfänge konnten nur unter
dem Hochdrucke der altdeutsch-romantischen Stimmung so masslos
überschätzt werden. Die Unkunst des jüngeren Wildenbruch kommt über
starke Gesten, laute Worte, leidenschaftliche Gegensätze zu keiner sichern

Gestaltung, nur zu äusserlich ebenso wirksamen, wie innerlich schlecht

verbundenen Scenen. Historische Dichtung, so nennt sich Wildenbruchs
Arbeit, und als historische Dichtung will sie geschätzt sein ; auf dasselbe

Wort beruft sich Butzenscheibenlyrik und Spielmannssang. Fassen wir
das Problem einmal scharf ins Auge.

Zwei Wege stehen dem Dichter offen, wenn er die Vergangenheit
uns menschlich nahe bringen will. Entweder lässt er die unermesslichen

Gegensätze fühlen, die uns von jener Epoche der Vergangenheit trennen,
in der er dichterisch gestaltend wirkt; oder er sucht Momente in der
Geschichte auf, die mit unserem gegenwärtigen Leben überraschende

Analogien bieten. Die erste, weit schwierigere Kunst übt Flaubert in
seiner „Salammbô", meisterhaft auch — so in der „Versuchung des Pescara"
oder in der „Hochzeit des Mönchs" — Conrad Ferdinand Meyer. Den

zweiten Weg erfolgreich zu beschreiten, wird zunächst am besten glücken,
wenn der Dichter, selbst Vertreter einer stark ausgeprägten Völkerindividualität,

sich an die Geschichte seines ihm engstverwandten Volkes und

an die Züge hält, die als altes Erbstück noch dauernd in seiner

Umgebung sich offenbaren. In diesem Sinne hat der Schotte Walter Scott

schottische Vergangenheit, sein Schüler Wilibald Alexis märkisches Wesen

früherer Zeiten, Annette von Droste-Hülshoff ihre westfälischen Srammes-

genossen, Storm die norddeutschen Küstenanwohner aus verflossenen
Jahrhunderten mehr oder minder glücklich verlebendigt. Immer liegt der

Anspruch zu Grunde, dass der Dichter stark und unbeirrbar die
charakteristischen Eigenheiten seines Landes als altes Erbgut fühlt. Der

schlanke, elastische, wetterharte, jedem Sport gewachsene blonde Schotte,

anspruchslos und zäh, wie er in Scotts Quentin Durward uns entgegentritt,

begegnete dem Dichter täglich auf schottischem Boden. Was Alexis



235

von dem Kampfe zwischen märkischem Junkertum und märkischer Fürstenmacht

erzählt, konnte dem Leben seiner Zeit nachempfunden werden.
Gleiches Recht hat der Schweizer Festdichter, der in der Form des

Volksschauspiels die grossen Augenblicke schweizerischer Vergangenheit
zu neuem Leben erweckt und offenbart, wie nahe heutige Schweizer

Eigenart dem alten Schweizer Wesen steht.
Auch Wildenbruch und seine Vorläufer berufen sich auf die

Übereinstimmung von einst und jetzt. Allein was hatten die Deutschen der

Krachzeit, was die Siebziger und Achtzigerjahre mit altdeutschem Wesen

wirklich gemein? Und dann: Schottisch, Märkisch, Westfälisch ist uns eine

scharf umschreibbare Eigenheit, aber Deutsch? Welche innern Bande

verknüpfen den vielgestaltigen deutschen Sprachstamm von heute mit den

Deutschen der Vergangenheit? Viel zu weit ist der Umfang gezogen,
viel zu lange haben die Deutschen des Gefühls der Zusammengehörigkeit

entbehrt, um ein Ereignis deutscher oder germanischer
Vergangenheit so stark empfinden zu können, wie der Schotte die Kämpfe
der Stuarts, wie der Schweizer die Siege, denen die Eidgenossenschaft
ihre politische Selbstständigkeit dankt. Ja, wenn Wildenbruch selbst

sich auf märkischen Boden stellt, wenn er mit märkischem Junkerblute

seine dramatischen Conzeptionen erfüllt, dann glückt es ihm wohl
auch besser.

Wie wenig übrigens Wildenbruchs Art, die über theatralisch wirksame

Scenen fast nie zu psychologischer Vertiefung fortschreitet, der Gegenwart

sagen kann, was sie mit der Vergangenheit innerlich verbindet, zeigt
mir sein neuestes Stück „Die Tochter des Erasmus". Ein Geisteskämpfer,
ein kühn vorschreitender, wagemutiger Geistesheld, der aber doch das letzte
Wort zu sagen sich nicht getraut, sieht sich von dem Manne der noch

kühneren Tat, von Luther, überholt. Ahnliches mag sich oft genug im Leben

unserer Zeit abspielen, die in Überhast vorwärtseilend nur zu schnell den

Sieger von gestern dem Sieger von heute aufopfert; und nicht zum
geringsten auf literarischem Gebiete. Der Unterliegende aber wird, wie
Wildenbruchs Erasmus, nicht nur seinen Ruhm schwinden, auch sein

Leben zerstört sehen. Wildenbruchs Drama indes lässt uns diese

schlagenden Analogien kaum fühlen. Wo wir ein erlösendes Wort aus
Dichtermunde erhoffen, begnügt er sich mit äusserlicher Rhetorik. Ein
Werk, aus dem der bange Aufschrei eines ganzen Zeitalters hätte

erklingen können, bleibt uns dieses erlösende Wort schuldig.
Doch zurück zu den Butzenscheibendichtern die innere Unwahrheit,

das Gemachte, müsste bald zutage kommen. All den wonnigen Träumen

vom wiedererstandenen altdeutschen Biedermann folgte ein böses Erwachen.



236

Die inneren politischen Zustände Deutschlands widersprachen durchaus

jenen erkünstelten Phantaseien. Ein protestantisches deutsches Kaisertum

war geschaffen worden; allein ein starker Bruchteil der Deutschen

war nicht geneigt, sich der Glorie dieser neuen Schöpfung zu beugen.
Das der Hohenstaufenzeit entlehnte Costüm konnte bald die tiefen
Spaltungen nicht mehr verkleiden. Der Deutsche war aus seinem Jahrhun-
derfschlafe erwacht; allein was vor 1871 krank gewesen war, das kam
auch jetzt nicht zu markiger Gesundheit. Der Kulturkampf der
Siebzigerjahre und das Sozialistengesetz von 1878 bezeugten, dass einiges
sehr faul war im Staate. Das neue protestantische Kaisertum hatte
nicht die Macht, sich des erstarkenden Katholizismus und der mehr
und mehr um sich greifenden sozialdemokratischen Tendenzen zu
erwehren. Konfessioneller Hader, soziale Kämpfe — wie passte das zu
dem idealen Traumleben der Butzenscheibenlyriker? Während unsäglich
schwere politische Probleme ihrer Lösung harrten, während von dem
konfessionellen und sozialen Kriegsschauplatze immer bedrohlichere
Nachrichten einliefen, müsste mehr als einer erkennen, es sei nicht Aufgabe
der Poesie, länger von der minniglichen Maid und dem kühnen Recken,
von hehren Frauen und edlen Männern zu singen und zu sagen, länger
aus einer abgeschiedenen Zeit sich Gestalten und Gesinnungen zu holen.
Neben dem gewaltigen Ringen der Gegenwart verblassten die Schemen,
die im ersten Siegesrausche aus germanischer Vorzeit beschworen worden

waren, verblasste der „altgermanische Plunder"
Und vor allem der Eine, Grosse, der mit herkulischer Kraft, ohne

sich je über die Tragweite der neuen Zeittendenzen zu täuschen, in den

Kampf eingriff, der Mann, der mit starker Hand, nachdem er Deutschland

gegen aussen geeint hatte, nun auch nach innen es auszubauen

unternahm: Bismarck's rücksichtslose, despotische Gewaltnatur schlug
den romantischen Träumern auf Schritt und Tritt ins Gesicht, der

Realpolitiker strafte all das täglich Lügen, was die Zeitdichtung von
neuerwachter, altdeutscher Treue, von altdeutscher Biederkeit sang; der

Übermächtige hatte keine Zeit für solchen Tand, er hatte keine

Zeit, sich erst zu überlegen, ob sein Wirken in die Schablone vom
deutschen Heldenkaisertum passte ; der Übermensch griff ins Leben hinein,
er versenkte sich nicht in eine vermodernde Welt.

Der Übermensch — ich habe den Ausdruck mit Absicht gewählt;
denn neben Bismarck darf hier der Name Nietzsches genannt werden.

Ich beabsichtige nicht, Nietzsche hier zu retten ; allein die kulturelle
Bedeutung seines Wirkens ist zu streifen. Man mag über die letzten

Konsequenzen seiner Anschauungen denken, wie man will : sicher hat keiner



237

mit kräftigerer Faust all dem Unwahren, Ersonnenen, um nicht zu sagen
Erlogenen jener Zeit die Maske vom Gesicht gerissen. Dem
fadenscheinigen Idealismus der Epoche hat er seine ganze Kraft entgegengeworfen.

Die Deutschen rühmten sich, in der zweiten Hälfte des 19.
Jahrhunderts aus dem Volke der Dichter und Denker ein Volk der Tat
geworden zu sein. Es • war nahe dran, dass die Hohenstaufenromantik
diese Wandlung aufhob.

Nietzsche hat das Evangeliun; der Tat in diesem bedrohlichen Augenblick

angestimmt, ebenso wie Bismarck es gleichzeitig praktisch betätigte.
Mit Entsetzen blickte die Jugend, die von solchen Lehrern erzogen

worden war, auf den Tiefstand deutscher Kunst und Dichtung. Und
beschämt erkannte sie, wie weit die deutschen Sieger, die neuerwachten

Germanen, hinter dem Auslande, nicht zum wenigsten hinter den

besiegten Franzosen zurückgeblieben waren. Rings um Deutschland war
die Literatur resolut an die grossen Probleme der Zeit herangetreten;
nur die deutsche Poesie selbst wollte nichts von ihnen wissen. Ein
Realismus, wie Bismarck ihn politisch betätigte, hatte sich draussen
literarisch Bahn gebrochen, in Deutschland herrschte ein verträumter, seichter
Idealismus. Draussen kannte man das Leben und suchte es zu deuten,
drinnen floh man es.

Und so zeigte sich eine wunderbare Erscheinung: die Deutschen,
die eben noch stolz auf ihr neu errungenes Deutschtum gepocht, die
eben noch ihre starken nationalen Gefühle betont hatten : sie fingen an,
fein bescheiden beim Ausland in die Lehre zu gehen, um es bald
einseitig zu verhimmeln.

Tolstoi und Dostojewski in Russland, Björnsonund Ibsen
im germanischen Norden, Zola in Frankreich und Gottfried Keller
in der Schweiz — das sind die grossen Namen, die in der Brust der

jungen Deutschen rasch alle Butzenscheibendichtungen, allen „altgermanischen

Plunder" verdrängten. Nach ihrem Vorbilde ging die neudeutsche

Jugend an einen Neubau der deutschen Dichtung. Dass Hebbels und
Otto Ludwigs Name nur selten neben den Genannten erschien, darf der

Jugend von 1880 nicht vorgeworfen werden. Die erbgesessene Kritik
hatte dafür gesorgt, dass beide Dichtebliebenrge ssevenr.

Heftige Krisen mussten sich abspielen, ehe es zu einem Gedeihen
kam. Eine neue Kunstform durchsetzen wollen, heisst immer Krieg
gegen das Bestehende beginnen. Polemik ist unerlässlich ; und sie reizt
den Widerstand der Angegriffenen. Der Kampf lässt die Gegensätze
unüberbrückbar erscheinen ; die feindlichen Parteien sehen sich zu
extremen Forderungen, zu extremen Schöpfungen gedrängt.



238

Dann galt es ja nicht bloss, einer neuen Form zum Durchbruch zu
verhelfen. Eine neue Weltanschauung ward mit der neuen Form
verbunden. Die ganze grosse Welt, die für die Dichter der letztvergangenen
Epoche nicht zu bestehen schien, sollte zur Geltung kommen. Der
sozialistisch angehauchten neuen Generation erschien die Literatur, die
sie vor sich sah, als verderbliche Bourgeoispoesie.- Diese Bourgeoispoesie
schloss ihre Augen gegenüber den traurigen sozialen Erscheinungen
des Tages und hütete sich wohl, das Leben unter eine scharfe Lupe
zu nehmen. Die Jugend schlägt sich auf die entgegengesetzte Seite;
unbeirrt und unverdrossen will sie in die Tiefen des Lebens eintauchen,
das Traurige und Düstere zur Darstellung bringen, nicht in ästhetischer
Scheu vor dem Unerquicklichen, das rings um sie bestand, zurückweichen.
Der Naturalismus ersteht und erhebt zu seinem Prinzipe, die Welt, das

Leben bis ins kleinste nachzuzeichnen und zwar vor allem in den

Momenten, die durch das soziale Elend bedingt waren.
Von den oben genannten ausländischen Schriftstellern kam in Theorie

und Praxis Zola den Wünschen der Jungen am meisten entgegen.
Auf seinen Spuren wandelt man zunächst. Ein deutscher Zola ersteht
alsbald in Max Kretzer. Kretzer liess im Jahre 1882 seinen ersten
Armeleutroman „Die Betrogenen" erscheinen. 1898 setzte er der zweiten

Auflage des Buches die stolzen Worte vor : „Mancher, der dieses Buch zum
erstenmal in die Hände bekommt, wird vielleicht erstaunt sein, dass in
demselben sehr vieles enthalten ist, was Nachahmer dramatisch und
novellistisch verwertet haben. Der Verfasser freut sich der Anregungen, die

er nicht nur in diesem Romane, sondern auch in seinen späteren Werken

gegeben hat." Kretzer hat im wesentlichen recht. Selbst einst dem

Arbeiterstande angehörig, hat er eindringlich das Leben des vierten
Standes beobachtet. Mit Zolas Kühnheit dargestellt und ungeschminkt,
wie bei dem Verfasser von „Assommoir" und „Germinal", erscheint das

Leben der niedrigen Volksschichten in Kretzers Romanen. Der Proletarier

wird wohl auch in seinen guten Seiten vorgeführt; allein das

Verkommene, Lasterhafte, Verdorbene seiner Existenz bleibt
unverschwiegen und vereinigt sich zu einem bitteren Vorwurf gegen die

Bessergestellten, gegen den Mittelstand, dem alle Schuld an solcher Verderbnis

zugeschrieben wird. Armeleutdichtung, in schrankenloser Deutlichkeit
das Traurigste, Erschütterndste des menschlichen Lebens aufdeckend,
beherrscht in und nach Kretzer die neue Literatur. Die Beobachtung
wird immer schärfer, die Schilderung immer krasser, die Polemik gegen
den Mittelstand immer erbitterter. 1890 lässt Sudermann sein Berliner
Drama „Die Ehre* erscheinen und wird mit einem Schlage ein be-



239

rühmter Mann. Warum glückte diesem Schauspiel, das den geschärfteren
Blicken des heutigen Lesers mehr als eine Schwäche offenbart, ein
Welterfolg, während die künstlerisch höher stehenden älteren Romane Sudermanns

erst durch seine Bühnensiege bekannt wurden? Er hatte im
rechten Augenblick das aktuelle Problem der sozialen Frage auf die

Bühne gebracht, Berlins Vorderhaus und Berlins Hinterhaus, die
verderbliche Bourgeoisie und das durch sie verdorbene Proletariat einander
dramatisch gegenüber gestellt. Schon zwei Jahre später erreichte das

von Sudermann inaugurierte soziale Drama seinen Höhepunkt in Hauptmanns

„Webern". Freilich war dieser grösste Erfolg der sozialen

Dichtung auch ihr letzter.
Schon in den „Webern" ist das stoffliche Moment nicht Hauptsache;

das Künstlerische oder — wenn Sie wollen — das Technische

drängte sich vor. Den jungen Naturalisten genügte bald nicht mehr

Kretzers Art, das Leben abzuschildern. Man will in dem Kampfe gegen
die innere Unwahrheit der Zeitdichtung ganz und gar nichts mehr dulden,
das der Wirklichkeit widerspricht. Eine neue Sprache soll,der Dichtung
geschenkt werden. Der Mensch darf nicht mehr anders im Buche oder

auf dem Theater reden, wie daheim im Alltagsgewande. Die Alltagssprache

mit allen ihren Nachlässigkeiten, ihrem Jargon, ihren Naturlauten,
ihren halbausgesprochenen Sätzen geht in die Literatur über.

Wohl hatte schon Zola als kühner Neuerer den Wortschatz des

französischen Romans beträchtlich vermehrt. Das Volk in allen seinen

Schichten, insbesondere den niedrigen, zu schildern, hatte er dem Dialekt,
dem Pariser Grosstadtjargon, den technischen Ausdrücken der Industrie
und ihrer Arbeiter Thür und Thor geöffnet. Allein stärker noch als

die gelesene Sprache Zolas wirkte die BühnenBprache Ibsens. In Deutschland
hatte bis gegen 1890 im besten Falle das Konversationsstück eine leichtere

Diktion, den Konversationston der Gebildeten, erobert ; was in der deutschen

Prosa-Tragödie damals gesprochen wurde, offenbarte sich neben Ibsens

Dialogführung als steifleinen, manierirt, konstruirt. Ibsen liess die Worte
und Wendungen seelisch Erregter von der Bühne herab ertönen, ohne

ihnen durch künstelnde Stilisirung den Schimmer der Wirklichkeit zu
nehmen. So sprach, so diskutirte, so lachte und weinte das Leben. Die
konventionelle Theatermache verblasste neben solch fein abgetönter Wiedergabe

wirklicher Rede.

Die deutsche Nachbildung schreitet auch nach dieser Richtung
sofort zum Extremen. Der Naturalismus der Armeleutpoesie Kretzers
wird überholt von den „folgerechten" Naturalisten Arno Holz und

Johannes Schlaf. 1889 veröffentlichen sie unter einem nordischen



240

Pseudonym ihren „Papa Hamlet", die Geschichte eines verkommenen

Schauspielers Niels Thtenwiebel. Wir hören Dialoge folgender Art:
„Hä? Was? Was sagste nu?" —
„Was denn, Nielchen? Was denn?" —
„Schafskopp.* —
„Aber Thiiienwiebel." —
„Amalie?! Ich..." —
„Ai! Kieke da! Also das!" —
„Hä!?! Was?! Famoser Schlingel! Mein Schlingel!
Mein Schlingel! Amalie!" —
„Hä, was?"

Dieser folgerecht naturalistische Dialog soll die Freude der Eltern
Niels und Amalie an ihrem Neugebornen ausdrücken. Er entstammt
einer Erzählung; aber die dramatische Technik ist völlig durchgeführt.
Wie eine Bühnenanweisung folgt ihm die Notiz „Amalie lächelte. Etwas

abgespannt. "

Unmittelbar an diese Technik knüpfen sich Hauptmanns
Anfänge. Nur geht er resolut von der epischen Form zum Drama weiter
und überlässt dem Schauspieler, sich diese Dialogform mundgerecht zu
machen. Hauptmanns Erstlinge sind in einer Sprache geschrieben,
die mit Ausrufungszeichen, Gedankenstrichen, Naturlauten beinahe stärker
arbeitet als mit dem artikulirten W7ort. Der folgerichtige Naturalismus
lässt seine Bühnengestalten eine Sprache reden, die nicht unrichtig mit
Sandkauen verglichen worden ist: kleine abgehackte Sätzchen, nirgends
ein Austönen, Mimik beinahe ebenso stark beteiligt, wie gesprochene Rede.

Die Naturwahrheit zu verstärken, nimmt Hauptmann von Anfang an in
breitestem Umfang den Dialekt zu Hülfe.

Allein auch hier blieb es nicht stehen. Schärferen Beobachtern

entging nicht, dass jene ausländischen Dichter doch noch etwas mehr

zu leisten verstanden, als in folgerichtigem Naturalismus Photographien
der Aussenwelt zu geben. Die innere Welt des Menschen, nicht bloss

Armut, Elend, Verkommenheit, sondern das komplizirte Seelenleben der

Generation, kam, wenn nicht bei Zola, doch bei Ibsen, bei Björnson,
bei Tolstoi, bei Keller zur Geltung. Auch Deutschlands Jugend will
nicht länger mit überfeinen oder überderben Strichen das äussere Leben
nachzeichnen. Das innere Leben zu erkennen, wird der Kunst als neue

Aufgabe gestellt. Dem konsequenten Naturalismus folgt psychologische

Vertiefung.
Die Wandlung war nur zu begreiflich. Hatte doch Nietzsches neue

Ethik den Menschen vor eine Fülle neuer psychologischer Probleme
gestellt. Wer seine ethischen Forderungen anerkannte, müsste sich die

Frage vorlegen: wie ist es dem einzelnen möglich, diesen Forderungen



241

nachzukommen, sich durchzusetzen, kurz: Übermensch zu sein? Welche
seelischen Konflikte ergeben sich im Menschen, wenn er entweder der
hohen Aufgabe nicht gewachsen ist, oder wenn er — sich ihr gewachsen
fühlend — mit seiner Mitwelt in Konflikt kommt?

Anklänge solcher Problemstellung offenbarten sich schon früh in

engerem Kreise. 1885 erschien eine Sammlung lyrischer Dichtungen,
„Moderne Dichtercharaktere" betitelt. Die Sammlung steht zum Teil
noch ganz auf dem Standpunkte des Naturalismus und sucht mit
verblüffendem Verismo die Gebote Zolascher Theorie, die erschöpfende
Darstellung des Objektes, in der Lyrik zu erfüllen. Doch einzelne jener
Dichtercharaktere offenbaren mit gleichem Verisme die innersten Falten
ihrer Seele. Viel Menschliches und Allzumenschliches spielt sich vor
unseren Augen ab, viel Grössenwahn macht sich breit. Aber ein neuer

Standpunkt ist erobert: die menschliche Seele, das Subjekt, soll fortan
die Stelle einnehmen, die der Naturalismus dem Objekt zugewiesen
hatte.

Eines der ersten Werke der neuen psychologischen Kunst war
Sudermanns Roman „Der Katzensteg" von 1889 gewesen: durch
ihn trat der Übermensch in die Literatur des Tages ein. Zwei Jahre

später übertrug Hauptmann das neue Evangelium der Kunst ins
dramatische Gebiet; seine „Einsamen Menschen" (1891) bringen die

angedeuteten, durch Nietzsche angeregten Probleme auf die Bühne. 1893

verbindet er Armeleutpoesie mit der neuen psychologischen Art, versenkt
sich in die Seele eines unglücklichen, bedrückten, zum Selbstmord
getriebenen und elend dahinsterbenden Kindes und schreibt sein „Haunele".
Und sofort kündigt sich in diesem Drama eine neue Wendung an. Hatte
bisher die realistische Prosa dominirt, so fügt Hauptmann in die Alltagssprache

des „Hannele" Verse ein ; hatte bisher eine ängstliche Nachbildung

der Natur geherrscht, so greift er jetzt zum Übernatürlichen.

Auch dieser Forschritt ist begreiflich. Das Subjekt war an die
Stelle des Objekts getreten. Das Ich drängt sich vor und wendet sich
selbst alle Aufmerksamkeit zu. Urplötzlich offenbart sich als neue
Heilswahrheit, dass diesem „Ich" gegenüber die Methode des koneequenten
Naturalismus nicht ausreicht. Wunderbare Tiefen' tun sich auf; das Ich

begnügt sich nicht, beim Begreiflichen stehen zu bleiben, es versenkt
sich ins Unbegreifliche. Rasch steigt die Vorliebe für dieses,
verschwindet das Interesse für jenes. Eben hatte man noch in objektiver
Erkenntnis der Welt geschwelgt und jede Zutat dichterischer Individualität

strenge verpönt. Jetzt indes bricht sich unabweisbar die Erkenntnis

Bahn, dass der Dichter überhaupt nicht objektiv sein könne. Zolas



242

Rezept hatte gelautet: „Stellet ein Stück Natur dar, wie es sich

dem Temperament offenbart." War bisher alles Schwergericht auf die

Darstellung eines Stückes Natur gefallen, so huldigte man alsbald ebenso

einseitig dem alleinseligmachenden Temperamente. Erkannt wurde, wie
stark das Temperament in den Werken Tolstois, Ibsens, Zolas, Kellers
wirke ; und von ihnen ging's schleunig weiter zu andern Dichtern, die

überhaupt nur mehr dem Geheimsten, Subtilsten, Mystischesten huldigten.
Die Wandlung vom Naturalismus zum Symbolismus war ausserhalb

Deutschlands schon vollzogen und wurde 1891 von Hermann Bahr
in einer Essaysammlung „Die Überwindung des Naturalismus" als
vollendete Tatsache in Deutschland verkündet. Der Belgier Maeterlinck
nebst einer Reihe neuer Franzosen trat an die Stelle der Zola
und Dostojewski als Führer der neuen Kunst. Ibsen und Tolstoi
bekannten sich selbst zur neuen Art und schrieben symbolischmystisch.

In Deutschland erstand ein neues, noch jüngeres Geschlecht

und beschritt die neue Bahn. Hauptmann blieb nicht zurück und

schenkte uns seine „Versunkene Glocke" ; Sudermann folgte mit dem

Märchendrama „Die drei Reiherfedern".
Verweilen wir einen Augenblick und sehen wir zurück. Vom

extremen Naturalismus ausgehend sind wir bei einem mystischen Symbolismus

angelangt. Beim realen Leben mit seinen sozialen Problemen hatte
die Dichtung eingesetzt. Altruistisch war sie für die Armen und
Bedrückten eingetreten. Sie endet vorläufig bei einem extremen Individualismus.

Das Ich, unbekümmert um das Wohl und Wehe der Massen,
versenkt seinen Blick in sich. Mit peinlich genauer Detailmalerei war
das Wirkliche dargestellt worden, klipp und klar hatte man alles herausgesagt.

Jetzt taucht man ins Geheimste ein, wird prophetenhaft, spricht
in Rätseln, ist tiefsinnig dunkel und gesteht vor allem zu, dass das Feinste

unaussprechbar ist. Man deutet es nur an und spricht es nicht aus.

Unter den mannigfachen deutschen Vertretern der neuen Kunst
nenne ich zum Nachweis der tiefgehenden Veränderung Peter Altenberg.

Erinnern Sie sich, ich bitte, jener Stelle des Papa Hamlet,
jener abgeschmackt-exakten Kopie der Alltagssprache. Und nun hören Sie:

Musik.
Die Kleine übte Klavier.
Sie war zwölf Jahre alt und hatte wundervolle sanfte Augen.
Er gieng im Zimmer leise auf und ab, auf und ab.
Er blieb stehen und lauschte und wurde eigentümlich ergriffen.
Eb waren ein paar wundervolle Takte, die immer wiederkehrten.
Und das kleine Mädchen brachte Alles heraus, was darin lag.
Wie wenn ein Kind plötzlich ein Grosser würde!
„Was spielst Du da?!* sagte der Herr.



243

„Warum fragst Du?! Das ist meine „Albert-Etüde", Bertini Nr. 18;
wenn ich die spiele, muss ich immer an Dich denken — — —."

„Warum ?!"
„Ich weiss nicht; es ist schon so."
Wie wenn ein Kind plötzlich ein Weib würde!
Er gieng wieder leise auf und ab — — —.
Das kleine Mädchen übte weiter, Bertini Nr. 19, Bertini Nr. 20, Bertini

Nr. 21, 22, 23 — — — Aber die Seele kam nicht wieder.

Ich stelle Ihnen diese merkwürdige Art von Dichtung nicht vor,
um Sie zu Anhängern Peter Altenbergs zu machen. An einem bezeichnenden

Beispiele soll sich lediglich der Unterschied neuesten Stils und
naturalistischer Form dartun. Der Naturalist schildert mit
peinlicher Gewissenhaftigkeit das kleinste Detail. Nichts wird dem Leser

erspart. Ein dicker Band wird von dem Naturalisten benötigt, wenn er
eine ziemlich einfache Geschichte zu erzählen hat. Altenberg möchte

in wenigen Sätzen den Extrakt eines umfänglichen Romans geben,
freilich: wir müssen zwischen den Zeilen lesen. Was er vorbringt, ist
nur der äussere Umriss. Die Kleine spielt Etüden von Bertini; das

teilt er mit, aber das ist ihm und uns gleichgültig. Vielmehr ist ihm
um das seltsame psychologische Phaenomen zu tun, wie in einem

Kinde plötzlich und unbewusst das Weib erwacht. Er giebt uns

nur den Anstoss, dieses psychologische Phaenomen auszudenken. Er
braucht einen denkenden, sinnierenden Leser, dem sein knapper Bericht
eine lange, lange Erzählung, eine eindringliche Zergliederung ersetzt.
Das Feinste wagt er nicht zu sagen, er überlässt dem Leser, es ihm
nachzufühlen.

Diese neue Kunst kam vor allem der Stimmung zugute. Gewiss

atmen auch Zolas Romano starke Stimmung aus. Allein, welche

Unmenge von Mitteln und Mittelchen wendete er auf, Stimmung zu

erzeugen Wer konsequent und ununterbrochen einen Ton
anschlägt, wird uns schliesslich in einen Zustand nervöser Erregtheit
versetzen, der von Hypnose nicht weit abliegt. So macht es Zola. Die
Jüngeren begnügen sich, den Ton einmal stark erklingen zu lassen

und erreichen rascher den gewollten Stimmungseffekt. Sie sind

überzeugt, Stimmung ruhe auf Imponderabilien ; sie wissen, dass einige wenige
Zeilen lyrischen Sanges nicht immer auf einen entgegenkommenden Leser
zu hoffen haben. Allein wer unvoreingenommen sich ihren Absichten

fügt, wer weiterzufühlen sucht, was sie anregen, wird freier und leichter
die Stimmung austönen lassen, als Zolas Weise ihm gestattet. Auch
hier ist der Phantasie freierer Spielraum gelassen, auch hier herrscht
das Bewusstsein, dass das Unsagbare nur angedeutet, nicht ausgesprochen
werden kann.



244

Und noch eins: Altenberg und viele mit ihm verzichten nicht nur
darauf, alles zu sagen, sie verzichten auch, alles in den Bereich ihrer
Phantasie zu ziehen. Sie suchen nur das Schöne im Leben auf. Das

vieldeutige Wort Schönheit ist wieder auf der Tagesordnung. Eine

neue Kunst „voll adliger Ruhe" soll geschaffen werden. Goethe, und

zwar nicht der junge Stürmer und Dränger, der Abgott des Naturalismus,
sondern der alte reife Goethe kommt zu neuer Geltung. In Hugo von
Hofmannsthal erstand ein Dichter, dem es glückte, die neue Lehre in Tat
umzusetzen. Schönheitstrunken weiss er in wundersam wohlklingende
Verse zu giessen, was sein scharfes Auge erblickt hat. Ihm steht der

psychologische Scharfblick der jüngsten Literatur zu geböte, wie die

Fähigkeit, das Geheimste, Dunkelste stimmungsvoll zu verkörpern. In
ihm treffen alle Voraussetzungen zusammen, denen wir auf unserem Wege
begegnet sind. Ja obgleich seine Schöpfungen zu den Werken dos

Naturalismus im schärfsten formalen Kontraste stehen, so ist auch er
nicht unberührt geblieben von dem naturalistischen Bemühen, dem

Leben ins Angesicht zu schauen.

Noch hat Hofmannsthal nicht einen ganz unbestrittenen Erfolg
davongetragen. Der Sechsundzwanzigjährige ist noch im Werden. Aber
schon merkten feinfühlige Kritiker den Einfluss, den er ausübt. Hauptmanns

jüngstes Drama „Schluck und Jau" hat von Hofmannsthal gelernt.

Hofmannsthal ist endlich der beste Beweis, dass die deutsche
Literatur seit dem Beginne der naturalistischen Bewegung nicht einen Kreis
beschrieben hat, nicht dort wieder angelangt ist, von wo sie ausging.
Seine eigenartige Kunst wäre undenkbar, hätte er nicht alle die von uns

gemusterten Wandlungen zur Voraussetzung. Vor einigen Wochen wurde

ein älteres kleines Drama Hofmannsthals veröffentlicht „Der Kaiser und die

Hexe" (1897). Schon der Titel bezeugt Ihnen die märchenhaften Motive der

jüngsten Richtung. Tiefe Symbolik umwebt die Handlung. Ein
allmächtiger Kaiser, der als Kind den Tron bestiegen hat, windet sich vor
unseren Augen aus den Armen der Sünde und erkennt gleichzeitig die

ungeheure Verantwortung, die ihm mit seinem Amte auferlegt worden ist.

Ein psychologisches Problem und ein soziales Problem treffen hier

zusammen. Mit divinatorischer Kraft zeichnet Hofmannsthal den Seelenkampf,

der den Monarchen sein Leben und seine Lebensaufgabe
erkennen lässt. Da ist die ganze Feinheit psychologischer Analyse, die

der neueren Dichtung eignet ; und da ist doch auch das Bewusstsein, dass

der Dichter an den Fragen der Gegenwart nicht achtlos vorüberschreiten
darf.



245

Und auch hier, wie sonst, versteht Hofmannsthal in wenige Augenblicke

ein ganzes reiches Leben zu konzentriren. Mit genialem Instinkt
wählt er aus einem Menschendasein die Stunde, in der dieses Leben

gipfelt, den pathetischesten Moment. Wildenbruchs Bühnenerfolge sind
auf gleichem Instinkt begründet. Und doch welch himmelweiter
Unterschied! Der Charakter Hofmannsthalscher Dichtung ist so durchaus

eigenartig, dass der Leser sich wie mit einem Schlage in einer andern,
in seiner, in Hofmannsthals Welt fühlt. Jeder seiner Verse trägt den

Stempel des Dichters an sich.

Ein einziger Dichter der vornaturalistischen Zeit berührt sich mit
Hofmannsthal. Beide sind einig in der Freude am Schönen, beide

huldigen einer zartlinigen Form, beide blicken tief in die menschliche

Seele, und beide holen sich ihre Stoffe mit Vorliebe aus der Zeit der
Renaissance, die ihrem eigensten Wesen am besten entspricht. Ich meine
Conrad Ferdinand Meyer. Erst jetzt kommt dieser feine Ästhet

zur Wirkung. Konnte Gottfried Keller neben Zola, Ibsen, Tolstoi
den Naturalismus gestalten helfen, so war Meyers Dichtung zu solchen

Folgen wenig geeignet. Jetzt lebt seine Kunst in Hofmannsthal neu,
freilich mannigfach verändert und einigermassen vertieft, auf. Und so

gebührt den beiden Schweizer Dichtern ein Ehrenplatz unter den Ahnen
der neuesten deutschen Poesie. Ihr Muster hat stärker nachgewirkt, als
das irgend eines ihrer deutschen Zeitgenossen.

Ich wage sogar die Frage aufzuwerfen : sind wir heute in Roman und
Novelle überhaupt wesentlich über Keller und Meyer vorgedrungen?
Seitdem die Prosaerzählung von dem Kampfgebiet des Tages
zurückgetreten ist, sind wir den beiden Schweizern noch weit näher gekommen.
Neuere Erzähler, wie Ricarda Huch und Walther Siegfried
schliessen sich noch enger als ihre Vorgänger an das Vorbild der beiden

Schweizer Meister an. In der Lyrik hat sich manche neue Note hören

lassen; allein wird sie von Dauer sein, ist sie stark genug, über einen

kleinen Kreis hinaus ins weite Land zu erklingen? Nur das Drama ist
in sichtlichem Fortschreiten begriffen. Schon am Eingange unserer

Betrachtungen wies ich auf die wichtige Rolle hin, die dem Drama in der
Geschichte der neuesten Literatur zufällt. In Sudermanns und Hauptmanns

Bühnendichtungen spiegeln sich alle Wandlungen der jüngsten
Poesie, deren neueste Evolution in Hofmannsthals Dichtungen vorzuliegen
scheint. Allenthalben keimt und gedeiht es auf dem Gebiete des Theaters.
Sind wieder einmal die Ansätze zu einem grossen deutschen Tragiker
vorhanden, wird uns ein Dramatiker vom Range Shakespeares oder
Schillers im zwanzigsten Jahrhundert geschenkt werden? Der Historiker

Schweiz. Pädagog. Zeitschrift. 1900. 18



246

gilt zwar als ein nach rückwärts gewandter Prophet. Ich wage aber

nicht, die Zukunft zu deuten.
* *

Nachwort.
Im wesentlichen so, wie er von mir gehalten worden ist, kommt

der Vortrag hier zum Abdruck. Es galt, in einer Stunde das durch den

Titel gestellte Programm zu erledigen. An Charakteristiken der neueren
deutschen Dichter ist heute kein Mangel mehr. Ich hielt es deshalb für
erspriesslicher, den Weg anzudeuten, den die Literatur seit etwa dreissig
Jahren in Deutschland eingeschlagen hat. Eine Konstruktion war da nicht zu

umgehen, und so mag im einzelnen, wie bei jeder Konstruktion, Widerspruch

mit Recht sich geltend machen. Wer aber die Entwicklung der
deutschen Literatur in den letzten Jahrzehnten miterlebt hat, wird dem

Wesentlichen der Konstruktion wohl zustimmen. Namen habe ich nur
genannt, um die charakteristischen Züge der einzelnen Phasen leichter
erkennen zu lassen. Dass ausser den im Texte erwähnten Dichtern
mehr als ein schöpferischer Künstler mitgetan hat und noch mittut, ist
mir vollauf bewusst.

Die Kürze der vorgeschriebenen Zeit gestattete keinen Hinweis auf
die Malerei der Epoche. Sie hat eine Evolution durchgemacht, die dem

Entwicklungsgange der Dichtung durchaus parallel läuft. Ein weiterer
Beweis für die historische Notwendigkeit dieser Entwicklung, wie auch

für die Richtigkeit der oben gegebenen Konstruktion


	Von 1870 bis 1900 : Strömungen der neuesten deutschen Literatur

