
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 9 (1899)

Heft: 1

Artikel: Über Friedrich Nietzsche und Bildung

Autor: Thommen, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788731

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788731
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Über Friedrich Nietzsche und Bildung.
Von Dr. E. Thommen, Basel.

Es ist eine für unsere Zeit bezeichnende Tatsache, dass der Philosoph

Nietzsche eine geistige Macht geworden ist. Viele der von ihm
geschaffenen Ausdrücke haben sich zu Schlagwörtern der Journalisten
und Romanciers entwickelt; einzelne sind auf dem besten Weg,
im allgemeinen Sprachgut aufzugehen. Erscheinungen und Wendungen
im modernen Staatenleben werden mit Nietzsches Sentenzen und
Theoremen begründet. Um den Widersinn von N.'s Ethik zu demonstriren,
die der zurecht bestehenden Moral den Boden unter den Füssen
wegzieht, haben Schriftsteller von Bedeutung seine Hauptwerke persiflirt:
V. Widmann das „Jenseits von Gut und Böse" in einem geistreichen
Lustspiel, Otto von Leixner das neue Evangelium „Also sprach
Zarathustra" in der ergreifenden Novelle „Also sprach Zarathustras Sohn".

Mag immer der Gleichgültige aus dem zugänglichsten Informationsmittel,

der Zeitung, zusammenlesen, was ihm frommt. Wer nicht andere

für sich denken und urteilen lässt, wird durch eigenes Studium die

Fragen zu beantworten suchen: Wer ist Nietzsche? Was will er? Hat
er uns als Pädagog etwas zu sagen?

Über die erste Frage liessen wir uns am liebsten von einem der
altern Lehrer an der Basler Hochschule Aufschluss geben. War doch

N. von 1869 bis 1879 Professor der klassischen Philologie an der
Basler Universität. Was Fernorstehende gelegentlich vom Professoren N.

erzählen, das sind Wunderlichkeiten eines Menschen, der infolge des

Mangels an männlicher Betätigung und durch einseitige Ausbildung der

Feinfühligkeit für alles Ästhetische sich bis zu weibisch raffi nirter
Empfindsamkeit verfeinert hat. Mehr als ein berufener Zeuge sagte mir, die

griechischen Lektionen N.'s an der obersten Klasse des Pädagogiums
seien für die Schüler Stunden der intensivsten geistigen Anregung
gewesen, obwohl sie nicht träumten, welch verzehrende Feuerseele in diesem

Schweiz. Pädagog. Zeitschrift. 1899. 1



2

streng gemessenen, fein zurückhaltenden Lehrer wohnte. Der 24jährige
Neuling hätte der humanistischen Schule den Ton und die Richtung
angeben können, wenn ihn nicht leibliche Schwäche und das Bedürfnis
nach Selbstkonzentration bald genötigt hätten, seine pädagogische Tätigkeit

abzubrechen. So wäre das Wort eines Schülers, das N.'s Schwester

erwähnt, wirklich charakteristisch. In einer Gesellschaft fragte man einen

Gymnasiasten, ob man bei Professor N. auch solche Streiche mache wie bei
andern. „Nein, natürlich nicht," sagte er, „denn der würde uns einfach
verachten!"

Die Schwester N.'s, Frau Elisabeth Förster-Nietzsche, hat sich die

Aufgabe gestellt, die Biographie ihres Bruders zu schreiben. Bis jetzt
hat sie zwei Bände veröffentlicht. Der erste erzählt die Jugend- und

Studentenzeit, der zweite schildert die Freuden und Leiden des

Professors. Es sind musterhaft geschriebene Bücher, die kein fühlender
Mensch ohne Gewinn und ohne herzliche Teilnahme lesen kann. Die
Verfasserin verschweigt nicht, dass von der frühesten Kindheit an der

um drei Jahre ältere Bruder ihr Ideal war, unter allen Umständen

bestimmt, ein Grosser unter den Menschen zu werden. Eben darum hat

sie, meist verstohlen, jedes Fetzchen, das Schriftzüge des Bruders
enthielt, aufbewahrt und manches Manuskript, ja ganze Bündel und

Bücher gerettet, die er vernichtet hätte. Es war seine Art, alle Papiere
zu verbrennen, die von einer Periode zeugten, welche er überwunden

hatte, und seine Absicht, dem Drucker nichts als absolut Vollkommenes

zu übergeben. Die Darstellung der innern, geistigen Vorgänge wird
dadurch erleichtert, dass N. von Jugend an auf die Erlebnisse und
Fortschritte jedes Jahres prüfend zurückblickte und in Büchelchen,
Neujahrsbetrachtungen und Tagebüchern über sein Ich gewissenhaft sich selber

Rechenschaft ablegte.
Eines muss denjenigen im voraus gesagt werden, die N.'s Person

nur dunkel mit einer harten, bÖ3en, zersetzenden Lehre verbinden —
vielleicht klingt es tröstlich, vielleicht ärgerlich — : der gesunde Nietzsche

war in Wesen und Wandel das gerade Gegenteil von dem, was er, der

Antichrist, schrieb und lehrte. Er war zwar ein Sonderling in manchen

Dingen, doch sittlich stark und zart, im Verkehr mit Menschen fröhlich,
liebenswürdig, dienstfertig, dankbar, rücksichtsvoll. Die Verhältnisse,
aus denen er herauswuchs, waren derart, dass auch der schärfste
Verstand die mannigfachen Reize, welche die Gemütsvertiefung beförderten,
nicht abschwächen konnte.

N.'s Ahnen von Vater- und Mutterseite waren alle tüchtige stark-

lebige Naturen. Mehrere bekleideten hohe geistliche Würden in Preussisch-



3

Sachsen. Beide Eltern zeichneten sich aus durch körperliche Schönheit,
feine Bildung und warme Frömmigkeit. Der Vater war erst Erzieher

an einem kleinen Fürstenhof und dann Pastor in Röcken hei Lützen.
Er starb schon nach sechsjähriger Ehe im Jahre 1849 und hinterliess
drei Kinder : den fünfjährigen Friedrich Wilhelm, die zweijährige Elisabeth

und ein jüngeres Söhnchen, das bald dem Vater im Tode
nachfolgte. Die Witwe zog sich nach der Stadt Naumburg an der Saale

zurück, wo sie in der Nähe von Onkeln und Tanten Trost zu finden
hoffte.

Als Mutterkind, als Frauenliebling ist der junge N. aufgewachsen.
Zwei Eigenschaften, die ein Verhängnis in sich bargen, hat Fritz im
Umgang mit den liebevoll wehrenden und weisenden, peinlich propern
Tantchen und Grossmammachen, den würdig gemessenen und ehrenfesten
Onkeln und Grosspapas angelernt und sie bis zur Krankhaftigkeit
gesteigert: Reinlichkeit und Wahrheitsliebe. Die massiv-positive
Christlichkeit der Britten hat das Sprüchwort erfunden : Reinlichkeit kommt
der Frömmigkeit am nächsten. Die Reinlichkeit, im weitesten Sinne
des Wortes, bewahrte den glaubenlosen N., wie den Gläubigen das

Gesetz, vor der Berührung mit dem Unfeinen, Niedrigen und Gemeinen.

Sie half mit, ihn die Welt des Konkreten und Abstrakten sozusagen in ein
Wohlriechendes und ein Übelriechendes scheiden zu lassen ; sie erscheint
als ein Anstoss zur Ausbildung der Herren- und Sklavenmoral. Seine

Wahrheitsliebe verschärfte und spitzte sich bis zur ätzenden Zweifelsucht,

zur Freude am paradoxen Widerspruch gegen das von den Vielen
Anerkannte, zur Bekämpfung der von heiligen und unheiligen Autoritäten

geschaffenen Werte.
Naumburg, die cnggeschlossene preussische Beamtenstadt mit allen

möglichen Räten und Rätinnen, die sich in der Übung aristokratischfeiner

Gesellschaftsformen gegenseitig überboten, war auch für N. der richtige

Ort, um sich das kostbare Besitztum anzueignen, das die
Norddeutschen in der Regel vor uns Schweizern voraus haben: sichere

Kenntnis und ungezwungene Anwendung der schönen Umgangsformen
und gefällige, gewählte Ausdrucksweise. Es ist gar nicht wunderlich,
doch für die Zukunft höchst bedeutsam, dass der „kleine Pastor" — so

nannten die Mitschüler Fritz wegen seiner Bibelkenntnis und seiner
feierlichen Würde — sich unter den lärmenden Bürgerschulkindern völlig
einsam fühlte und sich freute, als er nach einem Jahr in ein
Privatinstitut versetzt wurde. Hier schloss er sich nun in inniger Ilerzens-
freundschaft an zwei Bekannte und fand sein Behagen an den
homerischen Kämpfen, die der Kandidat Weber mit den Knaben anstellte.



4

Im 10. Jahr trat er in die Quinta des Gymnasiums über. Vom
Tage der Aufnahmsprüfung an wurde die Schwester nur noch mit der
wohlwollenden Teilnahme des selbstbewussten Lateinschülers behandelt.
Es schien ihm auch nicht mit der Würde eines Quintaners verträglich, sich

von der Mutter Verschen und Liedchen lehren zu lassen. Er machte
sich ans Dichten und komponirte selbst eine Motette. Der Vortrag
dieser Komposition am Weihnachtsabend rührte die sämtlichen
Familienmitglieder zu Tränen. N. besass bekanntlich ein ganz ausgezeichnetes
Talent für Musik, das für seine Theorien und Lebensschicksale bestimmend

wurde.
Das Leben und Treiben der jungenLeutchen im Haus der Nietzsche

erinnert uns lebhaft an dasjenige der jugendlichen Gesellschaft in den

geheimen Kammern bei Herrn und Frau Rat Goethe zu Frankfurt. Doch
fehlte der weltkundige, strenge Vater und Führer. Das hat N. oft und

innig beklagt. Die zwei Geschwister schufen sich eine Märchenwelt,
die oft genug ein so kluges Konterfei der wirklichen Welt darstellte,
dass die Tanten, die sie beobachteten, sich einer milden und
bewundernden Heiterkeit nicht erwehren konnten. Man versammelte einen

Hofstaat um eine erträumte Majestät, König Eichhorn I. ; man focht mit
Bleisoldaten und sinnreichen Befestigungsarbeiten den Krimkrieg mit
und war untröstlich über den Fall von Sebastopol; man flüchtete sich,
an der Gegenwart verzweifelnd, in selb3tverfassten Schauspielen zu den

Helden von Troja und den Göttern des Olympus.
Als Quartaner vertiefte sich Fritz ganz in klassische Musik, komponirte

eifrig, schrieb kluge Gedanken über seine musikalischen Eindrücke
nieder und übte sich energisch im Dichten. Wie auf seine Schwester,
so übte N. auf seine Mitschüler einen deutlich erkennbaren erzieherischen
Einfluss aus. Seine grossen sinnenden Augen zwangen jeden, in ihm
etwas Besonderes zu ahnen.

Es war ein bitteres Glück für die Witwe, als ihr für den 14jährigen
talentvollen Sohn ein Freiplatz in der Landesschule zu Pforta angeboten
wurde. Hier in der klösterlichen Elitenschule hat N. gründliche Kenntnis

der antiken Autoren und dadurch das Erkenntnisvermögen für das

Schöne und Richtige auf allen Gebieten menschlicher Kunstübung, vor
allem das feine Sprachgefühl erwerben können, das aus allen seinen

vollendeten Schriftwerken zum Herzen des Sprachfreundes dringt, und
das ihn auch da noch innig rührt, wo ihm der Rede Sinn dunkel, graulich

und grausam scheint. Wiederum fiel es N. schwer, sein Glück im
fröhlichen Verkehr mit Altersgenossen zu finden. Er hatte eben einen

so hohen, heiligen, echt hellenischen Begriff von Freundschaft, dass er



5

-entweder einsam sich auf sich selbst beschränkte oder sich mit Leib
und Seele dem geliebten Freunde hingab, dass er nur dann sich dem

neuen Bekannten erschloss, wenn er unumstössliche Beweise dafür
hatte, dass er seine Neigung keinem Unwürdigen geschenkt und dass

seine Gefühle mit gleicher Innigkeit erwidert wurden. Wohl kostete er
in den Ferien auf weiten Wanderungen und bei lieben Verwandten auf
dem Lande mit unbändigem Behagen die Wonne der Freiheit, des

Sichauslebens, des Sichselbstvergessens und Sicheinsfühlens mit der Natur.
Wohl durfte er jeden Sonntag ein paar Stunden mit Mutter und Schwester

zubringen. Dennoch konnte er lange Zeit die Melancholie des Heimwehs

nicht los werden und trug in vielen Verszeilen den Vögeln und
Winden Grösse auf ans Haus der Mutter und an des Vaters Grab. Um
dem Drang nach selbstgewählter bildender Arbeit fröhnen zu können,
die von den Lehrern doch nicht anerkannt wurde, gründete N. mit den

zwei in Naumburg zurückgebliebenen Freunden eine literarische Vereinigung.
Er lieferte die meisten Beiträge, er beschränkte sich immer ausschliesslicher

auf das Studium der zeitgemässen Musik und riss seine zwei
Trabanten endlich in einen glühenden Wagnerkultus hinein. Seine
Jahreschronik wirkt fast komisch durch die grosse Gesinnung und durch die

altkluge Selbstkritik und Seelenprüfung. Der frühreife Jüngling
umschrieb sich mit beharrlichem Eigenwillen sein Gebiet. Dies geht auch

aus dem reservirten Urteil seines Abgangszeugnisses hervor: „Er hat

stets ein besonders reges und lebendiges Streben für seine wissenschaftliche

Ausbildung bewiesen und dieses besonders in den Sprachstudien
betätigt, während er in der Mathematik es öfters an dem rechten
angestrengten und gleichmässigen Fleiss hat fehlen lassen."

An diesem Wendepunkt seines Lebens angelangt, stellte N. wiederum
über sein Vergangenes und Zukünftiges, über Wert und Unwert
der wissenschaftlichen Disziplinen scharfsinnige Betrachtungen an und
zeichnete sie schriftlich auf, um gleichsam die erste Bilanz im
Haushaltungsbuch seines Lebens zu ziehen. Eines war sicher. Aus dem

lieben, frommen Kind war im Zeitraum von fünf Jahren durch den

geistbildenden humanistischen Unterricht, mehr noch durch umfassende

Lektüre und selbständiges'Denken, durch scharfe Beobachtung von allerlei
Menschenarten ein furchtlos räsonnirender, seiner eigenen Kräfte bewusster
Mann geworden, der sich berufen fühlte, den Schleier der Göttin von
Sais zu lüften.

Zur Musik, besser gesagt zur musischen Kunst im hellenischen
Verstand des Wortes, leitete ihn seine Neigung, seine besondere Fähigkeit
und sein ureigenstes Streben. Als sicherstes Mittel zur Kunsterkenntnis



6

und zum Kunstvermögen erschien ihm trotz all ihrer Schwächen das

Studium der klassischen Philologie, d. h. der auf philosophischer
Erkenntnis beruhenden, zu philosophischer Weltanschauung hinleitenden,
nachdenkenden und nachfühlenden Interpretation der antiken
Schriftkunstwerke. Im ersten Jahre freilich, das er in der lebensfrohen, ritterlichen

Rheinstadt Bonn zubrachte, lebte er weniger als Lernender, denn

als flotter Student und Musikant. Mitglied der Burschenschaft Franconia,

wegen seiner musikalischen Kunstfertigkeit, seiner unerschrockenen,
scharfe Pfeile abschiessenden Zunge geachtet, berauschte er sich ohne

Rückhalt an den studentischen Festlichkeiten und Schwärmereien.
Sobald er aber einmal den Becher akademischer Freuden geleert, so

erfasste ihn Überdruss und Ekel. Die Naumburger Einflüsse gewannen
wieder die Oberhand. Die vom Studententum scheinbar unzertrennlichen
Bierbachanale und Tabakwolken, die grobe, hohle Rednerei beleidigten
ihn in seinem Innersten. Es war fürderhin sein Glaube, dass, wer Bier
trinke und Pfeifen rauche, nicht feinen Sinnes sein könne. Als die

einzigen Lichtpunkte in dieser Periode betrachtete er nunmehr die Musikfeste,

die er als leidenschaftlicher Sangesfreund mitgemacht hatte. Mit
Ritschi, dem grossen Lehrer der lateinischen historischen Grammatik und

Epigraphik und einem Tross von Schulpförtnern siedelte er 1865 nach

Leipzig über und arbeitete nun unverdrossen und in traulichem Verkehr
mit dem Meister, von den Lehrern fortwährend durch Beweise der

Hochachtung ausgezeichnet, an den Forschungen, die ihn befähigen sollten,
sein besonderes Ackerfeld als Gelehrter zu bebauen: die Quellenkunde
für griechische Philosophie.

Mitten aus der emsigen Arbeit wurde N. herausgerissen zum

einjährigen Militärdienst, von dem er wegen seiner starken Kurzsichtigkeit
befreit zu sein wähnte. Um in den Freistunden seinen Studien obliegen

zu können, wählte er Naumburg als Garnisonsstadt. Der schöngewachsene,

kräftige Student ertrug ohne Mühe die Strapazen eines Artilleristen,
unterzog sich mit Galgenhumor den Obliegenheiten eines Rossknechtes

und hätte wohl durch die abhärtende, mechanisch geregelte Tätigkeit
nur gewonnen. Da zog er sich beim Sprung aufs Pferd durch Anstossen

am Sattelknopf eine gefährliche Verwundung der Brustmuskeln und des

Brustknochens zu. Die Wunde eiterte ungewöhnlich lange und heilte
erst nach Monaten. Trotzdem er nur fünf Monate gedient, wurde N.

mit dem Grad eines Gefreiten und der Qualifikation eines

Landwehrlieutenants verabschiedet und warf sich nun im Winter 1868/69 mit
Wucht auf die Vorbereitungen zur Doktorpromotion. Da kam am

2. Februar 1869 von Basel die definitive Berufung zu einer ordent-



7

liehen Professur der klassischen Philologie mit einem Anfangsgehalt von
3000 Fr.

Der Ratsherr Prof. Wilh. Vischer war durch Aufsätze im Rhein.
Museum auf N. aufmerksam geworden, erkundigte sich bei Ritschi über
den Verfasser und erhielt die Antwort, N. sei zwar weder Doktor noch

Dozent, werde sich aber in jedes Gebiet mit bestem Erfolg einarbeiten,
da er alles könne, was er wolle. N. hatte sich sehr auf eine Studienreise

nach Paris gefreut, nahm aber die für einen 24jährigen Studenten
sehr ehrenvolle Wahl an, teils um das Glücksgefühl seiner Mutter nicht

zu trüben, teils aus befriedigter Eitelkeit. Der Doktortitel wurde ihm
von der philosophischen Fakultät auf Grund seiner vorzüglichen
wissenschaftlichen Leistungen ohne Prüfung verliehen. An etwas Geringeres
als die akademische Karriere hatte N. gar nie gedacht. Von den

Vorlesungen seiner Professoren fixirte er weniges schriftlich; er liess
sich nur durch die schöne Form und die originelle Behandlung des

Stoffs Achtung abbringen und kritisirte im Stillen die Methode des

Vortragenden. Statt sich die Masse des Lehrstoffs einzuprägen, beschäftigte

er sicli mit der Frage, ob er das Gleiche ebensogut oder besser

gestalten könnte.

Das Werden eines ungewöhnlichen Mannes, seine Lehrzeit, hat für
Leute unseres Standes mehr Reiz als die Zeit ruhigen Wirkens und
Schaffens. Das Wachstum von N.'s Ideen lässt sich dank der Sammlung

und Sichtung der vielen ungedruckten Schriften durch Dr. Fritz
Kögel bis zu den Schulaufsätzen verfolgen. Welche Autoren in die Seele
des Jünglings die Saatkörner gelegt haben, die dort unmittelbar mit
wunderbarer Üppigkeit zu keimen begannen, das wird man in den
Büchern über Nietzsche nachlesen können. In Basel hüllte sich N.

frühzeitig in selbstgewollte Einsamkeit. Um so begieriger liess er die

grosse Persönlichkeit Richard Wagners auf sich einwirken. Was sie

zusammenführte, war der grandiose Gedanke, dass durch Erneuerung
des Dramas im griechischen Sinne der deutschen Nation der Weg zu
einer deutschen Kunst, einer deutschen Kultur könne gewiesen werden.
Da seine Tätigkeit, berufsmässig getrieben, ihn als Fessel drückte, so

flüchtete sich N. manchen Sonnabend und Sonntag nach Tribschen, dem
Landhaus des Meisters, am Fuss des Pilatus. Wagner, der wie manches

grosse Genie, jeden brauchbaren Mann in seiner Umgebung unwillkürlich
als Werkzeug für seine Zwecke in Anspruch nahm, war glücklich im
Glauben, dass er in N. endlich den gottgesandten literarischen Herold
seiner Taten gefunden habe.



8

Beide waren in ihrer Kunstauffassung von Schopenhauer
ausgegangen. N. meinte, er habe in Wagner den Menschen entdeckt, der
ihm das Bild dessen offenbare, was Schopenhauer das Genie nennt, in dem
eine so unbedingte Idealität herrsche, eine so tiefe und rührende Menschlichkeit,

ein solch erhabener Lebensernst, dass er sich in seiner Nähe
wie in der Nähe des Göttlichen fühle. Durch die innige Vertrautheit
mit Wagners dramatischen Tonwerken war N. zu einer ganz neuen
Auffassung und Erklärung des Dramas gelangt. Kaum von einer Krankheit

genesen, die er sich als Krankenpfleger in den Lazaretten vor Metz
geholt hatte, fasste N. seine Gedanken zusammen in dem Buch, das den

zünftigen Philologen ein dreifaches Wehe entlockte, „Die Geburt der

Tragödie, oder Griechen und Pessimismus".
N. war in erster Linie ein Dichter, ein Künstler, wenn auch seine

philosophischen Dithyramben sich zu den Gebilden der von uns verstandenen

Poeten verhalten wie formlos wallende Nebelmassen zu den glänzenden,

bestimmt umgrenzten Wolken, die sich vom blauen Himmel abheben.

Er teilte Geist und Schicksal mit Hölderlin. Die Leier seiner

Empfindungen hatte so feine Saiten, dass bei den Erschütterungen, die in

gröbern Instrumenten kaum einen Hauch weckten, seinem Saitenspiel
rauschende Töne entquollen, leidvoll lockend, schmerzlich schmeichelnd,

erquickend und quälend. Wie jener ein verzweifelnder Idealist,
verzichtete er von vornherein darauf, mit der Gegenwart und ihrer
eigenartigen, ob vielleicht auch erlogenen Grösse, einen Kompromiss zu
schliessen. Hölderlin richtete seinen Blick in die blaue Ferne des

Hellentums, das Land der Sehnsucht mit der Seele suchend, und ritzte
sich an der dornenvollen Wirklichkeit blutige Wunden, bis er in die

40jährige Geistesumnachtung versank. N. unterfing sich, mit gigantischem

Trotz die durch 2000jährige Tradition geheiligte Welterlösung
als eine Welterniedrigung zu erweisen ; er erklärte die vom Christentum

ausgegebenen moralischen Werte für falsche Münzen und schickte sich

an, sie durch blanke, neue, selbstgeprägte zu ersetzen, als der allzu straff

gespannte Bogen seines Geistes brach.

Die Kunst erschien ihm, der um Erlösung vom Pessimismus

Schopenhauers rang, als die zum Weiterleben verführende Ergänzung
und Vollendung des Daseins. Dass die Griechen in der Tragödie
die Erlösung von ihrem Pessimismus gesucht hätten, diese These stellt

er sozusagen als Axiom an den Anfang jenes Buches über die Geburt

der Tragödie. Als Kunstgattung war die Tragödie die Vermählung
zweier ursprünglich feindseliger Kunsttriebe, des apollinischen und
des dionysischen. Der vom apollinischen Kunsttrieb bewegte Dichter



9

sieht die Welt der Erscheinungen gleichsam in der Verklärung des

selbstgewollten wachen Traumes; er findet als Kunstform den gleich-
massigen Wellenschlag des Rhythmus, mit der Begleitung der anspruchslosen

Kithara. Der dionysische Kultus, von dem grauenhaft sinnlichen
Orient den Griechen aufgedrängt, ruft in diesem Volke, das alles

Empfangene mit unfehlbarem Schönheitsinstinkt massvoll gestaltete, einer in
Rausch und Ekstase geborenen Poesie, deren Mutter und Amme die

wilderregte Musik ist. Da die Alten stets den Chor, den dionysischen
Chor der Silène, als Ursprung der Tragödie bezeichnen, so ist die von
A. W. Schlegel gefundene Bezeichnung des Chors in der Tragödie „Der
ideale Zuschauer" nur eine schöne Phrase. Sie nähert sich der Wahrheit

erst, nachdem Sokrates, der zersetzende Dialektiker, im Verein mit
Euripides, der die Heroen eines religiös-nationalen Mythus durch raison-
nirende Sophisten ersetzte, der Erlösungstragödie den Todesstoss gegeben hat.
Erlösend war die Wirkung der Tragödie gewesen, so lange als Dionysos
im Mittelpunkt stand, oder ein ihm ähnlicher Typus und Träger des Leidens

in Natur und Mensch, des Leidens, dem die sogenannten „heitern" Griechen

in so unendlich vielen Variationen Ausdruck gegeben haben. Die in heiligem
Wahnsinn unternommene Steigerung nicht nur der Lust, sondern auch

des Leidens zeigte eben die jugendlich überschäumende Kraftfülle der

Griechen, denen unter den Völkern die Rolle des Genies unter der Masse

zufiel. Das verzückte Schauen auch des harten, furchtbaren, grausamen
Fatums, mit dem der tragische Held, der Mensch wie die von ihm
geschaffene höhere Potenz, die Gottheit, zu ringen hat, stärkte im höchsten

Mass den Willen zum Leben, während der alternde sokratische Mensch

seinen Optimismus herleitete aus dem Glauben an die Ergründbarkeit der

Natur der Dinge und an das kleine Glück der Tugend, die wie das

Wissen gelehrt und gelernt werden könne.

Wagner und seine ähnlich begabte, doch beredtere Gattin Cosima

waren entzückt darüber, dass der dienstbare Freund durch eine kühne,
von ihm selbst als unselig empfundene Wendung dem deutschen Bildungsphilister

in Wagner den deutschen dionysischen Sängerpropheten
aufzeigte, in dessen Tondichtungen er die Wiedergeburt der Tragödie zu
feiern habe. Wie schmerzlich war die Entrüstung des Eroberers, als

der wortkluge Herold sich nicht dazu herbeiliess, auch das Pferd des

Gebieters am Zügel zu führen, sondern als Herr seine eigenen Wege
ging und dem nach Rom Pilgernden 'geradezu als einem sich selbst

untreu Gewordenen und sich selbst Entehrenden den Absagebrief schrieb.

In Basel hatte der jugendliche Professor durch seine Antrittsrede
über Homer und durch andere akademische Vorträge sich bei den Kol-



10

legen und bei dem gebildeten Publikum in Gunst gesetzt, und Ritscht
konnte sich befriedigt ausdrücken : er habe immer gesagt, N. könne seine

wissenschaftlichen Untersuchungen so spannend machen wie ein
französischer Romancier seine Romane. Ein gefährliches Lob. Es sollte
allzubald die Zeit kommen, da N. sich den schützenden Armen der
nüchternen Wissenschaft entwand und, ein zweiter Phaethon, im Sonnenwagen

auf neuen, unerschlossenen Bahnen vorwärts stürmte, bis er
stürzte und zerschellte. Obwohl man bei N. nicht geradezu zwei Perioden

unterscheiden darf, eine gesunde und eine kranke, eine Zeit
begeisterter Heroenverehrung und eine Zeit wahnsinniger Bilderstürmerei, so

fühlt man doch, dass er, so lange die Lehrtätigkeit ihm Verpflichtungen
auferlegte und Grenzpfähle steckte, von den in unendlicher Fülle sich

gestaltenden Ideen nur die ins weite fliegen liess, die wie schöne, wenn
auch oft wunderliche Geschöpfe konnten angestaunt werden, und erst
nachher die tolle Brut der stachelschwänzigen Basiliske.

Die Dreiheit von Bildungselementen, die in N. harmonisch vereinigt
waren, das philologische, musikalische, philosophische, verlangte nach der

Lösung von drei Problemen : 1. das unverfälschte Bild des altgriechischen
Wesens neu zu entdecken ; 2. das Wesen und die Ziele der Kunst
festzustellen ; 3. eine die Menschheit nach oben führende Kultur zu schaffen.

Das blosse Erwähnen der Probleme in dieser Reihenfolge genügt, um zu

sagen, dass N. das Heil der Gegenwart in einer zweiten Renaissance

sucht, die aber nicht schliesslich bei der antikisirenden Behandlung des

Steines stehen bleibt, sondern prometheisch den Menschen umbildet.
Wie sich ihm vom Jünglingsalter an die Überzeugung aufdrängte, das»

das Christentum degenerirend den Menschen beeinflusst habe, indem es

einer müden Welt eine weltflüchtige, lebenverneinende Erlösung und eine

Sklavenmoral anbot, wie er, nachdem seine Vorgänger Religion und
Recht vom Ewiggültigen zum Historischgewordenen und also Problematischen

erniedrigt, auch die Ethik und die Wissenschaft selbst
problematisch gemacht hat, das darzustellen, wäre eine Aufgabe, der ich
mich ohne Schaden glaube entziehen zu können. Die grosse Masse des

lesenden Publikums mag sich immerhin einbilden, dass sie die

philosophischen Schriften N.'s verstehe. Sind sie doch nicht in dem
abschreckenden Rotwelsch der Philosophen von Fach, sondern in rein
menschlichem Deutsch abgefasst. Manche sind geradezu berückend
durch ihre wahrhaft verschwenderische Genialität in der Sprachverwertung
und Sprachschöpfung.

Einem N. erscheint die Not des Daseins, der Sklavenzustand ungezählter
Millionen erst begreiflich, ja notwendig, wenn durch beide das Ent-



11

spriessen und Blühen des Genius ermöglicht wird. Da die Kunst das

Dasein verklärende, — rechtfertigende, das Lebenbejahende ist, so war,
nach N., bei den Griechen die Erziehung des Staates nichts als die

Erziehung aller Erziehbaren zum Genuss des Kunstwerks. Alle grossen
Schöpfungen, der Plastik und der Architektur sowohl wie der musischen

Künste, hatten grosse, vom Staat gepflegte Volksempfindungen im Auge.
Der Staat, dies notwendige Übel, war gerechtfertigt, wenn er die
Gewähr leistete, dass einzelne in künstlerischer und philosophischer Arbeit
sich verewigende Menschen je und je geboren wurden. Somit war ein

erstes Ziel der Erziehung des Volkes, ihm Einsicht zu schenken in den

Ausnahmezustand jener drohnenartigen Einzelnen, die der Sklavenarbeit

enthoben, auf der Höhe der Menschheit wandelten und den heiligen Hort
der Kultur von Genetation zu Generation mehrend vererbten. Wird
doch die Nachwelt den gesamten Bildungsstand eines Volkes nur
nach jenen grossen, einsam schreitenden Helden einer Zeit beurteilen.
N. berief sich auf den Begründer der Philologie, F. A. Wolf, der

meinte, die Kultur der Hellenen sei nicht zu teuer erkauft mit dem

Sklavenelend der hellenischen Welt.
Anfangs 1872 hat N. den Baslern, deren Opfersinn für das

Erziehungswesen er sehr anerkannte, eine Reihe von Vorträgen gehalten
„über die Zukunft unserer Bildungsanstalten". Da er selbst am
Obergymnasium und an der Universität lehrte, und da das Griechentum für
ihn die einzig denkbare Kulturheimat war, so ist es klar, dass diese

beiden Anstalten im Mittelpunkt seiner Betrachtung und Kritik stehen,
und dass ihm Piatos Ideen über Erziehung im Idealstaat unvergleichlich
mehr Anregung boten als alle wissenschaftlichen Pädagogen der Neuzeit.
Dieses vornehme Augenzudrücken gegenüber den Erkenntnissen der
modernen Pädagogik, welche der Volksschule so sehr zum Segen gereicht
haben, ist es, was gerade die, welche selber akademische Studien
gemacht haben, am tiefsten beklagen müssen. Nicht als ob N. die
realistische Bildung für unnütz erachtet und ihre Notwendigkeit bestritten
hätte. Realschule und Gymnasium wollte er als Vorhallen der
Universität gleichgestellt wissen. Er erstrebte nicht Reform des Gymnasiums
und der Universität, sondern vollständige Neubildungen. Dies waren die

Fordeiungen, die er aufzustellen gedachte: 1. Gleichheit des LTnterrichts
für alle bis zum 15. Jahre, dann Fachschulen bis zum 20. Jahre, endlich

Bildungsschulen vom 20. bis zum 30. Jahr. Gegen den höhern Lehrerstand

hegte er das tiefste Misstrauen; er wollte ihn brechen und vor
allem Erzieher erziehen. Lehrer der Fachschulen sollen die
wissenschaftlichen Meister sein, die, nachdem sie die Bildungszeit durchgemacht



12

haben, zum Fach zurückgekehrt sind. Die Bildungsschulen haben

vorzugsweise der Bildung von Lehrern zu dienen. Sie sollen den Charakter
einer Brüderschaft tragen, die gegenseitiges Lehren und Befestigen
fördert. Diese geistige Aristokratie muss sich dann auch Freiheit vom
Staat verschaffen, dem Racker, der durch Vergebung der Stellen sich

zum Endzweck und zum Leuchtstern aller Bildung zu machen gewagt
hat. Dieser Ausfall richtet sich natürlich gegen die als musterhaft

gepriesenen preussischen Verhältnisse.
Der Grundgedanke von N.'s Pädagogik ist: Bildung nicht nur zum

Wissen und Können, sondern zum Leben ; in vollem Einklang mit seiner

Ethik, die ja im Gegensatz zum Christentum und zum Pessimismus

erklärt : Nimm das Leben nicht als Durchgangsstadium für ein zukünftiges
höheres Sein, setze es nicht fortwährend in knechtische Beziehung zu
einem Über- und Ausserirdischen, nimm auch das Vergängliche, Grausame

des Daseins nicht zum Vorwand für Abkehr vom Leben, sondern

lebe dich aus in dieser Welt, für diese Welt, entwickle dich bis zu den

letzten Konsequenzen und Möglichkeiten deines Seins, hilf schaffen an
der Erhöhung des Typus Mensch, hinaus über die dem Gegenwärtigen
gesetzten Schranken von Gut und Böse, dass du im Angesicht des

Todes sagen kannst : Wie War das das Leben Wohlan Noch
einmal

Die Sprache jener fünf Vorträge fliesst goldig perlend wie edler
alter Wein. Was die Form betrifft, so haben ihnen sichtlich Plato und
Goethe zu Gevatter gestanden. Um den Anklagen gegen die Hörer
selbst die Schärfe zu benehmen, hat N. ein idealisirtes Erlebnis als

symbolische Einkleidung gewählt.
Am Abend eines Spätsommertags hatte sich N. mit einem gleich-

gesinnten Freund aus dem lärmenden Zechgelage eines Bonner Studenten-
fests auf eine nahe bewaldete Höhe, Rolandseck, zurückgezogen. Es

war die heilige Stätte, wo sie als Gymnasiasten einen Bund gegründet, in
dem sie ihre produktiven Neigungen für Kunst und Literatur durch

gegenseitige Überwachung zugleich reizen und läutern wollten. Bevor
sie ihre Seelengemeinschaft durch schweigende Meditation zu erneuern
suchen, üben sich die ritterlichen Jünglinge im Pistolenschiessen. Vom
Knall erschreckt und im Glauben, er könne ein Duell verhindern, stürzt
sich ein alter Herr mit einem jungem Begleiter zwischen die Beiden
und verweist ihnen heftig ihre barbarische Torheit. Er lässt sich nur
schwer besänftigen und zieht sich dann mit dem Begleiter in den Schatten
eines Wäldchens zurück, um dort einen Freund zu erwarten. Die zwei
Studenten setzen sich auf eine entlegene Bank. Sie hören die Andern



13

laute und erregte Worte wechseln; sie lauschen und werden Zeugen
eines belehrenden Zwiegesprächs. Der ältere, ein Philosoph, tadelt seinen

Schüler, dass er, statt die von ihm empfangenen Lehren als Unterrichtender

in die Tat umzusetzen und fürs Leben nutzbar zu machen, es

vorgezogen habe, sich einsiedlerischer Gelehrsamkeit zu ergeben. Der
Schüler sucht sich zu rechtfertigen. Sein eigener Trieb nach Erweiterung

und Verbreiterung der Wissenschaft komme durch die Tätigkeit
im Schulamt notwendig in Konflikt mit dem Trieb der Masse, die
Bildung zu verringern und abzuschwächen. Die nationalökonomisch-materielle
Tendenz wolle nur kurante Menschen wie kurante Münzen bilden.

Möglichst allgemeine Bildung werde unvermeidlich zur allgemeinen
Barbarei. Die in ihre Fächlein verbohrten Fachgelehrten bewirkten die
Aufhebung der Wissenschaft selbst.

Der Philosoph findet diese Argumente zwar stichhaltig, aber doch

nicht genügend, um die Mutlosigkeit seines Jüngers zu erklären. Er
hält es für möglich, dass ein Befreier uns von diesem Joch der
Afterbildung erlöse, dass das Gymnasium vernichtet und neugeboren werde.

Die Probe des Bildungszustandes ist der Deutsch-Unterricht.
Wer die Muttersprache vernachlässigt, dem fehlt der natürliche fruchtbare

Boden für alle weitern Bildungsbemühungen. Hier zeigt sich, wie
hoch oder wie gering der Erzieher die Kunst echätzt, und wie nah er
mit der Kunst verwandt ist. Er muss mit der absoluten Gewissheit
eines guten Geschmacks das korrekte Sprachgefühl wecken, den Gebrauch

von falschen und unschönen W'orten und Wendungen unerbittlich
verbieten, bis die geringer Begabten in einen heiligen Schreck vor der

Sprache, die Begabtem in eine edle Begeisterung für sie geraten.
Tatsächlich erzieht das Gymnasium für Gelehrsamkeit, nicht für Bildung.
Seit die Philologen den Sinn für das ästhetisch und ethisch Bildende in
den Klassikern verloren haben, meinen sie in der historisch-grammatischen
Manier einen Ersatz zu finden, als ob für Gegenwart und Zukunft der
Sprache keine Verpflichtungen bestünden. Im deutschen Aufsatz zur
Originalität aufzufordern, ist eine Sünde an der Jugend. Die wahre

Originalität dieses Alters könnte sich nur in Ungeschicktheiten und
grotesken Zügen äussern und müsste also unterdrückt werden. Die rechte

Erziehung geht darauf aus, den lächerlichen Anspruch auf Selbständigkeit

des Urteils zurückzuweisen. Klassische Bildung, die das Gymnasium
zu schenken behauptet, ist etwas so unerhört Schweres und Seltenes,
dass nur Naivität oder Unverschämtheit sie als erreichbares Ziel des

Gymnasiums versprechen kann.



14

Erst auf Grund einer strengen, künstlerisch sorgfältigen Zucht und

Sitte erstarkt das richtige Gefühl für die Grösse unserer Klassiker. Durch
sie nur kann die richtige Scheu vor der Grösse und Heiligkeit der alten
Meister und der richtige Ekel vor der niedrigen Tagesliteratur anerzogen
werden.

Sehr viel muss der Mensch lernen, um zu leben und seinen Kampf
ums Dasein zu kämpfen. Aber alles, was er in dieser Absicht als

Individuum lernt und tut, hat noch nichts mit der Bildung zu schaffen.

Diese beginnt im Gegenteil erst in einer Luftschicht, die hoch über jener
Welt der Not, des Existenzkampfes, der Bedürftigkeit lagert. Man soll
unterscheiden zwischen Bildung und Ausbildung, zwischen
Anstalten der Bildung und Anstalten der Lebensnot. Von den erstem nur
ist hier die Rede.

Gerade in seiner bildsamsten Periode kommt der Student als ein

Selbständiger, als ein Kritiker auf die Universität. Er wählt selbst und

verwirft, und nur der Staat steht als Aufpasser neben ihm. Der Student

hat ja akademische Freiheit! Man prüfe seine Reife zur Freiheit an

drei Gradmessern: an seinem Bedürfnis nach Philosophie, an seinem

Instinkt für Kunst und an seinem Instinkt für griechisch-römisches Altertum,

dem leibhaftigen kategorischen Imperativ aller Kultur, so erweist
sie sich als illusorisch. Wiederum haben sich Lehrer und Schüler in
historische Bildung verpuppt, die den philosophischen Trieb zerstört.

Die unter dem Namen „Jung Deutschland" bekannte burschenschaftliche

Bewegung ist ein lebendiges Zeugnis dafür, dass der Student einmal

ahnte, in welchen Tiefen eine wahre Bildungsinstitution wurzeln

muss: nämlich in einer innerlichen Erneuerung und Erregung der reinsten

sittlichen Kräfte. Diese edle Jugend verwilderte, weil sie keinen
Führer fand. Schiller, der ein solcher Führer hätte sein können, ging
zu gründe am Widerstand der stumpfen Welt. Dem deutschen Bildungs-
bedürfnis aber, das der Staat sich dienstbar machte, fütterte und
streichelte, ist der Kamm gewachsen, und jetzt kräht es beglückt und

siegesfroh: Ich bin die Bildung!
Als bis um Mitternacht der erwartete Freund nicht kam, da

drängte der Philosoph zum Aufbruch. Jetzt stieg aus der Gegend des

Rheins ein Lichtschein auf. Ein knatterndes Getöse uud gleich darauf,
im Einklang damit, eine langsame melodische Phrase, durch zahlreiche

jugendliche Stimmen verstärkt. Das war das Zeichen des nahenden
Freundes. Auf des Philosophen Geheiss erwiderten es die zwei
Studenten durch rhythmisch geordnete Pistolenschüsse, und obwohl eine
pfeilschnell fallende Sternschnuppe sie aus dem Takt brachte, so bewies doch



15

die lauter wiederholte Melodie in der Tiefe, dass die Antwort war
verstanden worden. Das ferne Leuchten wurde breiter, feuriger, trüber,
und die Studenten errieten, dass ihre Kameraden aus Bonn mit Fackeln
dem Ersehnten das Geleite gaben. Ergrimmt darüber, dass sein Freund
sich mit Studenten eingelassen, wetterte der Greis über die dem Zeitgeist
hörig gewordene Universität.

Nach der Disposition zum 6. Vortrag, der nie ausgearbeitet wurde,

langen endlich die fackeltragenden frohen Gesellen oben an und errichten einen
Holzstoss. Der neu angekommene Meister, ein Künstler, hält eine Rede

auf Beethoven und über die Aufgabe, die zu ihm gehörige Kultur zu
finden. Der Philosoph trägt alsdann in einer Zukunftsrede seine Ideen

vor über die Gestaltung der neuen Bildungsinstitute und schliesst mit
einem Aufruf an die wahren Lehrer, die edelsten Männer, die ohne

Ansprüche, als ein Areopag für die Justiz des Geistes, als Vorbilder
leben. Während der Holzstoss zusammenbricht, singen die Studenten :

Pereat diabolus atque irrisores. Eine Mittcrnachtsglocke klingt vom Tal
herauf. Die Studenten schwören einen Eid; dann schliessen sie sich

zum Vehmgericht zusammen und richten die Verräter an der heiligen
Sache der deutschen Kultur.

Eine andere düstere Disposition macht den zweiten Meister zum
Literaten. Er ist zu spät angekommen, weil er eben unter der
akademischen Jugend einen Triumph erlebte. Er verrät sich als bekehrt,
als Realist; er spricht über den jetzigen deutschen Geist, über Popu-
larisirung der Wissenschaft, über Naturwissenschaft, über den deutschen

Gelehrten als Blüte der Kultur. Er fühlt sich auf der Seite der Sieger,
denen alle Erziehung, jede nationale Erregung dienen muss. Heftig
entgegnet ihm der Philosoph. Er schaut die Zeit, wo durch die einbrechende

Barbarei die kräftigsten Naturen beiseite gedrängt und zu neuer Vereinigung

gezwungen werden. Doch glaubt er an die Möglichkeit der Rettung
durch eine neue Kunst, durch die Stellung der kommenden Kultur zu
den sozialen Problomen. Eine Zukunft von Kriegen wird die schlechte

Kultur zerbrechen. Da ziehen die Studenten mit höhnischem Gelächter
ab. Tief erschüttert verzichtet der Philosoph auf seinen alten Freund.

Ein Notschrei war diese Vortragsreihe, der Schrei eines von Angst
verzehrten Mannes, der dem Ufer eines Stromes entlang läuft und den

Kahn, dem sein Liebstes anvertraut ist, hilflos einem Strudel zutreiben
sieht. N. glaubte zu sehen, was andere nicht sahen, zu hören, was
andere nicht hörten, vielleicht nicht sehen und hören wollten. Und die

Strömung, welche die kostbare Last mit sich zum Verderben fortriss,
das war die christlich-demokratisirende Tendenz der Neuzeit. Christen-



16

tum und Demokratie, gegen diese zwei Drachen schleuderte N. in seinen

philosophischen Abhandlungen und Aphorismen immer schärfere Geschosse,

und schliesslich rühmte er sich seines Sieges und sang sich selbst den

Preis des Drachentöters, als schon der Wahnsinn mit schwarzen Schwingen
über seinem Haupte rauschte.

Warum denn diese Angst, dieser Hass? Focht N. gegen Schatten
und Gespenster? Wollte er das Rad der Zeit rückwärts drehen?

Durchaus nicht. Er mühte sich bloss zu Tode um eines Ideales willen,
das wir auch einmal gehabt, aber im Aufgehen in der lebendigen Welt
zeitig haben fahren lassen.

Wer unter uns Gymnasiast gewesen ist, wer in den letzten Jahren

vor der Universität die traulichen Epen Homers, die vollendeten

Tragödien des Sophokles unter der Anleitung eines ästhetisch fein gebildeten,
edel denkenden Lehrers gelesen, ihre zu Tage liegenden und in Schächten

verborgenen Goldgedanken nachgedacht hat; wer durch nachfühlendes,

nachsprechendes und nachsingendes Übertragen die unendlichen Schönheiten

und Feinheiten der Muttersprache entdeckt hat, die ihm keine
Deutschstunde je enthüllte; wer den Griechen mit seinem Gott erhobenen

Hauptes reden und rechten, handeln und hadern gehört hat; wer aus

dem Mund des Thukydides die politischen Axiome mit ergreifender Klarheit

vernommen hat, der müsste eine Weile sich mit seinem Christentum
dem Hellenentum gegenüber klein, knechtisch vorkommen, er müsste eine
Weile zum Aristokraten werden, den hellenischen Freigeborenen als eine
höhere Gattung Mensch ansehen als den Bürger des modernen Staates ;

er müsste eine Weile die Sehnsucht des Renaissancemenschen in sich

verspüren. Die Universität hat ihn wohl noch in seinem Bildungsdünkel
verstärkt, so lange er als froher Fuchs in Mütze und Band die
Ordenszeichen sah, die ihn als Ritter des Geistes vom Banausen und
Philister unterschieden. Dem hellenisirenden Schwärmer wurde-

aber bald durch das von der Antike fernliegende Studium der Staub

von den Flügeln gewischt. Den Philologen lehrte die kritisch-historische
Methode, die duftend-reine Blüte zu zerlegen und unter einer Lupe zu
betrachten ; dabei entdeckte er unerfreuliche Flecken und Fäulnisse, und
die schulmässige Bewunderung sank um eine ganze Skala hinunter.
Dann kamen Prüfungen und Anstellungssorgen, und die Hauptmacht
der Bildungsträger war froh, wenn man sie in die Reihen der ehrlichen

Bildungsphilister einstellte.
Dass dieses Heer nicht den Mut und die Kraft besitze, um dem

unaufhörlichen Ansturm der Forderungen zu widerstreben, die von der

täglichen Lebensnot an die Schulen gestellt werden, das fürchtete



17

Nietzsche. Wir sind überzeugt, dass seine Befürchtungen nicht begründet
sind, dass sich immer genug Verständige finden, die dagegen protestiren,
dass sich die Staatsschule um der Vorbildung für Lebensberufe willen
mehr belaste, zersplittere und erniedrige, und die mit N. erklären, dass

zwar die Ziele der Bildung nicht hoch genug, die Mittel der Bildung
aber nicht einfach genug können gehalten werden.

N.'s Anklagen gegen Christentum und Demokratie berühren uns

um so peinlicher, wenn wir seinen Argumenten auf Schritt und Tritt
gefolgt sind, und uns von seiner Wahrhaftigkeit soweit überzeugt haben,
dass wir diese Anklagen nicht einfach als Hirngespinnste eines

volksfeindlichen, menschenscheuen Aristokraten brandmarken können. Jedenfalls

aber bedarf das Christentum, richtig verstanden, unserer Apologie
nicht. Und gegen die Demokratie, wie wir Schweizer sie begreifen,
kann keineswegs der Vorwurf erhoben werden, dass sie das zum Prinzip
erhobene Zurückdrängen des einzigartigen Grossen zu gunsten des gleich-
massigen Kleinen bedeute, dass sie die Erzeugung und Entfaltung des

Genies erschwere und das Bildungsniveau zum Sinken gebracht habe.

N. hatte wohl recht, wenn er sich aufbäumte gegen die Idee einer

Staatsordnung, die sich nur Geltung verschaffen könnte durch gewaltsames

Gleichmachen und Gleicherhalten der menschlichen Individuen.
Gewiss hat er auch die Apostel der Revolution des Selbstbetruges überführt,

insofern als sie sich auf die Natur als eine Verkünderin und eine

Demonstration der Gleichheit beriefen. Ebensogut könnte man die Natur
die verkörperte Selbstsucht und Erbarmungslosigkeit nennen. Müssen

doch tausend und aber tausend Organismen sterben und verderben, damit
die starken, grossen, schönen Exemplare sich entfalten und ihren Typus
fortpflanzen können. Das aber macht ja die Würde des Menschen, dass

er diese Natur, in der er selbst mit allen Fasern seines Daseins wurzelt,
überwunden hat und fortwährend überwindet. N. predigt die wahre
Rückkehr zur Natur, wenn er die ihrer Stärke, ihrer Lebensfülle
Bewussten auffordert, über die Rücken der Vielen und Allzuvielen hinweg,
ohne Rück- und Seitwärtsblicken, das Auge unverwandt nur auf das
ferne Ziel gerichtet, vorwärts zu dringen, sich zu entfalten, alle Fähigkeiten,

ob gut, ob böse, zu steigern, sich zu bereichern, um endlich
sich zu verschenken, aus Überfülle und Bedürfnis, nicht aus Liebe,
damit einst aus den vielen Schichten der Überwundenen der Übermensch
hervorwachse.

Unsere Demokratie ehrt am meisten jenen heute anstössigen, im
Altertum ehrenhaft klingenden Glaubenssatz: nur der Edelgeborene ist
der Erkenntnis und der Tugend fähig, indem sie die Nichtedelgeborenen

Schweiz. Pädagog. Zeitschrift. 1S99. 2



18

durch sorgliche Pflege emporhebt, veredelt, adelt. Und ist nicht die harte
Lebensnot allein schon oft die Erzieherin der sittlich tüchtigsten und

genialsten Menschen gewesen? Wer kann zweifeln, dass N. selbst,

wenn er nicht in seiner Jugend von weichen Frauenhänden wäre geleitet
worden, wenn er durch die Schule der Entbehrungen und Mühseligkeiten
hätte gehen müssen, wenn er im Mannesalter die Kraft besessen hätte,
sein herrliches Talent dauernd in den tätigen Dienst der Erziehung zu
stellen und seinen Willen unter das Joch der kleinen Pflichten zu
beugen, nimmermehr der Gegenwart so entfremdet und feindlich, so

verzweifelnd gegenüber gestanden hätte?
Das wird nicht zu leugnen sein, dass die grössten und tiefsten

geistigen Erregungen innerhalb des Christentums in der griechischen
Kultur wurzeln. Die Dogmati k und Scholastik, welche die Denker des

frühern und spätem Mittelalters beschäftigte, schöpfte aus dem Bora der

griechischen Philosophie. Das grandioseste Ereignis in der Christenheit,
die Reformation, welche die freie Wissenschaft im Gefolge führte,
erwuchs aus der Renaissance, und diese selbst war das nachgeborene herrliche

Kind der Mutter Hellas. Wer an der deutschen Kultur mitbauen

will, wird immer wieder anfangen müssen bei den edelsten Schülern der
Griechen: Schiller und Goethe.

Es wäre unerhört zu fordern, dass alle zukünftigen Volkserzieher
bis zu dem Urquell alles Schönen zurückgehen und seinem Laufe folgen
sollten bis zur Mündung in jenes Meer der Weltweisheit, in dem

alle Wissenschaften und Erkenntnisse zusammenfliessen, und dessen Wellen
sich fortwährend brechen am Strande des Unerkennbaren, Unnennbaren.
Die Bedingung aber sollte erfüllbar sein, dass diejenigen, welchen die

Bildung der Volksbildner anvertraut ist, ihren Schönheitssinn und ihre
Urteilskraft an den ersten Vorbildern erproben und beides durch ihre
Schüler auf die Bildsamen im sprossenden Volke zu übertragen wissen.

In welche Formen auch sich jene oberste, abschliessende Bildungsschule

kleide, eins tut not, dass sie nicht nur Dozenten, sondern Erzieher
besitze, dass ihr Zentrum eine grosse, ganze, in sich geschlossene
Persönlichkeit sei, ein Leiter, an den sich alle Zöglinge mit Liebe und

Begeisterung anschliessen können, der ihnen fürs ganze Leben sein Siegel
aufdrückt. Auf je höherer Stufe der zu Erziehende steht, um so mehr
bedarf der Erzieher neben dem Wissen der klaren, zum Glück gestimmten

Persönlichkeit.
Im Vollgenus8 seiner schöpferischen, gährenden Kraft hatte N. den

Gedanken gefasst, allein oder mit gleichgesinnten Freunden in 24

Abhandlungen die Bausteine zu einer Erziehungsschule der Menschheit zu



19

liefern. Infolge seiner unerbittlichen Leiden brachte er es bloss auf drei

fertige Stücke.

Im ersten Stück „David Strauss, der Bekenner und der
Schriftsteller", geisselte er mit gründlicher Bosheit die Oberflächlichkeit und
Anmasslichkeit des deutschen Bildungsphilisters, der zufrieden damit,
dass wir's so herrlich weit gebracht, das Christentum mit überlegenem
Lächeln beiseite schiebt und in den Genüssen der popularisirten deutschen

Kunst und Wissenschaft seinen Ersatz findet.
Eine bedeutende Tat war die Abfassung des zweiten Stücks „Vom

Nutzen und Nachteil der Historie für das Leben". Diese Schrift strotzt
von Wahrheiten und Weisheiten. Gerade weil N. das Problem des

Nutzens der Historie vom Standpunkt einer erhabenen Ethik aus angreift,
leistet er dem Bedürfnis der Schule direkten Nutzen. Die Erziehung
wurde bis jetzt auf die Historie basirt. Nicht aus der lebendigen Gegenwart

heraus lehrte man, sondern man führte das Geschehene, Getane.
Gedachte als abgeschlossenen Bildungsstoff vor. Das Übermass von
Historie hat die plastische, schaffende Kraft des Lebens wie eine Krankheit

angegriffen ; das Leben versteht nicht mehr, sich der Vergangenheit
wie einer kräftigen Nahrung zu bedienen. Wird aber aus der Geschichte

kein Geschehen, weckt die Geschichtsbetrachtung nicht Begeisterung zum
Tun, so dient die Historie nicht dem Leben. Zur Vernichtung der

Menschenwürde, der Daseinsfreude, zum Tode der Kultur, der Völker
und Menschen führt die Geschichte, die uns in dem entsetzlichen Kleinmut

des Epigonentums grosszieht. Das Monumentalische muss das

Antiquarische und Kritische, auch jenes zweifelhafte Objektivische,
überwiegen. Die Historie soll die Kontinuität alles Grossen lehren und
bewirken.

War das Grosse möglich, so is t es wieder möglich, das sei die

Überzeugung, die sie uns schafft. Und wenn ihr euch an den Grossen

bildet, wenn ihr nach Biographien verlangt, dann nicht nach jenen mit dem

Refrain „Herr so und so und seine Zeit", sondern nach solchen, auf deren

Titelblatt es heissen müsste „ein Kämpfer gegen seine Zeit".
Der ungeheure Erfolg der Naturwissenschaft bestätigt am deutlichsten,

was der Glaube an sich selber zu vollbringen vermag. So lange sie

aristotelische Brocken wiederkaute, war sie unfrei und unfruchtbar. Seitdem

sie, von Bacon auf eigene Füsse gestellt, zu freier Forschung
aufgerufen worden ist, hat sie die Denker der Vorzeit hundertfach überholt
und sich zur Herrscherin der Erde aufgeworfen.

Elektrotechnik und Chemie aber stellen sich ohne Bedenken in den

Dienst des allernächsten Bedürfnisses, gleichgültig, ob sie die Mittel zur



20

Mehrung und Erhöhung oder zur Vernichtung des Lebens erzeugen. An
der Kultur schaffen heisst: die Erzeugung des Philosophen, des Künstlers,

des Heiligen in uns und ausser uns fördern und dadurch an der

Vollendung der Natur arbeiten. Wie kann wiederum der vom Staat bestellte

Professor der Philosophie erzieherisch wirken, der dem unreifen Jüngling,
dem Studenten der Theologie oder der Philosophie, 50 verschiedene

Systeme samt ihren Kritiken eintrichtert? Der Philosoph soll,
unabhängig von aller bestehenden Gewalt, Männnern helfen, sich auszureifen,
ihrerseits die Welt nicht nur empirisch und historisch zu deuten, sondern

philosophisch zu begreifen. Diese Leuchte steckte N. seiner Zeit auf
im dritten Stück der Unzeitgemässen Betrachtungen „Schopenhauer als

Erzieher".
Man merke gleich, wie dem dramatischen Dichter der historische

oder erdachte Held als Träger eigener Ideen dient, so diente die ideali-
sirte Gestalt Schopenhauers N. als Typus des Führers, der aus der Höhle
des skeptischen Unmuts oder des kritisirenden Entsagens zur Höhe der

tragischen Weltbetrachtung leitet. Er befähigt den Starken, nachdem er
einmal sich selbst erkannt, Einsicht in die eigene Begrenztheit gewonnen
hat, zu kämpfen gegen die Gefahr, durch fortgesetzte „harmonische
Ausbildung aller Kräfte" verflacht und verflüchtigt zu werden ; er hilft ihm, sein

besonderes Grosses gleichsam zur Sonne im Planetensystem auszugestalten.
Wie aber N. selbst den Schopenhauer überwunden hat, so muss, wer
sich seiner Zucht hingegeben, über ihn hinausstreben zur Pflichterfüllung,
zur Tat.

Im Sommer 1873 ging N. ernstlich daran, in einem Sehlösschen zu
Flims ein Bildungsinstitut nach seinem Sinn zu gründen. Dort gedachte er,
zusammen mit seinen besten Freunden, im Freien oder in Wandelgängen

lehrend und lernend, die höchsten und tiefsten Fragen über

Bildung zu beantworten und für Gegenwart und Zukunft festzustellen. Aber
der Plan zerschlug sich.

An N.'s physischem Unvermögen ist sein Lebenswerk gescheitert.
Er müsste auf die Tat verzichten und focht nur mit der scharfgeschliffenen

Klinge des Wortes. Die Natur hatte ihn mit einem robusten Körper
ausgestattet, er war von Jugend auf turnerischer Übung und abhärtender

Lebensweise zugetan. Als Knabe litt er nur an der Schwäche seiner

Augen. Von der Studentenzeit an steigerte sich dieses Übel zu furchtbaren

Augen- und Kopfschmerzen. Um jene Wunde, die er im Militärdienst

empfangen, möglichst rasch zu heilen, verschlang er ungezählte
Medizinen und zerstörte dadurch den Magen. Um diesen zu restauriren,
machte er jahrelang alle denkbaren Kuren durch, anfangs geleitet von



21

dem Wissen oder Unwissen der Ärzte, dann auf eigene Faust. Durch
übermässigen Genuss von Chloral soll er sein Verderben beschleunigt
haben. In den Ferien suchte er bald im Berner Oberland, bald in
Graubünden, bald am Genfersee oder in Italien Genesung und fand sie

nirgends. Schliesslich litt er unter dem furchtbaren Ringen seiner
Schwäche mit der Berufspflicht, und nachdem er schon früher seine

Lehrstunden am Pädagogium aufgegeben, reichte er dem Erziehungsrat
auch als Professor sein Abschiedsgesuch ein, mit 33 Jahren ein müder Mann.

Als freier Literat hat er in der Tat die alte geistige Kraft
wiedergewonnen und als zürnender, kämpfender, zerstörender und glück ver-
heissender Prophet der Welt Werke geschenkt, die wenigstens den

Philologen als geniale deutsche Sprachdenkmale gelten mögen. Seit
10 Jahren ruht er, geistig tot, in mildem Wahnsinn, von seiner Schwester

gepflegt.
Nicht mit dem Propheten, nur mit dem Professoren Nietzsche haben

wir uns befreundet. Er kannte die Not seines Standes, und sein innigster
Wunsch war, ein Erzieher von Erziehern zu werden. Obwohl N. mit dem Titel
„Friedrich der Unzeitgemässe" prunkte und sich gross dünkte als Kämpfer

gegen seine Zeit, anerkennen wir, die wir uns nähere und kleinere Ziele
stecken, freudig für unser Wirken von Heute die unanfechtbaren
Wahrheiten, die uns N. der Idealist lehrt : Bevor du andere erziehest, erziehe
dich selbst.

Glaube nicht, dass du mit einer gewissen Summe von Wissen
und einer gewissen Kunstfertigkeit im Beruf schon Bildung besitzest.

Strebe nach Bildung, indem du in innigem geistigem Verkehr mit
den Heroen der Kultur lebst, wenn nicht mit den antiken Meistern,
so doch mit ihren ebenbürtigen Söhnen, welche den alten Hort neu
entdeckt und uns allen zugänglich gemacht haben.

Lerne von ihnen die Schönheit und die sichere Beherrschung der

Muttersprache; sie sei der Mittelpunkt deines Unterrichts.
Sei nicht ein Handwerker in deinem Beruf, sondern ein Künstler,

ein Bildner, ein Erzieher.
Bilde die Persönlichkeit, nicht durch sanftes, oberflächliches

Streichen, sondern durch strenges, zielsicheres Modelliren jedes
Individuums.

Hilf den Bildsamen, sich zur schönsten Bildung zu entfalten.
Das von Frühem Vollbrachte sei dir kein Bild zu kleinmütigem

Anstaunen, sondern ein Reiz zu höherem Vollbringen.
Der Erfolg deines Bildens zeige sich in vollem, gesundem Leben

und im Schaffen neuen Lebens.



22

Nach seiner eigenen Entwicklung konnte N. nicht anders als das

Urbild für alle Bildung im idealisirten Griechen suchen. Seine Abneigung

gegen das neue Deutsche Reich und dessen Kulturblüten teilte er mit
Zeitgenossen, die nicht zu den Schlechtesten ihres Volkes zählten.

Wenn ich das Schicksal der Philbellenen Hölderlin und Nietzsche

betrachte, so denke ich an jene wundersame Legende Gottfried Kellers:
Zum goldenen Himmelssaal, wo sich Erzväter und Propheten, Engel und

Engelein im Ansehaun und Lobsingen der hl. Dreieinigkeit zeitloser

Seligkeit erfreuten, wurde an einem Festtag den neun Musen Einlass

verstattet. Erst schüchtern, dann immer voller und lauter sangen die

aus der Heiden Hölle Heraufgeholten ihr Lied, das Lied von Lieb und

Leid, von Schmerz und Sehnsucht. Das klang so dumpf, so traurig,
so wonnevoll und wehmutsvoll, dass ein unermessliches Sehnen die

Himmlischen durchzitterte. Die Engelein und die Engel und die

Propheten und die Erzväter, sie alle weinten und konnten sich nicht fassen

vor Heimweh, Erdenheimweh, bis Gott Vater selber zum Rechten sah.

Die Musen aber zogen sich eilends in die Hölle zurück.
Sollen wir unser Heil erst von dem Auferstehungstag dieser Musen

erwarten Die Mehrzahl der Erziehenden wird immer mehr für die Zeit
und mit den Mitteln der Zeit schaffen und bilden. Mögen sie nur nicht
die Hilfe derjenigen verschmähen, welche die abgeklärtesten Bildungsmittel

für eine lebendige Kultur wirksam machen, sondern sich freuen

über die wenigen, die das Lied der Musen aus der Tiefe hören und es

nachzusingen versuchen.


	Über Friedrich Nietzsche und Bildung

