
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 7 (1897)

Heft: 1

Artikel: Über den Anthropomorphismus oder die Vermenschlichung der Natur
im Denken und in der Sprache : 1. Teil

Autor: Bosshart, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-789015

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-789015
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


18

Über den Anthropomorphismus
oder

die Vermeiischlichuiig der Natur im Denken und in der Sprache.

Von Dr. J. Bosshart.

I.
Wörter sind Münzen zu vergleichen. Sie werden geprägt, bekommen

einen gewissen Wert, werden in Umlauf gebracht, ausser Kurs
gesetzt oder umgeprägt, gehen wohl auch verloren und bilden vielleicht
einmal die Freude eines späten Finders und Kenners; sie können eine

treffliche Waffe und eine gewaltige Macht werden : beide regiren zusammen

die Welt. Wie die Münzen bei ihrer Reise von Hand zu Hand
und von Tasche zu Tasche die Schärfe ihrer Konturen einbüssen, so dass

das ihnen aufgeprägte Bild verschwommen und unkenntlich wird, ja
zuletzt ganz verschwinden kann, so ergeht es auch den Vermittlern menschlichen

Denkens, den Wörtern, bei ihrer Wanderung von Lippe zu Ohr
und von Generation zu Generation : sie alle waren einmal die Träger
eines deutlichen Bildes; bei wie vielen ist dieses nicht verwischt oder
verschwunden

Dieser Vergleich darf indessen nicht missverstanden werden: wie

jeder seiner Brüder, so hinkt auch er. Bei der Münze verändert sich

nur die äussere Gestalt, die Erscheinung, während der eigentliche Inhalt,
das Metall, heute noch ist, was es vor 10,000 Jahren war. Nicht so

bei den Wörtern : sie sind, äusserlich betrachtet, Laut- und Geräuschfolgen.

Diese Lautgestalt ist durchaus nebensächlich, sie ist einer Schale

vergleichbar, die jetzt zufälligerweise Wein enthält, aber ebenso gut mit
Öl gefüllt sein könnte. Das Substantivum Los und das Adjektivum los,
oder das deutsche Wort Bär und das französische ber haben bei dialektfreier

Aussprache die gleiche äussere Form ; ihr Inhalt aber ist so
verschieden wie Wein von Ol. Veränderungen der Erscheinungsform der



19

Wörter, der Laute, sind im Sprachleben von nebensächlicher Bedeutung;
viel wichtiger sind die Wandlungen, die am Inhalt, an den den Wörtern
zu gründe liegenden Begriffen vor sich gehen, denn sie stellen in ihrer
Gesamtheit den Entwicklungsgang der menschlichen Vernunft und Kultur
dar, im Einzelnen aber die innere Geschichte eines jeden Individuums.
Die grösste Arbeit, die ein seine Muttersprache erlernendes Kind zu
verrichten hat, ist nicht die Nachahmung und Aneignung der Lautfolgen,
die es aus dem Mund der Mutter vernimmt: das Kind muss, soll es

nicht auf der Stufe eines plaudernden Papageis stehen bleiben, seine

Sinne gebrauchen lernen, Wahrnehmungen machen, Vorstellungen bilden,
und apperzipiren, d. h. zwei Vorstellungsmassen gleichzeitig erfassen und
miteinander verbinden zum Zwecke genauerer Determinirung der

verhältnismässig unbestimmteren durch die bestimmtere ; es muss endlich
das so allmälig erworbene Material zu grammatischen und logischen
Gruppen, Kategorien, ordnen, die die eigentliche Rüstkammer alles

Denkens und somit alles Sprechens bilden. Ein grosser Teil dieser

Vorgänge vollzieht sich unbewusst ; aber deshalb bleibt doch wahr, dass die

„innere Sprachform" im wesentlichen durch die eigene Tätigkeit des

Individuums geschaffen wird. Hat ein Kind von seiner Umgebung das

Wort Katze gehört und nachzuahmen gelernt, so hat es damit allein
seinen Sprachschatz, genau genommen, nicht im geringsten bereichert :

erst wenn es mit dem Tier Erfahrung gemacht hat, wenn dessen Anblick
und, durch eine Assoziation, auch dessen Name in ihm gewisse
Vorstellungsreihen erwecken können, ist diese Bereicherung eingetreten. So

betrachtet, kann sich die Erlernung eines einzigen W'ortes auf mehrere

Jahre, ja auf das ganze Leben erstrecken, ohne je zu einem Abschluss

zu gelangen und ohne in verschiedenen Individuen zum gleichen Resultat

zu kommen.
Nur die Lautform der Wörter kann daher mit etwelchem Recht ein

Erbgut genannt werden, das der Vater dem Sohn und ein Geschlecht

dem andern überliefert; die innere Sprachform dagegen hat persönlichen
Charakter, ist identisch mit der Vernunft des Individuums und geht mit
diesem zu gründe. Diese individuelle Entwicklung, die jedes Wort
in Tausenden von Menschen macht, muss als Quelle und Vorbedingung
jener allgemeinen Entfaltung betrachtet werden, welche wir wahrnehmen,
wenn wir die Schicksale der Wörter durch die Jahrhunderte hindurch

verfolgen: die Mannigfaltigkeit in der Organisation und in den

Lebensbedingungen der einzelnen Wesen gibt den Schlüssel für die unendliche

Reichhaltigkeit der Erscheinungen, welche uns auf dem Gebiete des

Sprechens und Denkens entgegentreten.



20

Wenn es indessen auch nicht zwei Individuen geben wird, die in
ihren geistigen Anlagen völlig miteinander übereinstimmen, so ist doch

die Verschiedenartigkeit nicht so gross, dass von allgemein menschlichen

Zügen nicht gesprochen werden dürfte. Schon die Tatsache, dass sich

alle Menschenstämme eine Sprache und eine, wenn auch noch so primitive
Religion geschaffen haben, beweist eine gewisse Gleichartigkeit ihrer
Organisation. Noch nie ist es einem Forscher, der nach dem Ursprung
der Sprache fragte, eingefallen, seine Untersuchungen auf einen einzelnen
Volksstamm zu beschränken ; in dem Gefühl, dass das, was die Sprache
schuf, überall das Gleiche gewesen sein müsse, hat man stets das
Problem in seinem ganzen Umfang angefasst. War aber der Schöpfungsakt,
dem die Sprache ihr Dasein verdankt, überall im Prinzip der nämliche,
besteht somit jene innere Verwandtschaft der Glieder aller Rassen, so

werden sich auch in den Sprachen, die an verschiedenen Orten der Erde
aus jenen ersten Keimen entstanden sind, analoge Züge nachweisen
lassen. In dem folgenden soll nun eine Erscheinung skizzirt werden,
die allem Anschein nach sich in allen Sprachen wiederfindet und
vielleicht mit den Uranfängen alles Sprechens und Denkens im engsten
Zusammenhang steht. Wir müssen, schon um diese letzte Behauptung
näher zu begründen, etwas weit ausholen und das Problem vom Ursprung
der Sprache mit einigen Worten berühren.

IL
Die Frage, wie Menschen, die noch nicht fähig waren, zu denken,

diese Fähigkeit erlangten und dazu kamen, sich ein Organ der

Verständigung zu schaffen, die Frage, wie das erste mehreren Individuen
verständliche Lautzeichen und mit ihm im gleichen Atemhub der erste

Begriff entstand, hat schon viele Geister beschäftigt und manche Kontroverse

hervorgerufen. Gegenwärtig stehen sich vor allem zwei Ansichten

gegenüber: die eine, die besonders von H. Steinthal verfochten und

wissenschaftlich entwickelt worden ist, lässt unter dem Einfluss der

Deszendenztheorie die Sprache sieb aus Elementen entwickeln, die wir
schon im Tierreich vorfinden, nämlich aus Reflexlauten. Setzen wir, um
besser verstanden zu werden, den idealen Fall, der Anblick eines reissenden

Tieres habe einem oder mehreren Gliedern einer Truppe von
Urmenschen einen gewissen Reflexlaut, sagen wir den Ruf hu, entlockt.
Dieser Laut, wenn er sich öfters beim Erscheinen des betreffenden Tieres

wiederholte, konnte in der Seele dieser Menschen sich so eng mit der

Anschauung desselben verbinden, dass er die gleiche Empfindung erzeugen

konnte, wie die Anschauung selber. Hörte ein Glied dieser Truppe



21

den Schrei hu, so wurde seine Seele in die gleiche oder doch in eine

ähnliche Erregung versetzt, wie beim Anblick des Tieres; hu konnte
so ein der ganzen Truppe verständliches Zeichen für das Objekt, dessen

Name werden. Dies ist im wesentlichen das Prinzip der Onomatopöie,
freilich nicht mehr in der alten, rohen Form blosser Lautnachahmung.

Dieser Theorie steht eine andere von L. Geiger begründete und von
L. Noire weiter ausgebildete gegenüber; bevor wir näher auf sie

eintreten können, müssen wir folgendes vorausschicken: Darwin sagt in
seinem Buch „Expression of the émotions" (pag. 88, 2. Ausg.): With
many kinds of animais, man included, the vocal organs are efficient in
the highest degree as a means of expression. We hâve seen

that when the sensorium is strongly excited, the muscles of the body
are generally thrown into violent action ; and as a conséquence, loud
sounds are uttered, however sileni the animal mag generally be, and

althougk the sounds are of no use.

Diese Tatsache zu beobachten, hat jeder Gelegenheit: Feuerwehrmänner,

die gemeinsam eine Mauer einreissen oder einen Balken aus den

Flammen ziehen, Zimmerleute, die schwere Holzstücke verschieben,
überhaupt alle naiven Leute, die eine anstrengende, gemeinsame Arbeit
verrichten, begleiten ihre Bewegungen gern mit gleichen, immer
wiederkehrenden, mehr oder weniger rythmischen Ausrufen, mit denen der

menschliche Körper gegen das durch übermässige Muskelanstrengung
entstandene innere Missbehagen zu reagiren, sich Erleichterung zu
verschaffen scheint und wobei er den in der Brust zurückgehaltenen Atem,
wie um sich von einer Last zu befreien, energisch hinausstösst.

Auf dieser Tatsache baut L. Noire *) seine Theorie auf. Er denkt

sich, in Übereinstimmung mit allen Forschern, die Urmenschen nicht

isolirt, sonderi in Herden beisammen; er denkt sie sich nicht in ein

Eden versetzt, sondern in eine Natur, die angestrengte Tätigkeit und

Kämpfe verlangt. Die verrichteten Tätigkeiten und deren Ergebnisse

waren nach ihm die ersten Objekte, welche der Mensch erkannte. Sie

hatten vor allen andern das voraus, dass sie die einzigen sind, die

unmittelbar erkannt werden können; denn während wir an den ausser

uns liegenden Dingen nur ihre sinnliche Seite wahrzunehmen im stände

sind, erkennen wir an unsern Tätigkeiten einerseits, dass sie der Aus-
fluss unseres Willens sind, anderseits nehmen wir sie durch das Muskelgefühl

wahr, und schliesslich tritt uns auch ihre sinnliche Seite in äusser-

Vgl. L. Noiré, „Der Ursprung der Sprache, Mainz 1877, und des nämlichen
Verfassers „Logos, Ursprung und Wesen der Begriffe", Leipzig 1885.



22

liehen Bewegungen des Körpers und in den Resultaten entgegen. So

erkennt der Mensch an seinen Tätigkeiten und an ihnen allein alles, was

überhaupt im Kreis seines Erkenntnisvermögens liegt.
Die Laute nun, welche diese Tätigkeiten begleiteten, wTaren nach

Noire die keine der Wurzeln ; sie wurden in dem Augenblick zu Begriffen,
als sie bewusst als Zeichen für die Tätigkeit, ihre Anschauung und
ihr Produkt angewendet wurden. Der erste Denkakt war demnach eine

Metapher, die Übertragung des Lautes auf die ihn erzeugende Tätigkeit,

das Erkennen des einen durch das andere. Diese Urmetapher
war es, welche aus dem rein subjektiven Gebiet des Willens in das objektive
des Erkennens führte. Noire schildert diesen Vorgang folgendermassen :l)

„An die Tätigkeit, die gemeinsame Tätigkeit appellirte jene älteste
Menschenherde beständig (der begleitende Laut fordert auf, feuert an,
charakterisirt) ; das Einzelwesen steht unter ihrem Bann, ihrem Zauber,
und gerade wie die bestimmte, notwendige Tätigkeit sich in ihm aus-
und weiterbildet, so wird auch der in der Gemeinschaft hervorgestossene
Laut schliesslich zu seinem individuellen Eigentum ; er vermag endlich
auch zwischen wenigen, zweien jenes Verständnis zu vermitteln, das

ursprünglich nur wie ein instinktiver Zwang in der Gesamtheit vorhanden

war. Ausserdem breitet sich, zugleich mit der Tätigkeit und in
demselben Masse, wie diese mit mehr Teilen der umgebenden Aussenwelt

zusammentrifft, die Sprachbezeichnung auf immer zahlreichere Dinge der

vordem nur dunkel und unverständlich gegenüberstehenden Schöpfung aus und

zieht sie in den Bereich der gemeinsamen Vernunft, d. h. Sprachanschauung.
Die Tätigheit und nur die Tätigkeit vermochte dieses in den schweren
und mühseligen Zeiten, da die aufglimmende menschliche Vernunft mit

geringen äusseren Hülfsmitteln, rohen Steinbeilen und Holzwaffen, den

weltgeschichtlichen Daseinskampf kämpfte mit übergewaltigen Tieren und

verderblichen Naturkräften."

Ist diese in groben Zügen skizzirte Theorie richtig, so müssen die

ersten Wurzeln menschliche Tätigkeit bezeichnet oder wenigstens

muss diese im Vordergrund des Bewusstseins gestanden haben. Wir
fügen diesen Zusatz bei, weil die Wurzeln wahrscheinlich begrifflich
komplex waren und zugleich Verb, Subjekt und Objekt in mehr oder

weniger scharfen Umrissen bedeuteten. Durch Bewegung der Hände,
Füsse und Zähne ausgeführtes Graben, Scharren, Wühlen, Flechten,

Binden, Trennen, Nagen u. s. w. mussten demnach die letzten Begriffe
der Wurzeln sein.

') Ursprung der Sprache, S. 342 f.



23

Angeregt durch Noiré's Theorie hat Max Müller die Sanskritwurzeln
in bezug auf ihre einfachsten Bedeutungen untersucht und in seinem

Buch „Das Denken im Lichte der Sprache",2) S. 371 f. (deutsche
Ausgabe, 1888) zusammengestellt. Er hat die rund 800 Wurzeln, die er
im Sanskrit unterscheidet, auf 121 Urbegriffe zurückgeführt und meint,
diese Zahl Hesse sich wahrscheinlich noch reduziren. Das Ergebnis
seiner Untersuchung erhöht die Glaubwürdigkeit von Noiré's Ansicht
beträchtlich. Unter den 121 Begriffen gibt es nur einen, der nicht auf
menschliche Handlung zurückzuführen wäre, nämlich Nr. 81= fliegen;
da aber höchst wahrscheinlich alle Verbalbegriffe gleichzeitig transitiv
und intransitiv waren, so dürfte die ursprüngliche Bedeutung der Wurzel
dì nicht fliegen, sondern aufscheuchen gewesen sein.

Zur Ulustrirung mögen hier die 10 ersten Urbegriffe Max Müllers
in deutscher Übersetzung Platz finden :

1. graben; 2. flechten, weben, nähen, binden; 3. zermalmen, zer-
stossen, zerstören, verwüsten, reiben, glätten; 4. schärfen; 5. schmieren,
färben, kneten, hart machen (werden); 6. kratzen; 7. beissen, essen;
8. teilen, verteilen, essen; 9. schneiden; 10. sammeln, zusammenfassen,
wahrnehmen.

Nun aber drängt sich die Frage auf: Ist die Sprache in dem engen
Rahmen menschlicher Tätigkeit entstanden, wie hat sie aus demselben
heraustreten können? Ein im Wasser geborenes Tier ist ans Wasser,
ein in der Luft erzeugtes an die Luft gebannt, wenn es keine
Metamorphose durchmacht; und ganz ähnlich wird es sich mit den Erzeugnissen

des menschlichen Organismus verhalten, zu denen auch Sprache
und Denken gehören : sie werden ohne weitere Vorgänge die Schranken
ihrer Geburtsstätte nicht haben überspringen können. Wie der Mensch,
als ein körperhaftes, ausgedehntes Wesen, sich ein Ding ohne Körper
und Ausdehnung schlechterdings nicht klar vorstellen kann; wie ihm,
dem Endlichen, das Unendliche, dem Zeitlichen das „Zeitlose" unverständlich

ist und bleibt, so ist es nicht ohne weiteres begreiflich, wie der

Urmensch, wenn er wirklich seine Sprache in der Sphäre menschlicher

Tätigkeit erschuf, in der das Bewusstsein des Willens ein wesentlicher

Faktor ist, dazu kam zu sagen, ein Ding, ein Stein z. B., tue
das und das.

Wie hat er die Aussenwelt in das Gebiet seines Denkens und

Sprechens hineingezogen? In Bezug auf die Tierwelt, besonders die

höhere, möchte die Schwierigkeit bald gelöst sein. Der Mensch, der

2) „The Science of Thought."



24

sich eben über die Tiere erhoben hatte, wird die tiefe Kluft, die sich

nun zwischen ihm und ihnen gebildet hatte, kaum gewahrt haben: er
wird die Tiere als ihm ähnliche Wesen aufgefasst und auch ihnen einen

tätigen Willen zugeschrieben haben. Auf analoge Weise muss der
menschliche Geist sich aber auch der leblosen Dinge bemächtigt haben,

er muss sich mit ihnen identifizirt, allem, was ihm tätig zu sein schien,
menschliches Wesen, menschlichen Willen beigemessen haben. Riss ihm
ein scharfer Stein die Haut auf, so kam es ihm in seiner Empfindung
aufs gleiche heraus, wie wenn er sich selbst oder wie wenn ihn ein

Mitmensch schnitt; er wird den Stein als tätig aufgefasst und von ihm
auf seine Weise gesagt haben: „Der Stein hat mich geritzt", wie er

von seinem Mitmenschen etwa sagte: „Er hat mich geritzt". Fiel ihm
einmal die Bewegung einer Wolke auf, so konnte er bei der

Wahrnehmung ihres Fortschreitens nichts empfinden als sein eigenes

Bewegungsgefühl; er wird sich deshalb jene Bewegung nicht anders vorgestellt

haben, als die eigene, und dem rätselhaften Wesen in der Luft
Willen und Kraft zugemessen haben: sagen wir doch jetzt noch, die

Wolke bewegt sich.

Wir sehen, wie der erste Denkakt eine Metapher war, so auch

dieser weitere: dort war es Übertragung des Lautes auf eine Tätigkeit,
hier Übertragung menschlicher Tätigkeit und menschlichen Wesens auf
Tiere und leblose Dinge. Diese Identifizirung des Menschen mit den

Objekten, diese Vermenschlichung der Natur, die dem Bedürfnis nach

Verständnis und Erklärung derselben entspringt, nennt man Anthropo-
morphismus. Dass derselbe keine müssige Spielerei der Sprache,
sondern vielmehr eine notwendige Äusserung ihres eigensten Wesens ist,
und vielleicht ursprünglich das fruchtbarste Mittel zu ihrer Bereicherung

war, mag in dem Gesagten durchschimmern und wird im folgenden noch

deutlicher zu Tage treten.
Wie sehr es in der menschlichen Natur liegt, die Dinge zu personi-

fiziren, können wir tagtäglich an den Kindern beobachten. Sie reden

mit der Katze, mit ihren Puppen und Steckenpferden, wie mit ihren
Geschwistern und Eltern; stolpern sie über einen Stein, so versetzen sie

ihm im Zorn Fusstritte und schelten ihn, ohne sich des Unvernünftigen
in ihrem Gebahren bewusst zu werden. Und warum sollten sie das, da

wir Erwachsene uns ja manchmal selber auf der gleichen Betrachtungsweise

oder, von unserem heutigen Standpunkt aus gesprochen, auf dem

gleichen „Denkfehler" ertappen : ein Messer, mit dem wir uns geschnitten,

schreien wir an: „Du verwünschtes Messer!", von einer Lampe, die

unregelmässig brennt, sagen wir, sie habe ihre Launen. Das Vermögen,



25

diesen „Fehler" zu machen, war für die Entwicklung der menschlichen
Vernunft von ungeheurer Bedeutung ; denn ihm verdankt sie es, dass sie

mit einem verhältnismässig einfachen Apparat die ganze Welt erobern
konnte. Dieser Apparat bestand aus den durch unmittelbare
Wahrnehmung am Menschen selber gebildeten Begriffen und den dafür gleichzeitig

gewordenen Lautzeichen. Diese Begriffe und mit ihnen die Zeichen
wanderten sozusagen vom Menschen aus und auf die Aussenwelt hinüber,
um dort wiederum von Ding zu Ding zu gehen ; so wurde stets das

Unbekannte im Bilde des Bekannten erkannt und begriffen und auch
mit dessen Namen bedacht.x) Dass die menschliche Vernunft aus so
bescheidenen Anfängen einen so ungeheuren Reichtum zu entwickeln
vermochte, wie er uns in den ausgebildeten Sprachen entgegentritt, zeugt
von ihrer Gewalt. Indessen ging die Entwickelung der Sprache und

diejenige der Vernunft Hand in Hand: je höher die Vernunft gerade
mit Hülfe der Sprache sich erhob, um so höher zog sie auch ihr Organ :

jede der beiden war der andern Dienerin und Herrin zugleich; jede
Bereicherung der einen kam auch der andern zu gute.

III.
Wie die Vernunft ihre Waffe, die Sprache, bei ihrer Welteroberung

handhabte, möge an einigen Beispielen gezeigt werden. Waren die

ersten Anfänge der Sprache verbaler Natur, so waren sie unfähig, irgendwelche

Empfindung auszudrücken: die Aktionen der Dinge auf die

Sinnesorgane z. B. (Geschmack, Geruch, Farbe etc.) lagen ausser ihrem
Bereich. War der Prozess der Anthropomorphisirung ausreichend, auch

diese durchaus subjektiven Empfindungen in den Kreis menschlichen

Denkens zu ziehen? Nehmen wir, um die Frage zu beantworten, gleich
ein praktisches Beispiel, und sehen wir, wie der Urmensch etwa dazu

gekommen sein mag, eine erste Bezeichnung für eine Geschmacksempfindung

zu schaffen. Setzen wir den Fall, er habe in eine Schlehe

gebissen. Der Saft der Frucht wird auf seiner Zunge wohl die gleiche

Geschmacksempfindung hervorgerufen haben, wie auf der unsrigen; der

psychische Vorgang aber, der auf diese Wirkung folgte, müsste anders

gewesen sein als bei uns: Der Urmensch, der bis da nur Tätigkeit zu
denken vermochte, weil er nur sie benannte, konnte zu dem Geschmacksbegriff

nicht direkt gelangen : er müsste die Empfindung als die Wirkung

J) Dass neben diesen Übertragungen, denen freilich die grösste Wichtigkeit
zuzuschreiben ist, andere die Sprache bereichernde Mittel traten, wie z. B. neben die

begrifflichen Wurzeln die demonstrativen oder pronominalen, ferner die Differenzirung
der Wurzeln nnter dem Einfluss des Akzentes etc., sei hier nur beiläufig erwähnt.



26

einer Handlung, die Schlehe also als ein ihm verwandtes, einer Tätigkeit

fähiges Wesen auffassen. Und nun erst konnte er die Wirkung
der Frucht durch einen der menschlichen Sphäre entnommenen Begriff
erkennen und erfassen : er übertrug den Begriff einer menschlichen

Tätigkeit auf die Schlehe und wird wohl denjenigen gewählt haben, der
sich am leichtesten mit der neuen Wahrnehmung verband. Dieser mochte

etwa derjenige des Beissens gewesen sein ; sagen wir doch jetzt noch

von gewissen Dingen, sie beissen- auf der Zunge. Tatsächlich liegt dem

Wort, das wir für den Geschmack der Schlehe brauchen, diese Vorstellung

zu gründe: bitler ist nichts anderes ala beissend (vergi, engl, to

Ute; bitter).
Auf ähnliche Weise wird der Mensch zu andern Geschmacksbegriffen

gelangt sein. Überreste dieses Vorganges sind in der lebenden

Sprache nicht selten : vom Essig sagen wir : er sei scharf, was eigentlich
schneidend heisst ; sauer rührt wahrscheinlich von einer Wurzel her, die

schaben, kratzen bedeutet und wenn wir jetzt einen sauren Wein einen

Krätzer nennen, wiederholen wir nur jene alte Sprachschöpfung.
Ganz gleich verfahren wir tagtäglich, wenn wir unser physisches

oder psychisches Empfinden ausdrücken wollen. Wir sagen z. B. : es

(d. h. ein nicht näher bestimmbares Subjekt) drückt, beklemmt, ivürgt,
reisst, schneidet (Leibschneiden), brennt, beengt, sticht, erhebt oder erniedrigt

mich, es bohrt in mir, frisst oder nagt an mir u. s. w.
Die Farben wurden erst ziemlich spät unterschieden und zwar, wie

es scheint, unter ihnen zuerst schwarz und rot, vielleicht unter dem

Einfluss der den Geist packenden Erscheinungen am Abend- und Morgenhimmel.

Der Himmel war nämlich den Alten schwarz; blau ist eine

junge Farbbezeichnung: die Griechen, und unter ihnen sogar noch

Aristoteles, unterschieden nur drei Farben am Regenbogen : rot, gelb,
grün. Auch Demokritos kennt nur vier Farben: rot, gelb, weiss,

schwarz, nicht aber blau, und selbst der Römer Vergil sagt, als er von
einem sonnverbrannten Gesicht spricht, die Veilchen und Hyazinthen
seien ja auch" schwarz. Höher entwickelt wurde der Farbensinn wohl

erst, als der Mensch anfing die Dinge zu färben, sich z. B. die Haut
zu tättowiren.*) So ist es begreiflich, dass allen Farbennamen die

Begriffe menschlicher Tätigkeit zu gründe zu liegen scheinen. Das
Sanskritwort für Farbe selbst führt auf eine Wurzel (var) zurück, die

eigentlich bedecken bedeutet ; Farbe war also das Bedeckende, einen
Überzug Bildende. Ähnlich das lat. color, das mit occulere (verdecken,

V) Fast alle Naturvölker haben sich tättowirt, auch die Germanen.



verbergen) verwandt ist. Die deutschen Wörter blank (blinken), bleich,
braun, blau können nach Steinthal alle aus der Wurzel frag entstanden
sein, diese aber bedeutet zerbröckeln. Zu den jetzigen Bedeutungen
konnten die Wörter durch die Begriffe zerreiben, bestreichen, färben,
glänzen hindurch gelangen.2)

Grün stammt von einer Wurzel wachsen ab (vergi, engl, to grow);
weiss ist glänzend, und schwarz, das mit lat. sordes (Schmutz) urverwandt

ist, das Beschmierte, Besudelte.
Diese Entwickelung der Nominalbegriffe aus den Verbalbegriffen

lässt sich überall in der Namengebung nachweisen. Wir haben schon

erwähnt, dass der Mensch ursprünglich Prädikat, Subjekt und Objekt
wohl nicht unterschied, dass der im Vordergrund des Bewusstseins
stehende Verbalbegriff auch ^einerseits den Handelnden und anderseits
das Produkt der Handlung oder den Gegenstand, auf den sie gerichtet
war, in unbestimmten Umrissen in sich schloss. Wollte er z. B. vom
Wolfe reden, so müsste er, je nach der Tätigkeit, die er an ihm wahrnahm

und bezeichnen wollte, die eine oder die andere Wurzel anwenden,
und zwar waren es ganz die gleichen, die er auch in bezug auf
Menschen, Bären, Hunde gebrauchte. Die Sprache war demnach in vielen
Fällen nur verständlieh, wenn sie durch die Sinnesorgane, besonders die

Augen unterstützt wurde, war also ein sehr unvollkommenes
Verständigungsmittel, fast so unzulänglich wie die Gebärdensprache ; besonders in
der Nacht. Dieser wird man deshalb einen nicht geringen Einfluss auf
die Entwickelung der Sprache beizumessen haben.

Diesen Mangel der Sprache hob der Mensch, indem er die

Begriffskomplexe durch Begriffsfolgen ersetzte. Die Vorbedingung für diesen

Schritt war die Namengebung, die nichts anderes ist als das Haftenbleiben

einer Verbalwurzel an einem Gegenstand und das Vergessen
ihrer ursprünglichen Bedeutung. Daraus ergibt sich von selbst, dass

diese Benennungen keine Definitionen werden konnten, so wenig wie es

die Wörter heutzutage sind. Aus den vielen Tätigkeiten, die z. B. an
einem Tier wahrgenommen wurden, war nur eine dazu bestimmt, ihm
den Namen zu geben, und zwar brauchte es nicht einmal eine typische

zu sein, wenn auch anzunehmen ist, dass im allgemeinen das ^Recht
des Stärkern" gewaltet haben wird und diejenige Tätigkeit namengebend

wurde, die man am häufigsten beobachtete, oder die den grössten
Eindruck machte. Es wird mit diesen Namen etwa gewesen sein, wie mit
Aussprüchen berühmter Männer: sind sie gut, so erobern sie die Welt,

-) Vergi. Steinthal, Ursprung der Sprache, S. 293.



28

werden geflügelte Worte ; andernfalls bleiben sie auf einen kleinen Kreis
beschränkt oder werden vergessen. Der Unterschied ist nur der, dass

bei den geflügelten Worten der Sinn stets erkennbar ist ; bei den Namen

dagegen wurde und wird die ursprüngliche Bedeutung gerne und rasch

vergessen; hat sich demnach eine an und für sich schlecht gewählte
Bezeichnung in einem gewissen Kreis eingebürgert und so lange erhalten

können, bis das Schiefe an ihr nicht mehr auffiel, so stand ihrer
allgemeinen Verbreitung nichts mehr im Wege. Ein Beispiel dafür möchte

z. B. das Wort Gans sein, das von einer Wurzel ghâ das Maul

aufsperren) kommt, so dass die Gans als der den Schnabel aufsperrende

Vogel erkannt und bezeichnet wrurde.

Der subjektive Charakter der Sprache, von dem wir früher gesprochen

haben, springt also auch hier deutlich in die Augen : bleibt sich

auch ein Ding objektiv betrachtet, durch die Jahrhunderte hindurch gleich,
so wird es doch in der Regel im menschlichen Geist in verschiedenen

Zeiten nicht das gleiche Gesamtbild erzeugen, weil seine Stellung zum
Menschen sich ändert. Der Waldbaum Buche ist, objektiv betrachtet,

jetzt noch, was er vor 5000 Jahren war und was er in wiederum 5000
Jahren sein wird, und dennoch hat sich der Begriffsinhalt des Wortes

vollständig geändert. Buche ist urverwandt mit lat. fagus und griechischem

fftjyoc, und heisst eigentlich „der essbare Früchte Hervorbringende11.

Wir sehen, was in der Seele des das Wort schaffenden
Individuums im Vordergrund gestanden haben muss, ist in uns völlig aus
der Vorstellungsmasse des Begriffes „Buche" verschwunden. Hätten wir
eine Bezeichnung für diesen Baum zu finden, es würde sicherlich
niemand einfallen, ihn nach der Essbarkeit seiner Früchte zu benennen ;

wir würden eher vielleicht an die Farbe oder Glätte seiner Rinde, an
die Beschaffenheit seines Holzes anknüpfen. Als der Mensch aber noch

als Jäger die Wälder durchstreifte, mag das anders gewesen sein: wie
manchmal wird er da mit Bucheckern seinen knurrenden Magen befriedigt

haben So erfährt das Interesse, das wir an den Dingen haben,
durch die fortschreitende Kultur beständige Veränderungen ; mit dem

Interesse aber ändert sich der Begriffsinhalt der Wörter, und hier liegt
die Hauptursache von dem, was man gemeiniglich Bedeutungswandel

nennt. Ein weiteres Beispiel zur Illustration: Die Wörter
Schwein und Sau gehen auf eine Wurzel su zurück, die hervorbringen,
gebären bedeutet, so dass also dieses Tier seinen Namen wegen seiner

grossen Fruchtbarkeit erhalten haben dürfte; seine Unreinlichkeit scheint

unsern Vätern, vielleicht aus naheliegenden Gründen, weniger aufgefallen
zu sein, als uns.



29

Indessen haben sich die Verhältnisse und Anschauungen nicht so

gründlich geändert, dass alle Namengebung unserer Vorfahren uns mehr
oder weniger unverständlich geworden wäre. So ist die dem Wort Birke
zu gründe liegende Vorstellung auch in uns noch ganz lebendig. L. Geiger
leitet das Wort von einer Wurzel bharg ab, welche wir in dem deutschen

Wort Bertha aus Berchta (vgl. Berchtold) und entstellt vielleicht auch in
der Redensart: „der Tag bricht an" vorfinden, und welche glänzen
bedeutet. Birke heisst also die Glänzende, Weisse. Auch dem Wolf
könnten wir keine bessere Bezeichnung geben: Wolf (lat. lupus, aus

vlupus) enstammt nämlich einer Wurzel vark (vrask) zerreissen,
zerfleischen. In lat. equus (Pferd) wie in skr. açva liegt die Wurzel as

schneidend, scharf, regsam; das Pferd wäre also das Regsame, Schnelle.

Schlehe enthält wahrscheinlich eine Wurzel, welche abstumpfen bedeutet, und

wurde demnach als die „die Zähne stumpf machende Frucht" erkannt.
Mehrere der angeführten Beispiele zeigen deutlich, dass bei der

Namengebung der Akt der Personifizirung eine grosse Rolle gespielt hat.

Nur wenn man im Baum einen tätigen Willen voraussetzte — natürlich
ohne sich darüber genaue Rechenschaft zu geben —, konnte man ihn den

„essbare Früchte Hervorbringenden" nennen. Ja man ging noch weiter
und gab den Dingen ein Geschlecht. Im Deutschen wurden so die

Bäume (Eiche, Buche, Fichte, Föhre, Esche, Espe, Linde, Erle, Lärche)
als weibliche, sozusagen gebärende Wesen vorgestellt. Damit war der

Mensch auf dem Boden der Mythologie angelangt, welche Baum
und Strauch, Quelle und Fluss, Luft und Wasser mit menschlich gedachten,

göttlichen Wesen beseelte. (Forts, f.)


	Über den Anthropomorphismus oder die Vermenschlichung der Natur im Denken und in der Sprache : 1. Teil

