Zeitschrift: Schweizerische padagogische Zeitschrift

Band: 7 (1897)

Heft: 1

Artikel: Uber den Anthropomorphismus oder die Vermenschlichung der Natur
im Denken und in der Sprache : 1. Teil

Autor: Bosshart, J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-789015

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-789015
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

18

Uber den Anthropomorphismus
oder
die Yermenschlichung der Natur im Denken und in der Sprache.
Yon Dr. J. Bosshart.

1.

Worter sind Miinzen zu vergleichen. Sie werden geprigt, bekom-
men einen gewissen Wert, werden in Umlauf gebracht, ausser Kurs
gesetzt oder umgepriigt, gehen wohl auch verloren und bilden vielleicht
einmal die Freude eines spdten Finders und Kenners; sie konnen eine
treffliche Waffe und eine gewaltige Macht werden: beide regiren zusam-
men die Welt. Wie die Miinzen bei ihrer Reise von Hand zu Hand
und von Tasche zu Tasche die Schirfe ihrer Konturen einbiissen, so dass
das ihnen aufgepriigte Bild verschwommen und unkenntlich wird, ja
zuletzt ganz verschwinden kann, so ergeht es auch den Vermittlern mensch-
lichen Denkens, den Wortern, bei ihrer Wanderung von Lippe zu Ohr
und von Generation zu Generation: sie alle waren einmal die Triger
eines deutlichen Bildes; bei wie vielen ist dieses nicht verwischt oder
verschwunden ?

Dieser Vergleich darf indessen nicht missverstanden werden: wie
jeder seiner Briider, so hinkt auch er. Bei der Miinze verdndert sich
nur die fussere Gestalt, die Erscheinung, wihrend der eigentliche Inhalt,
das Metall, heute noch ist, was es vor 10,000 Jahren war. Nicht so
bei den Wortern: sie sind, #dusserlich betrachtet, Laut- und Ger#usch-
folgen. Diese Lautgestalt ist durchaus nebenséchlich, sie ist einer Schale
vergleichbar, die jetzt zufilligerweise Wein enthélt, aber ebenso gut mit
Ol gefiillt sein konnte. Das Substantivum Los und das Adjektivum /os,
oder das deutsche Wort Bir und das franzdsische ber haben bei dialekt-
freier Aussprache die gleiche dussere Form; ihr Inhalt aber ist so ver-
schieden wie Wein von Ol. Verdinderungen der Erscheinungsform der



‘Worter, der Laute, sind im Sprachleben von nebenséichlicher Bedeutung;
viel wichtiger sind die Wandlungen, die am Inhalt, an den den Wortern
zu grunde liegenden Begriffen vor sich gehen, denn sie stellen in ihrer
Gesamtheit den Entwicklungsgang der menschlichen Vernunft und Kultur
dar, im Einzelnen aber die innere Geschichte eines jeden Individuums.
Die grosste Arbeit, die ein seine Muttersprache erlernendes Kind zu
verrichten hat, ist nicht die Nachahmung und Aneignung der Lautfolgen,
die es aus dem Mund der Mutter vernimmt: das Kind muss, soll es
nicht auf der Stufe eines plaudernden Papageis stehen bleiben, seine
Sinne gebrauchen lernen, Wahrnehmungen machen, Vorstellungen bilden,
und apperzipiren, d. h. zwei Vorstellungsmassen gleichzeitig erfassen und
miteinander verbinden zum Zwecke genauerer Determinirung der ver-
haltnismissig unbestimmteren durch die bestimmtere; es muss endlich
das so allmilig erworbene Material zu grammatischen und logischen
Gruppen, Kategorien, ordnen, die die eigentliche Riistkammer alles
Denkens und somit alles Sprechens bilden. Ein grosser Teil dieser Vor-
ginge vollzieht sich unbewusst; aber deshalb bleibt doch wahr, dass die
pinnere Sprachform® im wesentlichen durch die eigene Titigkeit des
Individuums geschaffen wird. Hat ein Kind von seiner Umgebung das
Wort Katze gehort und nachzuahmen gelernt, so hat es damit allein
seinen Sprachschatz, genau genommen, nicht im geringsten bereichert :
erst wenn es mit dem Tier Erfahrung gemacht hat, wenn dessen Anblick
und, durch eine Assoziation, auch dessen Name in ihm gewisse Vor-
stellungsreihen erwecken konnen, ist diese Bereicherung eingetreten. So
betrachtet, kann sich die Erlernung eines einzigen Wortes auf mehrere
Jahre, ja auf das ganze Leben erstrecken, ohne je zu einem Abschluss
zu gelangen und ohne in verschiedenen Individuen zum gleichen Resultat
zu kommen.

Nur die Lautform der Waorter kann daher mit etwelchem Recht ein
Erbgut genannt werden, das der Vater dem Sohn und ein Geschlecht
dem andern iiberliefert; die ionere Sprachform dagegen hat personlichen
Charakter, ist identisch mit der Vernunft des Individuums und geht mit
diesem zu grunde. Diese individuelle Entwicklung, die jedes Wort
in Tausenden von Menschen macht, muss als Quelle und Vorbedingung
jener allgemeinen Entfaltung betrachtet werden, welche wir wahrnehmen,
wenn wir die Schicksale der Worter durch die Jahrhunderte hindurch
verfolgen: die Mannigfaltigkeit in der Organisation und in den Lebens-
bedingungen der einzelnen Wesen gibt den Schliissel fiir die unendliche
Reichhaltigkeit der Erscheinungen, welche uns auf dem Gebiete des
Sprechens und Denkens entgegentreten.



20

Wenn es indessen auch nicht zwei Individuen geben wird, die in
ihren geistigen Anlagen véllig miteinander iibereinstimmen, so ist doch
die Verschiedenartigkeit nicht so gross, dass von allgemein menschlichen
Ziigen nicht gesprochen werden diirfte. Schon die Tatsache, dass sich
alle Menschenstimme eine Sprache und eine, wenn auch noch so primitive
Religion geschaffen haben, beweist eine gewisse Gleichartigkeit ihrer
Organisation. Noch nie ist es einem Forscher, der nach dem Ursprung
der Sprache fragte, eingefallen, seine Untersuchungen auf einen einzelnen
Volksstamm zu beschrinken; in dem Gefiihl, dass das, was die Sprache
schuf, iiberall das Gleiche gewesen sein miisse, hat man stets das Pro-
blem in seinem ganzen Umfang angefasst. War aber der Schiopfungsakt,
dem die Sprache ihr Dasein verdankt, tiberall im Prinzip der ndmliche,
besteht somit jene innere Verwandtschaft der Glieder aller Rassen, so
werden sich auch in den Sprachen, die an verschiedenen Orten der Erde
aus jenen ersten Keimen entstanden sind, analoge Ziige nachweisen
lassen. In dem folgenden soll nun eine Erscheinung skizzirt werden,
die allem Anschein nach sich in allen Sprachen wiederfindet und viel-
leicht mit den Uranfingen alles Sprechens und Denkens im engsten
Zusammenhang steht. Wir miissen, schon um diese letzte Behauptung
niher zu begriinden, etwas weit ausholen und das Problem vom Ursprung
der Sprache mit einigen Worten beriihren.

IL

Die Frage, wie Menschen, die noch nicht fihig waren, zu denken,
diese Fihigkeit erlangten und dazu kamen, sich ein Organ der Ver-
stindigung zu schaffen, die Frage, wie das erste mehreren Individuen
verstindliche Lautzeichen und mit ihm im gleichen Atemhub der erste
Begriff entstand, hat schon viele Geister beschéftigt und manche Kontro-
verse hervorgerufen. Gegenwirtig stehen sich vor allem zwei Ansichten
gegeniiber: die eine, die besonders von H. Steinthal verfochten und
wissenschaftlich entwickelt worden ist, ldsst unter dem Einfluss der
Deszendenztheorie die Sprache sich aus Elementen entwickeln, die wir
schon im Tierreich vorfinden, ndmlich aus Reflexlauten. Setzen wir, um
besser verstanden zu werden, den idealen Fall, der Anblick eines reissen-
den Tieres habe einem oder mehreren Gliedern einer Truppe von Ur-
menschen einen gewissen Reflexlaut, sagen wir den Ruf Au, entlockt.
Dieser Laut, wenn er sich 6fters beim Erscheinen des betreffenden Tieres
wiederholte, konnte in der Seele dieser Menschen sich so eng mit der
Anschauung desselben verbinden, dass er die gleiche Empfindung erzeu-
gen konnte, wie die Anschauung selber. Horte ein Glied dieser Truppe



21

den Schrei Au, so wurde seine Seele in die gleiche oder doch in eine
dhnliche Erregung versetzt, wie beim Anblick des Tieres; Au konnte
so ein der ganzen Truppe verstdndliches Zeichen fiir das Objekt, dessen
Name werden. Dies ist im wesentlichen das Prinzip der Onomatopéie,
freilich nicht mehr in der alten, rohen Form blosser Lautnachahmung.

Dieser Theorie steht eine andere von L. Geiger begriindete und von
L. Noiré weiter ausgebildete gegeniiber; bevor wir nidher auf sie ein-
treten konnen, miissen wir folgendes vorausschicken: Darwin sagt in
seinem Buch ,Expression of the emotions“ (pag. 88, 2. Ausg.): With
many kinds of animals, man included, the vocal organs are efficient in
the highest degree as a means of expression. We have seen . . ..
that when the sensorium is strongly excited, the muscles of the body
are generally thrown into violent action; and as a consequence, loud
sounds are uttered, however silent the animal may generally be, and
although the sounds are of no use.

Diese Tatsache zu beobachten, hat jeder Gelegenheit: Feuerwehr-
minnper, die gemeinsam eine Mauer einreissen oder einen Balken aus den
Flammen ziehen, Zimmerleute, die schwere Holzstiicke verschieben, iiber-
haupt alle naiven Leute, die eine anstrengende, gemeinsame Arbeit ver-
richten, begleiten ihre Bewegungen gern mit gleichen, immer wieder-
kehrenden, mehr oder weni'ger rythmischen Ausrufen, mit denen der
menschliche Korper gegen das durch iibermiissige Muskelanstrengung
entstandene innere Missbehagen zu reagiren, sich Erleichterung zu ver-
schaffen scheint und wobei er den in der Brust zuriickgehaltenen Atem,
wie um sich von einer Last zu befreien, energisch hinausstosst.

Auf dieser Tatsache baut L. Noiré!) seine Theorie auf. Er denkt
sich, in Ubereinstimmung mit allen Forschern, die Urmenschen nicht
isolirt, sonden in Herden beisammen; er denkt sie sich nicht in ein
Eden versetzt, sondern in eine Natur, .die angestrengte Tétigkeit und
Kéampfe verlangt. Die verrichteten Tétigkeiten und deren Ergebnisse
waren nach ihm die ersten Objekte, welche der Mensch erkannte. Sie
hatten vor allen andern das voraus, dass sie die einzigen sind, die
unmittelbar erkannt werden konnen; denn wihrend wir an den ausser
uns liegenden Dingen nur ihre sinnliche Seite wahrzunehmen im stande
sind, erkennen wir an unsern Titigkeiten einerseits, dass sie der Aus-
fluss unseres Willens sind, anderseits nehmen wir sie durch das Muskel-
gefiihl wahr, und schliesslich tritt uns auch ihre sinnliche Seite in dusser-

) Vgl. L. Noiré, ,Der Ursprung der Sprache, Mainz 1877, und des n#mlichen
Verfassers ,Logos, Ursprung und Wesen der Begriffe“, Leipzig 1885.



22

lichen Bewegungen des Korpers und in den Resultaten entgegen. So

erkennt der Mensch an seinen Tétigkeiten und an ihnen allein alles, was
iiberhaupt im Kreis seines Erkenntnisvermégens liegt.

Die Laute nun, welche diese Titigkeiten begleiteten, waren nach
Noiré die keine der Wurzeln ; sie wurden in dem Augenblick zu Begriffen,
als sie bewusst als Zeichen fir die Tatigkeit, ihre Anschauung und
ihr Produkt angewendet wurden. Der erste Denkakt war demnach eine
Metapher, die Ubertragung des Lautes auf die ihn erzeugende Titig-
keit, das Erkennen des einen durch das andere. Diese Urmetapher
war es, welche aus dem rein subjektiven Gebiet des Willens in das objektive
des Erkennens fiihrte. Noiré schildert diesen Vorgang folgendermassen:?)

»An die Titigkeit, die gemeinsame Titigkeit appellirte jene &lteste
Menschenherde bestindig (der begleitende Laut fordert auf, feuert an,
charakterisirt); das Einzelwesen steht unter ihrem Bann, ihrem Zauber,
und gerade wie die bestimmte, notwendige Tatigkeit sich in ihm aus-
und weiterbildet, so wird auch der in der Gemeinschaft hervorgestossene
Laut schliesslich zu seinem individuellen Eigentum ; er vermag endlich
auch zwischen wenigen, zweien jenes Verstindnis zu vermitteln, das
urspriinglich nur wie ein instinktiver Zwang in der Gesamtheit vorhanden
war. Ausserdem breitet sich, zugleich mit der Titigkeit und in dem-
selben Masse, wie diese mit mehr Teilen der umgebenden Aussenwelt
zusammentrifft, die Sprachbezeichnung auf immer zahlreichere Dinge der
vordem nur dunkel und unverstindlich gegeniiberstehenden Schépfung ausund
zieht sie in den Bereich der gemeinsamen Vernunft, d. h. Sprachanschauung.
Die Titigheit und nur die Tétigkeit vermochte dieses in den schweren
und miihseligen Zeiten, da die aufglimmende menschliche Vernunft mit
geringen #Husseren Hiilfsmitteln, rohen Steinbeilen und Holzwaffen, den
weltgeschichtlichen Daseinskampf kidmpfte mit {ibergewaltigen Tieren und
verderblichen Naturkriften.“

Ist diese in groben Ziigen skizzirte Theorie richtig, so miissen die
ersten Wurzeln menschliche Tétigkeit bezeichnet oder wenigstens
muss diese im Vordergrund des Bewusstseins gestanden haben. Wir
fiigen diesen Zusatz bei, weil die Wurzeln wahrscheinlich begrifflich
komplex waren und zugleich Verb, Subjekt und Objekt in mehr oder
weniger scharfen Umrissen bedeuteten. Durch Bewegung der Hinde,
Fiisse und Zihne ausgefiihrtes Graben, Scharren, Wiihlen, Flechten,
Binden, Trennen, Nagen u. s. w. miissten demnach die letzten Begriffe
der Wurzeln sein.

1) Ursprung der Sprache, S. 342 f.



23

Angeregt durch Noiré’s Theorie hat Max Miiller die Sanskritwurzeln
in bezug auf ihre einfachsten Bedeutungen untersucht und in seinem
Buch ,Das Denken im Lichte der Sprache“,?) 8. 371 f. (deutsche Aus-
gabe, 1888) zusammengestellt. Er hat die rund 800 Wurzeln, die er
im Sanskrit unterscheidet, auf 121 Urbegriffe zuriickgefiihrt und meint,
diese Zahl liesse sich wahrscheinlich noch reduziren. Das Ergebnis
seiner Untersuchung erhéht die Glaubwiirdigkeit von Noiré’s Ansicht
betrdchtlich. Unter den 121 Begriffen gibt es pur einen, der nicht auf
menschliche Handlung zuriickzufiihren wére, ndmlich Nr. 81 — fliegen;
da aber hochst wahrscheinlich alle Verbalbegriffe gleichzeitig transitiv
und intransitiv waren, so diirfte die urspriingliche Bedeutung der Wurzel
di nicht fliegen, sondern aufscheuchen gewesen sein.

Zur [llustrirung mogen hier die 10 ersten Urbegriffe Max Miillers
in deutscher Ubersetzung Platz finden:

1. graben; 2. flechten, weben, nihen, binden; 3. zermalmen, zer-
stossen, zerstoren, verwiisten, reiben, gldtten; 4. schidrfen; 5. schmieren,
firben, kneten, hart machen (werden); 6. kratzen; 7. beissen, essen;
8. teilen, verteilen, essen; 9. schneiden; 10. sammeln, zusammenfassen,
wahrnehmen.

Nun aber dringt sich die Frage auf: Ist die Sprache in dem engen
Rahmen menschlicher Tétigkeit entstanden, wie hat sie aus demselben
heraustreten kénnen? Ein im Wasser geborenes Tier ist ans Wasser,
ein in der Luft erzeugtes an die Luft gebannt, wenn es keine Meta-
morphose durchmacht; und ganz dhnlich wird es sich mit den Erzeug-
nissen des menschlichen Organismus verhalten, zu denen auch Sprache
und Denken gehiren: sie werden ohne weitere Vorginge die Schranken
ihrer Geburtsstitte nicht haben iberspringen kénnen. Wie der Mensch,
als ein korperhaftes, ausgedehnies Wesen, sich ein Ding ohne Korper
und Ausdehnung schlechterdings nicht klar vorstellen kann; wie ihm,
dem Endlichen, das Unendliche, dem Zeitlichen das ,Zeitlose“ unverstdnd-
lich ist und bleibt, so ist es nicht ohne weiteres begreiflich, wie der Ur-
mensch, wenn er wirklich seine Sprache in der Sphire menschlicher
Titigkeit erschuf, in der das Bewusstsein des Willens ein wesent-
licher Faktor ist, dazu kam zu sagen, ein Ding, ein Stein z. B., tue
das und das.

Wie hat er die Aussenwelt in das Gebiet seines Denkens und
Sprechens hineingezogen? In Bezug auf die Tierwelt, besonders die
hohere, mochte die Schwierigkeit bald gelost sein. Der Mensch, der

2) ,The Science of Thought.*



24

sich eben iiber die Tiere erhoben hatte, wird die tiefe Kluft, die sich
nun zwischen ihm und ihnen gebildet hatte, kaum gewahrt haben: er
wird die Tiere als ihm #dhnliche Wesen aufgefasst und auch ihnen einen
titigen Willen zugeschrieben haben. Auf analoge Weise muss der
menschliche Geist sich aber auch der leblosen Dinge bemichtigt haben,
er muss sich mit ihnen identifizirt, allem, was ihm tétig zu sein schien,
menschliches Wesen, menschlichen Willen beigemessen haben. Riss ihm
ein scharfer Stein die Haut auf, so kam es ihm in seiner Empfindung
aufs gleiche heraus, wie wenn er sich selbst oder wie wenn ihn ein
Mitmensch schnitt; er wird den Stein als titig aufgefasst und von ihm
auf seine Weise gesagt haben: ,Der Stein bhat mich geritzt“, wie er
von seinem Mitmenschen etwa sagte: ,Er hat mich geritzt. Fiel ihm
éljnmal die Bewegung einer Wolke auf, so konnte er bei der Wahr-
nehmung ihres Fortschreitens nichts empfinden als sein eigenes Bewe-
gungsgefiihl; er wird sich deshalb jene Bewegung nicht anders vorge-
stellt haben, als die eigene, und dem ritselhaften Wesen in der Luft
Willen und Kraft zugemessen haben: sagen wir doch jetzt noch, die
Wolke bewegt sich.

Wir sehen, wie der erste Denkakt eine Metapher war, so auch
dieser weitere: dort war es Ubertragung des Lautes auf eine Titigkeit,
hier Ubertragung menschlicher Titigkeit und menschlichen Wesens auf
Tiere und leblose Dinge. Diese Identifizirung des Menschen mit den
Objekten, diese Vermenschlichung der Natur, die dem Bediirfnis nach
Verstindnis und Erklirung derselben entspringt, nennt man Anthropo-
morphismus. Dass derselbe keine miissige Spielerei der Sprache, son-
dern vielmehr eine notwendige Ausserung ihres eigensten Wesens ist,
und vielleicht urspriinglich das fruchtbarste Mittel zu ihrer Bereicherung
war, mag in dem Gesagten durchschimmern und wird im folgenden noch
deutlicher zu Tage treten.

\Vie sehr es in der menschlichen Natur liegt, die Dinge zu personi-
fiziren, konnen wir tagtiglich an den Kindern beobachten. Sie reden
mit der Katze, mit ihren Puppen und Steckenpferden, wie mit ihren
Geschwistern und Eltern; stolpern sie iiber einen Stein, so versetzen sie
ihm im Zorn Fusstritte und schelten ihn, ohne sich des Unverniinftigen
in ihrem Gebahren bewusst zu werden. Und warum sollten sie das, da
wir Erwachsene uns ja manchmal selber auf der gleichen Betrachtungs-
weise oder, von unserem heutigen Standpunkt aus gesprochen, auf dem
gleichen ,Denkfehler® ertappen: ein Messer, mit dem wir uns geschnit-
ten, schreien wir an: ,Du verwiinschtes Messer!“, von einer Lampe, die
unregelmiissig brennt, sagen wir, sie habe ihre Launen. Das Vermogen,



25

diesen ,Fehler zu machen, war fiir die Entwicklung der menschlichen
Vernunft von ungeheurer Bedeutung; denn ihm verdankt sie es, dass sie
mit einem verhéltnisméssig einfachen Apparat die ganze Welt erobern
konnte. Dieser Apparat bestand aus den durch unmittelbare Wahr-
nehmung am Menschen selber gebildeten Begriffen und den dafiir gleich-
zeitig gewordenen Lautzeichen. Diese Begriffe und mit ihnen die Zeichen
wanderten sozusagen vom Menschen aus und auf die Aussenwelt hiniiber,
um dort wiederum von Ding zu Ding zu gehen; so wurde stets das
Unbekannte im Bilde des Bekannten erkannt und begriffen und auch
mit dessen Namen bedacht.!) Dass die menschliche Vernunft aus so
bescheidenen Anfingen einen so ungeheuren Reichtum zu entwickeln
vermochte, wie er uns in den ausgebildeten Sprachen entgegentritt, zeugt
von ihrer Gewalt. Indessen ging die Entwickelung der Sprache und
diejenige der Vernunft Hand in Hand: je hoher die Vernunft gerade
mit Hiilfe der Sprache sich erhob, um so hoher zog sie auch ihr Organ:
jede der beiden war der andern Dienerin und Herrin zugleich; jede
Bereicherung der einen kam auch der andern zu gute.

III.

Wie die Vernunft ihre Waffe, die Sprache, bei ihrer Welteroberung
handhabte, mége an einigen Beispielen gezeigt werden. Waren die
ersten Anfinge der Sprache verbaler Natur, so waren sie unfihig, irgend-
welche Empfindung auszudriicken: die Aktionen der Dinge auf die
Sinnesorgane z. B. (Geschmack, Geruch, Farbe etc.) lagen ausser ihrem
Bereich. War der Prozess der Anthropomorphisirung ausreichend, auch
diese durchaus subjektiven Empfindungen in den Kreis menschlichen
Denkens zu ziehen? Nehmen wir, um die Frage zu beantworten, gleich
ein praktisches Beispiel, und sehen wir, wie der Urmensch etwa dazu
gekommen sein mag, eine erste Bezeichnung fiir eine Geschmacks-
empfindung zu schaffen. Setzen wir den Fall, er habe in eine Schlehe
gebissen. Der Saft der Frucht wird auf seiner Zunge wohl die gleiche
Geschmacksempfindung hervorgerufen haben, wie auf der “unsrigen; der
psychische Vorgang aber, der auf diese Wirkung folgte, musste anders
gewesen sein' als bei uns: Der Urmensch, der bis da nur Titigkeit zu
denken vermochte, weil er nur sie benannte, konnte zu dem Geschmacks-
begriff nicht direkt gelangen: er musste die Empfindung als die Wirkung

1) Dass neben diesen Ubertragungen, denen freilich die grosste Wichtigkeit
zuzuschreiben ist, andere die Sprache bereichernde Mittel traten, wie z. B. neben die
begrifflichen Wurzeln die demonstrativen oder pronominalen, ferner die Differenzirung
der Wurzeln unter dem Einfluss des Akzentes etc., sei hier nur beildufig erwiihnt.



26

einer Handlung, die Schlehe also als ein ihm verwandtes, einer Titig-
keit fihiges Wesen auffassen. Und nun erst konnte er die Wirkung
der Frucht durch einen der menschlichen Sphére entnommenen Begriff
erkennen und erfassen: er iibertrug den Begriff einer menschlichen
Titigkeit auf die Schlehe und wird wohl denjenigen gew#hlt haben, der
sich am leichtesten mit der neuen Wahrnehmung verband. Dieser mochte
etwa derjenige des Beissens gewesen sein; sagen wir doch jetzt noch
von gewissen Dingen, sie beissen  auf der Zunge. Tatséichlich liegt dem
Wort, das wir fiir den Geschmack der Schlehe brauchen, diese Vorstel-
lung zu grunde: bitfer ist nichts anderes als beissend (vergl. engl. fo
bite ; bitter). :

Auf &hnliche Weise wird der Mensch zu andern Geschmacks-
begriffen gelangt sein. Uberreste dieses Vorganges sind in der lebenden
Sprache nicht selten: vom Essig sagen wir: er sei scharf, was eigentlich
sehneidend heisst ; sauer rithrt wahrscheinlich von einer Wurzel her, die
schaben, kralzen bedeutet und wenn wir jetzt einen sauren Wein einen
Kritzer nennen, wiederholen wir nur jene alte Sprachschdpfung.

Ganz gleich verfahren wir tagtiglich, wenn wir unser physisches
oder psychisches Empfinden ausdriicken wollen. Wir sagen z. B.: es
(d. h. ein nicht niher bestimmbares Subjekt) driickt, beklemmt, wiirgt,
‘reisst, schneidet (Leibschneiden), brennt, beengt, sticht, erhebt oder ernied-
rigt mich, es bohrt in mir, frisst oder nagt an mir u. s. w.

Die Farben wurden erst ziemlich spiit unterschieden und zwar, wie
es scheint, unter ihnen zuerst schwarz und rot, vielleicht unter dem
Einfluss der den Geist packenden Erscheinungen am Abend- und Morgen-
himmel. Der Himmel war nidmlich den Alten schwarz; blau ist eine
junge Farbbezeichnung: die Griechen, und unter ihnen sogar noch
Aristoteles, unterschieden nur drei Farben am Regenbogen: rot, gelb,
griin. Auch Demokritos kennt nur vier Farben: rot, gelb, weiss,
schwarz, nicht aber blau, und selbst der Romer Vergil sagt, als er von
einem sonnverbrannten Gesicht spricht, die Veilchen und Hyazinthen
seien ja auch’ schwarz. Hoher entwickelt wurde der Farbensinn wohl
erst, als der Mensch anfing die Dinge zu firben, sich z. B. die Haut
zu tdttowiren.1) So ist es begreiflich, dass allen Farbennamen die
Begriffe menschlicher Titigkeit zu grunde zu liegen scheinen. Das
Sanskritwort fiir Farbe selbst fiihrt auf eine Wurzel (var) zuriick, die
eigentlich bedecken bedeutet; Farbe war also das Bedeckende, einen
Uberzug Bildende. Ahnlich das lat. color, das mit occulere (verdecken,

1) Fast alle Naturvilker haben sich tittowirt, auch die Germanen.



27

verbergen) verwandt ist. Die deutschen Worter blank (blinken), bleich,
braun, blau konnen nach Steinthal alle aus der Wurzel frag entstanden
sein, diese aber bedeutet zerbrickeln. Zu den jetzigen Bedeutungen
konnten die Worter durch die Begriffe zerreiben, bestreichen, fiirben,
glinzen hindurch gelangen. ?)

Grim stammt von einer Wurzel wachsen ab (vergl. engl. to grow);
weiss 1st glinzend, und schwarz, das mit lat. sordes (Schmutz) urver-
wandt ist, das Beschmierte, Besudelte.

Diese Entwickelung der Nominalbegriffe aus den Verbalbegriffen
lisst sich iiberall in der Namengebung nachweisen. Wir haben schon
erwihnt, dass der Mensch urspriinglich Pradikat, Subjekt und Objekt
wohl nicht unterschied, dass der im Vordergrund des Bewusstseins
stehende Verbalbegriff auch “einerseits den Handelnden und anderseits
das Produkt der Handlung oder den Gegenstand, auf den sie gerichtet
war, in unbestimmten Umrissen in sich schloss. Wollte er z. B. vom
Wolfe reden, so musste er, je nach der Tétigkeit, die er an ihm wahr-
nahm und bezeichnen wollte, die eine oder die andere Wurzel anwenden,
und zwar waren es ganz die gleichen, die er auch in bezug auf Men-
schen, Biren, Hunde gebrauchte. Die Sprache war demnach in vielen
Fallen nur versiéindlich, wenn sie durch die Sinnesorgane, besonders die
Augen unterstiitzt wurde, war also ein sehr unvollkommenes Verstindi-
gungsmittel, fast so unzulinglich wie die Gebdrdensprache; besonders in
der Nacht. Dieser wird man deshalb einen nicht geringen Einfluss auf
die Entwickelung der Sprache beizumessen haben.

Diesen Mangel der Sprache hob der Mensch, indem er die Begriffs-
komplexe durch Begriffsfolgen ersetzte. Die Vorbedingung fiir diesen
Schritt war die Namengebung, die nichts anderes ist als das Haften-
bleiben einer Verbalwurzel an einem Gegenstand und das Vergessen
ihrer urspriinglichen Bedeutung. Daraus ergibt sich von selbst, dass
diese Benennungen keine Definitionen werden konnten, so wenig wie es
die Worter heutzutage sind. Aus den vielen Tatigkeiten, die z. B. an
einem Tier wahrgenommen wurden, war nur eine dazu bestimmt, ihm
den Namen zu geben, und zwar brauchte es nicht einmal eine typische
zu sein, wenn auch anzunehmen ist, dass im allgemeinen das ;,Recht
des Stirkern“ gewaltet haben wird und diejenige Titigkeit namengebend
wurde, die man am hiufigsten beobachtete, oder die den grossten Ein-
druck machte. Es wird mit diesen Namen etwa gewesen sein, wie mit
Ausspriichen berithmter Miinner: sind sie gut, so erobern sie die Welt,

2) Vergl. Steinthal, Ursprung der Sprache, 8. 293.



28

werden gefliigelte Worte; andernfalls bleiben sie auf einen kleinen Kreis
beschrinkt oder werden vergessen. Der Unterschied ist nur der, dass
bei den gefliigelten Worten der Sinn stets erkennbar ist; bei den Namen
dagegen wurde und wird die urspriingliche Bedeutung gerne und rasch
vergessen; hat sich demnach eine an und fiir sich schlecht gewihlte
Bezeichnung in einem gewissen Kreis eingebiirgert und so lange erhalten
konnen, bis das Schiefe an ihr nicht mehr auffiel, so stand ihrer allge-
meinen Verbreitung nichts mehr im Wege. Ein Beispiel dafiir mdchte
z. B. das Wort Gans sein, das von einer Wurzel ghi (= das Maul
aufsperren) kommt, so dass die Gans als der den Schnabel aufsperrende
Vogel erkannt und bezeichnet wurde.

Der subjektive Charakter der Sprache, von dem wir friiher gespro-
chen haben, springt also auch hier deutlich in die Augen: bleibt sich
auch ein Ding objektiv betrachtet, durch die Jahrhunderte hindurch gleich,
so wird es doch in der Regel im menschlichen Geist in verschiedenen
Zeiten nicht das gleiche Gesamtbild erzeugen, weil seine Stellung zum
Menschen sich édndert. Der Waldbaum Buche ist, objektiv betrachtet,
jetzt noch, was er vor 5000 Jahren war und was er in wiederum 5000
Jahren sein wird, und dennoch hat sich der Begriffsinhalt des Wortes
vollstindig gedndert. Buche ist urverwandt mit lat. fagus und griechi-
schem ¢xyog, und heisst eigentlich ,der essbare Friichte Hervorbrin-
gende“. Wir sehen, was in der Seele des das Wort schaffenden Indi-
viduums im Vordergrund gestanden haben muss, ist in uns véllig aus
der Vorstellungsmasse des Begriffes , Buche“ verschwunden. Hétten wir
eine Bezeichnung fiir diesen Baum zu finden, es wiirde sicherlich nie-
mand einfallen, ihn nach der Essbarkeit seiner Friichte zu benennen;
wir wiirden eher vielleicht an die Farbe oder Glitte seiner Rinde, an
die Beschaffenheit seines Holzes ankniipfen. Als der Mensch aber noch
als Jiger die Wilder durchstreifte, mag das anders gewesen sein: wie
manchmal wird er da mit Bucheckern seinen knurrenden Magen befrie-
digt haben! So erfihrt das Interesse, das wir an den Dingen haben,
durch die fortschreitende Kultur bestindige Verinderungen; mit dem
Interesse aber dndert sich der Begriffsinhalt der Worter, und hier liegt
die Hauptursache von dem, was man gemeiniglich Bedeutungs-
wandel nennt. Ein weiteres Beispiel zur Illustration: Die Worter
Schwein und Sau gehen auf eine Wurzel su zuriick, die hervorbringen,
gebdren bedeutet, so dass also dieses Tier seinen Namen wegen seiner
grossen Fruchtbarkeit erhalten haben diirfte; seine Unreinlichkeit scheint
unsern Viitern, vielleicht aus naheliegenden Griinden, weniger aufgefallen
zu sein, als uns.



29

Indessen haben sich die Verhiltnisse und Anschauungen nicht so
griindlich geéndert, dass alle Namengebung unserer Vorfahren uns mehr
oder weniger unverstindlich geworden wire. So ist die dem Wort Birke
zu grunde liegende Vorstellung auch in uns noch ganz lebendig. L. Geiger
leitet das Wort von einer Wurzel bharg ab, welche wir in dem deutschen
Wort Bertha aus Berchta (vgl. Berchtold) und entstellt vielleicht auch in
der Redensart: ,der Tag brichkt an“ vorfinden, und welche glinzen
bedeutet. Birke heisst also die Gldnzende, Weisse. Auch dem Wolf
konnten wir keine bessere Bezeichnung geben: Wolf (lat. lupus, aus
vlupus) enstammt némlich einer Wurzel vark (vrask) — zerreissen, zer-
Jleischen. In lat. equus (Pferd) wie in skr. agva liegt die Wurzel as —
schneidend, scharf, regsam ; das Pferd wire also das Regsame, Schnelle.
Schlehe enthilt wahrscheinlich eine Wurzel, welche abstumpfen bedeutet, und
wurde demnach als die ,die Zdhne stumpf machende Frucht“ erkannt.

Mehrere der angefiihrten Beispiele zeigen deutlich, dass bei der
Namengebung der Akt der Personifizirung eine grosse Rolle gespielt hat.
Nur wenn man im Baum einen titigen Willen voraussetzte — natiirlich
ohne sich dariiber genaue Rechenschaft zu geben —, konnte man ihn den
,essbare Friichte Hervorbringenden“ nennen. Ja man ging noch weiter
und gab den Dingen ein Geschlecht. Im Deutschen wurden so die
Béiume (Eiche, Buche, Fichte, Fihre, Esche, Espe, Linde, Erle, Larche)
als weibliche, sozusagen gebirende Wesen vorgestellt. Damit war der
Mensch auf dem Boden der Mythologie angelangt, welche Baum
und Strauch, Quelle und Fluss, Luft und Wasser mit menschlich gedach-
ten, gottlichen Wesen beseelte. ; (Forts. f.)



	Über den Anthropomorphismus oder die Vermenschlichung der Natur im Denken und in der Sprache : 1. Teil

