Zeitschrift: Schweizerische padagogische Zeitschrift

Band: 7 (1897)

Heft: 1

Artikel: Die Behandlung der einzelnen Unterrichtsfacher im Dienst einer
harmonischen Geistesbildung : 1. Teil

Autor: Herzog, Joh. Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-789014

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-789014
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Behandlung der einzelnen Unterrichtsfacher im Dienst
einer harmonischen Geisteshildung.

Nach einem Vortrag an der Jahresversammlung der Schweizerischen Seminarlehrer
in Baden am 10. Oktober 1896, gehalten von Joh. Adolf Herzog.

L.

Die Forderung, dass die Bildung des jungen Menschen eine harmoni-
sche sein solle, ist sehr alt, aber trotzdem sie immer wieder aufgestellt
wurde, blieb sie bis heute unerfiillt, und darum darf man mit ihr stets
aufs neue hervortreten. Was ich gelegentlich an Kritik der gegenwirtigen
Schulzustinde vorzubringen habe, kann natiirlich nicht iiberall zutreffen.
Ich stiitze mich auf Selbsterlebtes, Beobachtetes, auf Kenntnisnahme von
Lebr- und Stundenpldnen und Lektiire, und dass die Schule an manchen
Orten noch nicht ist, wie sie sein sollte, wird wohl jedermann zugeben.

Unter harmonischer Geistesbildung verstehen wir die gleichmissige
Entwicklung sidmtlicher Seelenvermdgen durch die Erziechung. Da
wir es hier mit der Basis zu tun haben, auf welche die nachfolgenden
Ausfiihrungen gestellt werden, so ist eine Klarlegung unerlisslich.

Herbart sagt: ,Die Seele ist ein einfaches Wesen, nicht bloss ohne
Teile, sondern auch ohne irgend eine Vielheit der Qualitit. Die Seele
hat gar keine Anlagen und Vermogen, weder etwas zu empfangen noch
zu produziren.

Bei aller Hochachtung vor dem bedeutenden Denker konnen wir
diesen Satz nicht als richtig anerkennen. Gewiss ist die Seele etwas
Einheitliches, wie es auch der Korper ist, der doch seine verschiedenen
Sinnesvermdgen hat. Tatsdchlich sind der Seele verschiedene Funk-
tionen eigen und ob man sie, wie wir es tun, als Vermdgen bezeichnet
oder nicht, lduft schliesslich auf einen Wortstreit heraus. Es kommt
uns hier um so weniger darauf an, eine exakte Psychologie aufzustellen,
als diese Fragen iiberhaupt von der Wissenschaft noch nicht geldst sind.

‘Wir haben die Ansicht, diese Losung konne, wenn sie iiberhaupt moglich ist,
Schweiz. Pidagog. Zeitschrift, 1897, 1



nur von der Seite der Physiologie, resp. Anatomie her vorgenommen werden.
Die medizinische Wissenschaft arbeitet gegenwirtig eifrig und mit bewun-
derungswerten Erfolgen in dieser Richtung, wenn sie auch noch sehr weit
von dem Ziele entfernt ist.¥)

Auf unserm Standpunkte erscheint die Unterscheidung von Seelen-
vermdgen fiir die Pddagogik unerldsslich. Die Psychologie, soweit wir
ihrer bediirfen, wird dadurch auch sehr leicht fasslich und kann sogar
den Schiilern ohne Miihe verstéindlich gemacht werden. Das glauben wir
unbedingt verlangen zu diirfen, dass jeder Lehrer einigermassen mit der
Psychologie vertraut sei. Wie konnte er den Geist des Kindes bilden,
wenn er ihn ganz und gar nicht kennt? Schwierige und komplizirte
Distinktionen kann man dabei ganz ruhig beiseite lassen, ja, wir
miissen es sogar tun, um bei der Erziehungsarbeit nicht auf Abwege
zu geraten. Als das Beste und Klarste fiir die Pidagogik ergibt sich
nach unserer Ansicht die Unterscheidung von fiinf Seelenvermdigen.
Sie sind:

1. Der Verstand, das Vermogen die Wirklichkeit erkennen,
zu denken, zu rechnen, zu vergleichen, zu urteilen, resp. die Vernunf't,
das transzendentale Denken, das Ordnen der geistigen Titigkeit nach
Prinzipien.

*) Die bisherigen Resultate der neuesten exakten Forschung scheinen auf die
Konstatirung von Seelenvermdgen hinauszulaufen. Wir berufen uns hier auf die
ausgezeichnete Schrift ,Gehirn und Seele* von Dr. P’aul Flechsig, Rektor der Univer-
sitdt Leipzig. 2 Aufl. 1896. Der griindliche und genaue Forscher sagt u. a. pag. 97:
nZu einer Unterscheidung von Organen fiir einzelne Seelenvermigen im Sinne der
dltern Psychologie wird meine Einteilung nur innerhalb gewisser Einschrinkungen
fiihren — an jedes Assoziationszentrum (im Gehirn) sind recht komplizirte Leistungen
gebunden: Gedichtnis, Schlussvermdgen, Kombinationsfiahigkeit ete.“ Dass verschie-
denen Qualitdten von Vorstellungen, wie Gesichts-, Gehorsvorstellungen, den Wahr-
nehmungen des Tast- und Geruchsinnes im Gehirn réumlich getrennte Gebiete ent-
sprechen, ist bereits erwiesen. Das Gehirn hat aber auch fiir die rein geistige
Titigkeit Assoziationszentren (pag. 25), ,diese letztern aber harren mit Riicksicht auf
ihre besondern Funktionen noch weiterer spezieller Bezeichnungen.“ Die Resultate
dieser Forschungen werden mit der Zeit ihre Folgen fiir die Pddagogik haben !

In einem zweiten Vortrag iiber dieselbe Materie ,Die Grenzen geistiger (iesund-
heit und Krankheit“, Leipzig 1896, sagt derselbe Gelehrte u. a. pag. 18: ,...... nur
darf man nicht wihnen, wie Herbart, die Prinzipien fiir eine Statik und Dynamik der
psychischen Krifte auf dem Wege der Spekulation finden zu konnen.“ Und pag. 46:
»Die sittlichen Defekte grosser Minner finden sich in gleicher Weise bei Millionen
von Mittelmiissigen, eine Tatsache, welche wiederum beweist, dass der Intellekt
wenigstens teilweise von andern Faktoren abhingig ist als die sittlichen Gefiible.*

Einstweilen, bis eine sichere Psychologie geschaffen ist, sind wir also zur Unter-
scheidung von Seelenvermdgen voll berechtigt.



ERRR I TS

2. Die Phantasie, das Vermdgen, sich etwas bildlich vor die
Seele zu stellen, was wir entweder einmal gesehen haben, oder was wir
selbst hervorbringen, wie z. B. die Dichter fabelhafte Wesen geschaffen
haben. Mit der Phantasie vermdgen wir uns an die Stelle und in den
Zustand eines andern hinein zu denken, und dies ist von grosster Wich-
tigkeit fir den Lehrer zu richtiger Beurteilung der Kinder.

3. Das Gemiit, das Vermdgen zu empfinden, Stimmungen zu
haben wie Freude, Furcht, Hoffnung, Angst, Liebe, Zorn, Reue etc.
Wir kénnen mitempfinden mit andern Menschen, und wer nicht mit den
Kindern zu fiihlen vermag, kann unmdglich ein guter Krzieher sein. Sie
handeln fast ausnahmslos nicht nach intellektuellen, sondern nach gemiit-
lichen Impulsen, und wer sie nur mit dem Verstande beurteilt, liuft
Gefahr, sie falsch zu behandeln.

4. Der Wille. Diese Kraft pflegt schon von Natur aus stark zu
sein, und es ist also weniger Aufgabe der Erziehung, sie zu entwickeln,
als sie auf das sittlich Gute hinzulenken, den Willen zum Charakter zu
bilden. Der Schule bleibt hier fiir die Zukunft noch sehr viel zu tun,
da dieses Gebiet bis jetzt fast brach geblieben. Hinterher will freilich
der Staat durch seine Gesetze fiir die Sittlichkeit sorgen. Da aber jedes
Gesetz das Individuum in der Freiheit des Handelns beschrinkt, so wird
natiirlich jeder, der nicht von sich aus gut zu handeln strebt, die Gesetze
zu umgehen suchen. So vermag der Staat, wenn die Aufwachsenden
nicht zur Sittlichkeit erzogen werden, letztere durch Gesetze nicht zu
erreichen. Lebt aber das Sittlichkeitsgesetz im Menschen selbst, so sind
dussere Vorschriften weniger mehr vonnoten. Einen idealen Zustand
dieser Art zeigen uns die ersten Christen. Wenn auch bei weitem nicht
daran gedacht werden kann, Ahnliches wieder zu erreichen, so sollte doch
durch die Schule mehr fiir Charakterbildung getan werden. Die Kirche
ihrerseits, welche die Erziehung zur Sittlichkeit als ihre ganz besondere
Aufgabe bezeichnet, 15st diese auch nicht, denn auch in kirchlichen
Kreisen steht es durchgehends nicht besser als ausserhalb derselben. Eine
Erscheinung iibrigens ldsst uns fragen, ob die Kirche heute noch die
Ethik als ihr hochstes Arbeitsziel anerkenne. Wo sich das religidse
Gefiihl aufs hochste steigert, ndmlich im Fanatismus, sehen wir doch
niemals, dass sich dieser gegen die Unsittlichkeit richtet; vielmehr wird
er erregt durch dogmatische Differenzen und solche Ausserlichkeiten,
welche fiir die Ethik ganz bedeutungslos sind. Wenn die Kirchen statt
gegenseitige Abneigung den Grundsatz der Duldung verkiinden wiirden,

- kiimen sie schon dadurch ihrem eigentlichen Ziele niher.



5. Das Geddchtnis, das Vermodgen etwas, was einmal im
Geiste war, jederzeit wieder klar ins Bewusstsein zu rufen. Dieses Ver-
mogen wird gegenwirtig von der Schule weitaus am meisten belastet.

PUUTIC S ot a
- X

Sm——
-
¥ - s

R

|

+
+
4
+
+
£
%
%
{.
*

.
———
—

’
neser
—_ =

e *
[
~ s
- 4 e
-~ "'-1--o-+.i._,_+-1-++ o
-

~——

I -
S ——

.
-
Tl

Ohne auch nur einigermassen entsprechenden Erfolg. Oder zeichnen sich
die Menschen, welche lange Zeit die Schule besuchten, wirklich auch
nur irgendwie auffallend durch gutes Gedéchtnis vor ungeschulten aus?



I —

7 A Ve S

5

Zur Verdeutlichung des Gesagten konnen wir uns von der Seele
ein Bild machen. Natiirlich ist keine Rede davon, dass wir uns die
Seele iiberhaupt in irgend einer Form denken, die graphische Darstellung
soll bloss dem bessern Verstindnis dienen.

(Wir verweisen an dieser Stelle auf die beigegebene Zeichnung.)

Die normal entwickelte Seele besteht aus fiinf ungefihr konzentri-
schen Kreisflichen, von denen jede eines der Vermdgen reprisentirt.
Diese sind, soweit sie sich decken, durcheinander in eines verwachsen.
Aber jedes Vermdgen wiichst auch an einer Stelle iiber die gemeinsame
Peripherie hinaus, um so stirker und weiter, je kriftiger es entwickelt
ist. In der unharmonisch entwickelten Seele konnen ein oder mehrere
Vermogen verkimmert sein.

Je nachdem ein Eindruck irgendwo in die Seele fillt, wirkt er auf
alle Vermégen zugleich oder nur auf einige derselben oder nur auf ein
einziges. Gerade hierin kann man einen Beweis fiir das Vorhandensein
der Vermigen erblicken, dass sie vereinzelt funktioniren, ja einander
entgegenwirken kénnen. Zur Losung einer Rechnung brauche ich ledig-
lich den Verstand, das Geddchtnis muss allerdings auch allerlei Material
dazu liefern. Wenn ich weine, so ist dies bloss Sache des Gemiites;
der Verstand wird mir sagen: Lass das bleiben, es niitzt weder dir noch
andern. Auch der Wille strebt vielleicht entgegen: ich will aufhéren,
aber das Gemiit erweist sich stdrker, und die Trénen fliessen fort. Das
Mérchen wirkt einzig auf Phantasie und Gemiit, der Verstand ist dabei
gewissermassen ausgeschaltet, vor ihm miisste ja dergleichen Fabelwerk
als Unsinn erscheinen. Man weiss, dass es excentrische Menschen gibt,
bei denen der Schwerpunkt der geistigen Personlichkeit ausserhalb des
Kreises in einem ausserordentlich stark ausgewachsenen Vermigen liegt.
So redet man von Verstandesmenschen, bei denen nicht selten das Gemiit
entsprechend verkiimmert ist (die Geschichte macht uns hinreichend mit
solchen Gestalten bekannt, es sind vorab die Césaren). Beim Sentimen-
talen oder beim Phantasten pflegt dagegen der Verstand weniger ent-
wickelt zu sein. Der Verstand kommt auch beim Eigensinn nicht zur
Geltung. Dass es Menschen mit phinomenal entwickeltem Gedéchtnis
gibt, weiss wohl jedermann.

IL.

Wir halten es nun fiir die wichtigte Aufgabe der geistigen Erziehung,
alle Seelenvermégen gleichmissig zu entwickeln, ja dies
ist eben mit dem Begriffe der Erziehung identisch. Aber wer sorgt
dafiir, dass alle Geisteskrifte in dem jungen Menschen zu harmonischer



6

Ausbildung gelangen? Auf den Mittelschulen, welche wir bei diesen
Darlegungen vorab im Auge haben, arbeitet jeder Lehrer fiir sein Fach.
Er richtet seine Titigkeit nicht nach der Beschaffenheit des jugendlichen
Geistes, nicht dessen Vervollkommnung ist sein Ziel; dieses erblickt er
vielmehr darin, eine moglichst hohe Summe von Fachwissen in den
jungen Menschen hineinzubringen. Und dieses Ziel muss immer wieder
als ein falsches bezeichnet werden. Ich kann mich hier, wie bei meinen
andern wichtigsten Postulaten, auf Pestalozzi berufen. Man hat vor
kurzer Zeit in unserm Vaterlande iiberall Geddchtnisfeiern fiir ihn ver-
anstaltet und ihn als einen der grossten Heroen auf dem Gebiete des
Erziehungswesens verherrlicht — wenn jedoch seine hauptséchlichsten For-
derungen nicht erfiillt werden, so darf man einigermassen an der Auf-
richtigkeit der dargebrachten Huldigungen zweifeln.

Aber der von der Schule heutzutage vor allen andern angestrebte
Erfolg, alles ,Wissenswiirdigste® der Jugend beizubringen, wird nicht
einmal erreicht. Wir wollen zuerst fiir diese Behauptung den Nachweis
leisten und dann die Ursache des Misserfolges aufsuchen.

Dafiir, dass das meiste des Angelernten bald wieder vergessen wird,
brauchen wohl keine Beweise erbracht zu werden. Aber ausser dem
Verluste durch Vergessen ist zu bedenken, dass mit Fug und Recht gar
manches noch als wissenswiirdig bezeichnet werden darf, was von der
Schule den jungen Leuten nicht beigebracht wird. Verniinftigerweise
sollte man fordern diirfen, dass jeder, der die Schulen durchlaufen, die
franzdsische oder eine andere fremde Sprache sprechen konnte; die
geschulten jungen Biirger miissten doch eigentlich auch bekannt sein
mit den wirtschaftlichen Stromungen der Gegenwart; wire es ferner
unsinnig, vorauszusetzen, dass ein Jiingling, der von den Schulen durch
ein besonderes Examen als ,reif* erklart wird, z. B. auch etwas wisse
von Sebastian Bach und dass er wenigstens das eine oder andere Werk
der grossen bildenden Kunst oder der Musik im Unterricht genau kennen
gelernt? Fihren wir doch bis heute fast noch allgemein die Schiiler der
Gymnasien, Industrieschulen und Seminarien nicht einmal ein in die
Kenntnis des Staatsorganismus und der Prinzipien des Gesellschafts-
lebens ; nirgends hat die Bildung des korrekten Ehrgefiihls im Erziehungs-
wesen einen festen Platz, weshalb die konfusesten Auffassungen des
Begriffes der ,Ehre“ noch iiberall verbreitet sind und zuweilen eine
verhiingnisvolle Wirkung haben. Gesellschaftskunde und Klidrung des
Ehrgefiihls boten das vorziiglichste Material zur Charakterbildung und
damit zur Sittlichung der Gesellschaft. Wir fordern diese Leistungen
heute von der Schule nur deshalb nicht, weil wir an das Vorhandene



gewohnt sind; aber eine spitere Zeit wird uns mit Recht vorwerfen
konnen, dass unsere Schule manches Notwendige versiumt habe. Uber
die Portale unserer Schulgebiude, wo fast ganz ausschliesslich nur die
Vielwisserei kultivirt wird, sollten wir die Inschrift setzen:

Eritis sicut Deus, scientes bonum et malum,

aber wir miissten auch den hohnischen Revers des Mephistopheles bei-
geben :

Folg’ nur dem alten Spruch und meiner Muhme, der Schlange,
Dir wird gewiss einmal bei deiner Gottahnlichkeit bange!

Indem wir nun nach der Ursache fragen, warum trotz der intensiven
Schularbeit der bleibende Besitz an Wissen nur ein sehr missiger sei,
kommen wir auf den Hauptpunkt unserer Ausfihrun-
gen. Jeweilen nur auf ein einzelnes Seelenvermdgen
einzuwirken, ist ein Missgriff. Alle Einwirkung muss
auf das Zentrum der Seele geschehen, denn die Seele wiichst
von innen heraus. Unrichtig dargebotene Nahrung wird nieht assimilirt.
Physiologisch korrekter kénnen wir unsere Hauptforderung auch so
fassen: Bei jeder Betdtigung des Geistes miissen moglichst viele oder
alle Leitungsbahnen des Gehirns in Funktion gesetzt werden. Wir wollen
das Postulat im einzelnen motiviren.

Was bleibt im Gedédchtnis? FEtwa, was demselben unverstanden
eingeprigt wird? Nein. Jene gewdhnlichen Erscheinungen, dass Schiiler
noch rasch vor der Unterrichtsstunde sich etwas aus dem Buche gewalt-
sam einprigen, dass sie dann schon bei ihrem Referat oder kurze Zeit
nachher das Angelernte vergessen haben, dass man sie etwa sagen hort:
vor der Stunde ,habe ich es gekonnt“, etc. ete. — sind Belege fiir die
unrichtige Arbeitsweise der Schule. Das Gedéchtnis wird nur leistungs-
fihig bei der Mitwirkung der andern Seelenvermdgen. Was durch den
Verstand hindurchging, also ganz klar begriffen wurde, was durch die
Phantasie geschaut, durch das Gemiit empfunden war, das lagert sich
von selbst bleibend in dem Reservoir des Geistes. Stellen Sie Ihren
Schiilern die Aufgabe, sie sollen irgend eine ihrer Erinnerungen als
Gegenstand eines Aufsatzes wihlen; es ist tausend gegen eins zu wetten :
sie werden einen Vorgang darstellen, durch welchen ihre Phantasie oder
ihr Gemiit kriiftig angeregt wurde, war es eine Festlichkeit, eine Feuers-
brunst, ein Unglicksfall oder was sonst von der Art. Was uns nicht
»etwas zu hoffen und firchten und sorgen“ gibt, geht der Erinnerung
verloren.



Wann arbeitet der Verstand mit bleibendem Erfolg? Nicht etwa
dann, wenn ausschliesslich er allein tétig ist. Diese Art der Arbeit,
weleche man als ,Biiffeln“ zu bezeichnen pflegt, ist unfruchtbar. Die
Gegenstinde, welche vom Verstande bedacht werden, miissen von der
Phantasie auch lebendig geschaut sein, und im Gemiite muss sich der
Zustand der Lust an der Arbeit bilden; das letztere ist das sicherste
Zeichen dafiir, dass dem Intellekt nicht Glewalt angetan wird, sondern
dass er sich in der Tétigkeit gesund fiihlt und dass er selbst in der
Arbeit beharren will.

Einseitige Einwirkung auf den Willen fordert diesen nicht. Man
erzieht durch blosses Moralisiren keine Charaktere. Wer jeden Augen-
blick mit einem ,man soll“, ,ihr sollt* bei der Hand ist, meint damit
vielleicht etwas Rechtes zu tun, er wird aber, statt den erwiinschten
Eindruck hervorzubringen, die jungen Leute fiir das Gute nur abstumpfen
und gleichgiiltiz machen. Verstand und Gefiihl sind mitzubetitigen,
wenn wir den Willen bilden wollen. Nur wer einsieht, dass sittliches
Handeln ihm selbst und der Umgebung am besten bekommt, der will
auch aus eigenem Antriebe das Rechte tun.

Heisst es nun aber nicht den Geist iiberanstrengen, wenn man alle
Funktionen desselben gleichzeitig in Tatigkeit setzen will? Im Gegen-
teil! Die einseitige Betitigung wirkt ermiidend, die allgemeine dagegen
kréftigend und erfrischend. Das ist es eben, dass der Mensch sich da
am wohlsten fiihlt, wo alle Seelenvermdgen gleichzeitig angeregt werden.
Jeder kann selbst hiefiir Beispiele in Hiille und Fille finden. Warum
liecben viele so sehr das Spiel, und was ist eigentlich das Spiel? Es
betitigt die ganze Seele: wir miissen berechnen; wir empfinden
Lust, Hoffnung, Arger, Spannung, Behagen, Furcht etc.; wir kombiniren
Moglichkeiten mit der Phantasie; wir entschliessen uns zu einem
gewagten Coup; wir bedienen uns jeden Augenblick des Gedédcht-
nisses, um mit Hiilfe des in ihm ruhenden Materials neue Entschliisse
zu fassen. Und solch ausserordentlich komplizirte Tétigkeit nennen wir
eine Erfrischung! Wir bezeichnen diejenigen Berufsarten als angenehm,
welche viel Abwechslung bieten, diejenigen als langweilig, welche immer
ebendieselbe Titigkeit von uns fordera.

Die geistige Arbeit ist also dann zugleich am angenehmsten und
am ausgibigsten, wenn moglichst alle Seelenvermdogen miteinander
sich in Funktion befinden.

Wenn nach dem Vorgebrachten noch jemand einwenden wollte:
»Aber das Wissen ldsst sich doch nicht entbehren, ein gewisses Mass
desselben muss unbedingt jedem jungen Menschen von der Schule fiir



y—r
= s

o PFREREA Jaemes  (A

das Leben mitgegeben werden“, so haben wir nur noch das zu erwidern:
Eben dann wird das Wissen am sichersten und in ebenso grossem Um-
fange wie bisher erreicht, wenn wir uns nicht das Wissen selbst, sondern
eine harmonische Geistesbildung zum Ziele setzen.

Wenn wir uns oben nicht haben einverstanden erkliren kdnnen
mit einem Fundamentalsatze Herbarts, so stimmen wir dafiir ganz
unumwunden einem andern desselben Philosophen zu: Jeder Mensch
muss sich fiir alles interessiren, in einem Fache aber Meister sein.
Denn ein Mensch im vollen Sinne ist doch nur, wer alle seine Anlagen
entfaltet hat, und der da wie Faust von sich sagen kann: ,Und was der
ganzen Menschheit zugeteilt ist, will ich in meinem innern
Selbst geniessen.“ Wer nur das Fach versteht, in welchem er beruflich
titig ist, und sich nicht fiir die Angelegenheiten aller andern Menschen
interessirt, fiir Gewerbe, Handel, Verkehr, Staatsleben, Kunst, Wissen-
schaft, der ist doch mehr oder weniger nur ein Philister oder ein Barbar.
Das kann sich natiirlich nur auf solche Menschen beziehen, welche hohere
Schulen besucht haben und also mit der Fihigkeit ausgeriistet wiiren,
das Interesse iiber die Schranke der eigenen Person und des eigenen
Berufes hinauszudehnen. Vorab aber miissen, wenn sie harmonisch
erziehen sollen, die Lehrer selbst iiber eine allseitige Geistesbildung ver-
fiigen. KEine Harmonie wird beim Schiiler nicht dadurch erreicht, dass
ein Dutzend einseitiger Fachménner auf ihn einwirken. Denn auf diese
Art wird er, genau besehen, nur zu einem zwolffachen Philister gemacht,
was er so lange bleibt, bis er sich auf ein Fach, den Gegenstand seines
Berufes konzentrirt. Dann vergisst er das andere, und der einfache
Philister ist der Rest.

Nach diesen theoretischen Auseinandersetzungen kommen wir zum
praktischen Teil. Nach welchen Grundsdtzen ist der Unterricht in den
einzelnen Fichern zu erteilen, wenn eine harmonische Geistesbildung
erreicht werden soll? Wir stellen zuerst in einem allgemeinen Teil die
Forderungen zusammen, welche sich gleichmiissig auf alle Facher beziehen,
nachher reden wir von den Féchern selbst und ihren Besonderheiten.

I11.

Zwei Forderungen stellen wir, die fiir alle Lehrficher gleiche
Giiltigkeit haben sollen.

1. Der Unterricht ist zu erteilen, ohne dass dabei ein
Lehrbuch zur Verwendung kommt. Die Gegenwart leidet an
einer eigentlichen Lehrbiicherepidemie; niemand vermdchte die Hochflut
von Leitfiden, Anleitungen, Kompendien etc. auch nur zu iiberblicken.



10

Diese Fiille aber beweist, dass man allgemein das Lehrbuch fiir ein
Bediirfnis hélt. Es freut mich, dass ich mich auch dieser méchtigen
Zeitstromung gegeniiber auf Pestalozzi berufen kann, welcher kein Buch
im Unterricht dulden wollte. Da wir in Maturitits-, Patent- und Staats-
priifungen so viel von den Examinanden verlangen, ohne uns Skrupel
zu machen, soll anderseits die Forderung gegeniiber dem Lebrer eine
zu hohe sein, dass er seinen Lehrstoff beherrsche? Dabei kann er sich
zudem auf jede Unterrichtsstunde vorbereiten, und soll es auch tun.
Dem Schiiler steht ja jederzeit zu Hause das Buch zur Verfiigung, dass
er mit Hiilfe desselben arbeite, nachschlage, vergleiche, ergiinze. Halten
wir Erwachsene es doch auch nicht anders, und wenn wir wieder
gezwungen wiren, Schiiler zu sein und die Wahl hétten, den Unterricht
entweder bei einem Lehrer, der ihn frei, oder bei einem solchen, der
ihn mit dem Buche erteilt, zu besuchen, wir wiren bald entschlossen.
Allerdings ist der Unterricht ohne Buch schwerer, er fordert mehr vom
Lehrer und auch von den Schiilern, aber er ist anregender, allgemein
wirkend, fruchtbarer.

Der Unterricht, welcher sich immerfort an ein Buch anschliesst, hat
verschiedene Mingel. Zundchst droht er, wenn der Lehrer nicht bestin-
dig mit ganzer Spannkraft arbeitet, auf das Niveau des Buches herab-
zusinken. Dieser Satz darf nicht missverstanden werden. Lehrbiicher
pflegen ja ihren Stoff mit wohlerwogener Klarheit darzulegen. Aber
dieser Stoff ist auch sehr gedridngt, logisch knapp geordnet, und das
Junge Gehirn ist oft nicht weit genug entwickelt, um ganz korrekt auf-
zunehmen, auch fehlen dem Schiiler hiufig Vorbegriffe, Zwischenglieder
und sogar die #ussere Aufmerksamkeit und das innere Begehrem zum
Lernen. Aus allen diesen Griinden muss sich eigentlich der Lehrer wie
ein Koch verhalten, er hat im Unterricht den Stoff so zu pripariren
und darzubieten, dass er von den Schiilern als etwas Angenehmes mit
Nutzen aufgenommen wird. Weil dieses aber eine keineswegs leichte
Arbeit ist und bestindige Klarheit tiber den Seelenzustand der Schiiler
erheischt, so begniigt sich mancher Lehrer damit, das Material des
Buches tale quale in den Schiiler hineinzupraktiziren. Hiemit wird frei-
lich fiir die geistige Bildung so viel wie gar nichts gewonnen, und
das unverarbeitet Angelernte vergisst sich in kurzer Zeit naturgemiss.

Wenn ein Buch beniitzt wird, so ist die direkte geistige Verbindung
zwischen Lehrer und Schiiler unterbrochen und von beiden Seiten auf
diesen zwischen sie hineingeschobenen Gegenstand gerichtet. Dann ver-
liert der Lehrer das prizise Urteil dariiber, was vom Schiiler vollig ver-
standen sei und was picht. Wenn letzterer ungefihr in den Worten des



S T

1k

Buches iiber eine Sache referiren kann, so macht dies allerdings den
BEindruck, als sei sie begriffen. Aber in bezug auf das Ver-
stindnis wird in der Regel viel zu viel vorausgesetzt.
Sogar wo etwas ganz und gar zu ,sitzen scheint, braucht man nur

‘den Gesichtspunkt ein wenig zu verriicken, und die Verstdndnislosigkeit

kann zum Vorschein kommen. Der Lehrer aber, welcher sich aus-
schliesslich und unvermittelt an die Schiiler bélt, kann auf Schritt und
Tritt wissen, wie es mit ihnen steht und ob sie mitmarschiren. Man
gestehe sich nur eines zu: In der Schule, wo immer nur gelehrt und
gelernt werden soll, erlahmt leicht die Aufmerksamkeit und die Schiiler
verzichten gerne darauf, alles Dargebotene ganz begreifen zu wollen.
Hiemit wird aber die Gefahr geschaffen, dass ein Einpriigen ohne Ver-
stindnis schulgemiiss erscheint und iiberhaupt leicht einreisst. Wer sonst
im Leben etwas wicht versteht, erkundigt sich und bittet um eine
Erklirung, und auch die Kinder tun dies ausserhalb der Schule. Aber
in der Schule: wie oft hért man den Einwand: ,Dies oder jenes habe
ich nicht verstanden, ich bitte um eine Erklirung“? Der Schiiler fiihlt:
Es steht ja im Buch, und darum darf man mir zumuten, dass ich es
verstche. Wenn ich reklamire, erscheine ich als ein Schwachkopf. Ich
halte es fiir ein schlimmes Zeichen, dass die Schiiler selten oder nie
mit einer Einrede auftreten. Denn die eigenen Ausserungen sind wie
Schosslinge Beweise des Wachstums.

Dureh die bestindige Anlehnung an das Buch bekommt der Unter-
richt etwas Maschinenmissiges. Wir beklagen uns iiber das Maschinen-
zeitalter und treiben es in der Schule doch auch nicht besser. Bei aller
Arbeit von frith bis spdt ist doch verhéltnismissig wenig Selbsttitig-

keit da. Der Schiiler braucht sich nicht zu fragen nach dem Gang des

Unterrichts, nicht was jetzt folgt, zu welchem Punkt man logischerweise
iiberzugehen habe, nicht wie eine Materie zu besserer Ubersicht nach
Charaktermerkmalen einzuteilen sei; das alles liegt fertig gedruckt schon
im Buche vor.

Lassen wir das Buch beiseite, so kann sich der Lehrer viel besser
dem Schiiler anpassen; dieser wird intensiver denken, und indem man
es ihm gelegentlich iiberldsst, den Pfad zu finden, selbst auf einen ihm
neuen Gedanken zu stossen, so lassen wir ihn der Erfinderfreude
teilhaftig werden, die zwar wohl jeder Gelehrte und Lehrer fiir sich
kennt, welche aber zu selten in der Schule aus den Augen aufleuchtet.
Sie ist ein momentaner, hoher Gliickszustand, in welchem die ganze
Seele funktionirt. In ihr liegt der hochste Lohn fiir geistige Arbeit.
Man darf aber nicht glauben, dass auch das Nach empfinden in einen



12

dholichen Zustand versetze. Die tausend und tausend Erfindungen,
welche im Augenblick ihres Werdens so méchtig die Brust des Erken-
nenden hoben, gehiren heute zum Bestande des Uberlieferten, und die
Schiiler werden sehr kiihl zuhéren, wenn wir ihnen den Grundgedanken
des ,Nathan® vorfithren, wie ihn Lessing zuerst fasste, oder wenn wir
erzihlen, wie michtiz Haydn ergriffen ward, als er die Stelle ,es werde
Licht* in seinem eigenen Werk (Schopfung) auffiihren horte. Aber indem
wir die Schiiler selbst wieder Gedanken finden lassen, empfinden sie die
Lust fiir sich selber.

2. Der Unterricht soll langsam vorwérts schreiten.
Auch in diesem Punkte konnen wir uns auf Pestalozzi berufen.

Ein sehr rascher Gang ist heute zur Regel geworden. Die Masse
des in allen Lehrfichern zu bewiltigenden Stoffes, die Examen, wo fast
ausschliesslich das viele Wissen in Betracht kommt, ja die reglemen-
tarischen Vorschriften selbst fordern diese Hast. Also verlegt man sich
hdufig, statt erziehen zu wollen, darauf, den Vorschriften zu geniigen,
und so bewahrheitet sich das Wort Schillers: ,Das Gesetz ist ein
Freund des Schwachen.“ Denn es ziichtet und schiitzt die Mittelmassig-
keit, die ohne sonderliche Anstrengung dem geniigen kann, was der Buch-
stabe verlangt, sich aber nicht zu selbstindiger und auf das richtige Ziel
gehender Arbeit aufrafft.

Auf eines allerdings muss der langsam fortschreitende Unterricht
verzichten: auf das systematische Durchlaufen ganzer Wissensgebiete.
Wenn manche vor diesem Verzicht erschrecken, so erblicken wir unser-
seits in demselben einen grossen Gewinn: Der jugendliche Geist verlangt
noch gar nicht nach Systemen, es besteht auch die Welt in Wirklich-
keit nicht aus solchen. Wenn heutzutage das systematische Wissen
wirklich erreicht wiirde und Eigentum der Jugend bliebe, so wiirden wir
uns mit unserm Postulat nicht hervorwagen diirfen. Aber die Jungen
wissen hinterher doch blutwenig mehr von dem, was sie lernten; was
ihnen aber bleibt, ist der Diinkel, dass sie alles wissen oder alles ,ge-
habt haben“, bei vielen Denkenden aber auch der Missmut dariiber, dass
man so viele Zeit iiber verstdndnisloser Tétigkeit zugebracht. Nihme
der Abiturient das Bewusstsein mit, dass ihm ganze Gebiete terra
incognita geblieben, so wire es viel besser um ihn, seine Bildung, seine
Lust zu spéterer Arbeit und die Fahigkeit zu solcher bestellt.

Heute aber stehen wir mit der Pflege der Vielwisserei in direktem
Widerspruch zu Pestalozzi — und wir nehmen keinen Anstoss daran;
die Lehrer selbst miissen sich immer wieder aufs neue ihren eigenen
Unterrichtsstoff einprigen, um ihn den Schiilern beibringen zu kénnen —



IR BT N R

13

und wir sehen darin, dass die Schiiler alles Wissen besitzen sollen, keine
unnatiirliche Forderung; wir konnen uns im Leben alles Wissenswerte
jeden Augenblick verschaffen und miissen dies trotz der Schule tun, wo
wir seiner bediirfen — und wir bilden uns ein, den Schiilern dasselbe
fir die Dauer des Lebens mitzugeben; wir vernachlissigen iiber der
Vielwisserei die Erziehung des Menschen, die Pflege seines Gemiites,
seines Rechtlichkeitsbewussteins, seines wahren Ehrgefiihls, seiner Em-
pfinglichkeit fiir die Lust am Schonen — und wir erblicken darin keine
Unterlassungssiinde.

Wir lachen iiber jene Bédeker Reisenden, welche mit dem roten
Bande in der Hand die Kunstgalerien durchhasten und, wenn sie eine
Minute vor einem Gemilde gestanden, dessen Erkenntnis wiederholt die
Betrachtung von Stunden erforden wiirde, glauben und sagen, ,sie hitten
es auch gesehen“. Aber die Eindriicke, welche die Schule den Kindern
gibt, sind nicht besser, nicht kréaftiger, picht bleibender. Stelle man
sich zwei Photographien desselben Objektes vor: die eine ist so ver-
wischt, dass man nicht weiss, ob man ein Wolkengebilde oder das
Portrit eines Menschen vor sich hat; die andere ist klar, scharf,
markirt. Unsere Schule will lieber den Kindern fiinfzig Bilder der ersten
Art mitgeben, als fiinf von der zweiten. Wenn sie ein bisschen iiber eine
Sache stammeln konnen, nehmen wir an, die Kinder haben dieselbe
erfasst, also weiter, weiter! Und dabei behauptet man, wo sich ein
Anlass zum Reden bietet: Fiir die Jugend sei nur das Beste gut

genug! 7
Der Forderung, der Unterricht solle langsam fortschreiten, bringt

man zwei ganz falsche Vorurteile entgegen: er wiirde langweilig sein,

und das Arbeitsmass werde vermindert.

Was die Langeweile anbetrifft, so hitte die gegenwiirtige Schule
sehr wenig Grund, sich.vor derselben zu fiirchten, da so viele Kinder
fast bestiindige Apathie zeigen. Wie leidenschaftlich leben sie draussen,
wie ist alles an ihnen tiitig, wie wechseln in ihrer Seele Begehren, Ver-
sagen, Aufwallung, Liebe und Hass; wie erfassen sie klar und schaell,
wo sie unter sich sind! Und wie wird ihr Leben schemenhaft in der
Schulbank, wo der Geist sich so oft im Halbschlummer befindet! Aber
eben nicht ein fliichtiger, sondern ein griindlicher Unterricht wirkt
anregend; er lisst dem Schiller Zeit zum Schauen, zum Denken, zum
Empfinden, alles Neue vom Bekannten aus zu vergleichen und zu
erfassen. Solcher Unterricht nimmt die Krifte des Lehrers und des
Schiilers stirker in Anspruch, denn es ist schwieriger, die Anlagen des



14

jungen Menschen allseitiz zu entwickeln, das Dargebotene ganz dem
Verstindnis zu erschliessen, Vorstellung skraft und Gemiit in Titigkeit
zu setzen, als bloss den Kopf mit Wissen anzufiillen, wie es auch
schwieriger wire, in einem Examen den gesamten seelischen und
geistigen Stand eines Menschen, als bloss seine Kenntnisse festzu-
stellen.

Wo finden wir aber den rechten Taktmesser, um zu wissen, wie
rasch oder wie langsam wir fortschreiten sollen? Heutzutage wirkt der
Umfang einer Disziplin oder der Inhalt eines Lehrbuches bestimmend.
Darum wiéchst mit dem wissenschaftlichen Material auch der Lehrstoff
der Schule bestindig, und die Zumutungen an die Jugend werden grésser.
Und doch bleibt sich diese und ihre Leistungsfihigkeit durchschnittlich
ungefihr gleich. Nicht ausserhalb dem Kinde, sondern in ihm selbst
muss der Masstab fiir das Tempo des Fortschreitens gefunden werden:
es heisst Naturgeméssheit. Wir gehen von keiner Sache weg, sie
sei denn von grund aus erfasst und zwar nicht bloss fiir den Moment
und fir die nédchste Lebrstunde. Wir sollten die Zeit haben, jeden
Gegenstand, welcher zur Behandlung ausgewihlt wird, durch die Schiiler
selbstindig darlegen, von verschiedenen Seiten beleuchten, mit Beispielen
belegen, zum Leben in feste Beziehung setzen zu lassen. Jede gute
Arbeit erfordert Zeit, und das Leben verlangt von jedem Einzelnen gute
Arbeit. Kein Schuhmacher kann einen Gesellen brauchen, der fliichtig
und ungenau ist; jeder Handwerker in der Werkstatt, jeder Rechner in
der Schreibstube, jeder Packer im Magazin, jeder Bauer in Scheune und
Stall, bei der Saat und bei der Ernte, beim Dreschen und Keltern, jeder
Krimer im Verkaufsladen muss genaue Arbeit verrichten. Kann das
die Schule auch? Ist es uns unter den bestehenden Verhiltnissen mog-
lich, die Aufwachsenden zu guten Arbeitern heranzuziehen, ihnen Genauig-
keit und Gewissenhaftigkeit gleichsam zur Natur zu machen? Die
Uberfiillung mancher Schulen, das Mitschleppen unfihiger, arbeitsscheuer
Leute in Mittelschulen, deren Besuch doch nicht obligatorisch ist, die
iiberladenen Lehrpldne, die zur Schablone gewordenen Examen, die durch
unzureichende Bezahlung bedingte Abhéngigkeit vieler Volksschullehrer
verhindern eine Lehrweise, welche besserer Erkenntnis entspriche. Wohl
mag es noch lange dauern, bis unsere Wiinsche sich erfiillen. Denn es
miissen manche Vorurteile und manche Einrichtungen, die noch fiir gut
oder unerldsslich gelten, erst verschwinden, und damit pflegt es langsam
zu gehen. —

Nach diesen allgemeinen Ausfiihrungen wollen wir in der Weise
auf die einzelnen Lehrficher iibergehen, dass wir jeweilen nur die wich



15

tigsten Gesichtspunkte herausheben. Wir erinnern hier an Erasmus von
Rotterdam, welcher forderte, dass die Jugend unterwiesen werde in
alten Sprachen, Geographie, Geschichte, Naturgeschichte — ,durch
welche Studien man lernt das Herz riihren“ Rihren wirklich die
heutigen Unterrichtsmethoden das Herz? Oder nach unserer Fassung : Wirkt
jeder Lehrer auf das Zentrum der Seele und auf den ganzen Menschen?

IY.

Wir ziehen in Betracht die Muttersprache, fremde Sprachen, Mathe-
matik, Geographie, Naturkunde, Geschichte, Zeichnen, Gesang und Musik.

1. Die Muttersprache.

Unsere Bemerkungen zu diesem Fache beschrinken sich auf Lektiire
und Literaturgeschichte.

Die Lektiire in Verbindung mit der Besprechung des Gelesenen
liegt noch vielfach sehr im argen. Dieser Unterricht hat doch wohl den
Zweck, den Schiiler auf rechte Weise lesen zu lehren, d. h. ihn fihig
zu machen, dass er Geist und Form des Gelesenen ganz in sich auf-
nehme, dass er spiter auch bei rascher Lektiire doch den ganzen Nutzen
und Genuss habe, welchen ein Lesestiick bieten kann und dass er auch
lerne, Gutes von schlechter Ware zu unterscheiden. Zu alledem ist
freilich die Betdtigung des ganzen Menschen nétig, darum muss bei der
Lektiire auch der ganze Mensch beschiftigt und entwickelt werden.

Zwischen Prosa und Poesie ist wohl zu unterscheiden, denn beide
sind in der Tat so verschieden wie eine Marmorbiiste vom Feldspat in
der Mineraliensammlung, wie ein Gemilde von einem Farbenspektrum.
-Denn Poesie ist Kunst. Das poetische Lesestiick hat mit der Prosa nur
das gemein, dass es auch zuerst mit dem Verstande klar erfasst werden
muss, denn allem andern geht, wie iiberall, das Verstindnis voran.

Wenn wir ein Prosastiick verstindig ganz erfasst haben, so ist die
Arbeit getan. Wir lesen eine Abhandlung, die Beschreibung einer fremden
Landschaft, eines Naturphdnomens etc.: unter Zuhilfenahme der Vor-
stellungskraft miissen die Lesenden eine Anschauung und ein klares Ver-
stiindnis des dargestellten Objektes bekommen. Haben wir aber eben
dasselbe mit einem Gedichte auch erreicht, dann muss erst diejenige
Wirkung sich geltend machen, welche der Poesie eigen ist; man konnte
sagen: die wichtigste Arbeit bei der Erkldrung von Gedichten beginnt erst
da, wo sie bei der Prosa aufhort.

Die schlechteste Erkldrungsweise fiir Prosa wie fiir Poesie ist die-
jenige, wo der Lehrer nur einzelne Worter und Begriffe aus dem Texte



16

heraushebt und umschreiben ldsst. Wo beispielsweise Hebels ,Herr
Charles“ gelesen wird, stellt der Lehrer die Frage: wo ist Petersburg?
dann was heisst das: ,von Geburt ein Franzose?“ dann: wo ist Polen?
Und so geht es fort. Es wird auf keinen Gedankenzusammenhang ge-
drungen, die Schiiler haben iiberhaupt bei diesem ausschliesslichen Auf-
picken von Wortern keine Ahnung davon, dass in dem Lesestiick ver-
niinftiger, erfassbarer, anschaulicher Inhalt ruht; sie gewdhnen sich so
sehr an die gedankenlose Erklirungsweise, dass sie nach dem Durchlesen
eines neuen Stiickes zuweilen kein Wort iiber den dargestellten Gegen-
stand vorbringen kdnnen. Dass man dem Schiiler neue Begriffe erkldren
muss, ist ja selbstverstindlich, aber das ist nur ein kleiner Teil der zu
verrichtenden Arbeit und nur das Anfingliche und Vorbereitende.

Besser schon ist es, wenn die in den Séitzen ausgesprochenen
Gedanken vom Schiiler erfasst werden miissen. Aber diese Arbeit wird
auch hiufig so matt verrichtet, dass die Lesenden sehr wenig davon
gewinnen. Und es geniigt eben nicht, einzelne Gedanken jeweilen fiir
sich zu erfassen, der ganze Inhalt muss als Eines aufgenommen werden.

Bei der Poesie aber kommt hinzu, dass das Dargestellte mit der
Phantasie lebendig geschaut und dass alle Affekte im Gemiite empfunden
werden, welche das Gedicht erregen will. Ein Beispie. Wir lesen
Schillers ,Siegesfest* :

Priams Feste war gesunken, Sassen auf den hohen Schiffen
Troja lag in Schutt und Staub, Lings des Hellespontos Strand,
Und die Griechen, siegestrunken, Auf der frohen Fahrt begriffen
Reich beladen mit dem Raub Nach dem schonen Griechenland.

Nichtsnutzig ist eine Besprechung, die da nur Worter heraussucht:
Was ist eine Feste? Was ist Priams Feste? Wo lag Troja? Was
heisst siegestrunken? ete. etc. Die Lesenden miissen das glanzvoll herr-
liche Bild vor ihrer Vorstellungskraft erstehen lassen ; sie sollen sich selbst
mit den Griechen auf den hohen Schiffen befinden und vor sich einer-
seits einwirts im Lande das gebrochene rauchende Troja, auf der andern
Seite das im Sonnenglanze schimmernde griine Meer sehen und dessen
Rauschen horen; sie sollen die Stimmung der Sieger teilen, die nach
zehnjahrigen Beschwerden, nach herbem Leide endlich, die Brust vom
Gefiihl des Erfolges geschwellt, sehen wie die Kiele der Schiffe sich
westwirts wenden zur Heimkehr in das schone lang vermisste Vaterland,
aus dem wihrend des ganzen Kriegszuges keine Kunde hierhergedrungen.
Siegesfreude, Trauer um die Verlorenen, begliickende Sehnsucht nach
der Heimat, leises Bangen wie wir die Unsrigen etwa treffen werden —
alle diese Gefiihle miissen auch in unserer Seele leben, so will es der



17

Dichter; wenn wir aber nichts schauen und nichts empfinden, so haben
wir die Poesie nicht genossen, sondern mit der ,Erklirung“ eines
Gedichtes nur eine sklavische und sinnlose Arbeit verrichtet, —

Der Literaturgeschichte wiirden wir fiir Mittelschulen durchaus eine
sekunddre Stellung anweisen. Wir unterschidtzen ihre Bedeutung als
Bestandteil der Kulturgeschichte nicht. Aber die erste Hauptsache ist
selber lesen. Wie gelangt man eigentlich auf natiirlichem Wege zur
Literaturgeschichte? Doch so, dass, wenn uns ein Gedicht interessirt
und erfreut, wir gerne wissen moéchten, wer derjenige war oder ist, dem
wir dasselbe verdanken. Literaturgeschichte ohne Kenntnis der Literatur
selbst ist ein Luftschloss. !) Es wire gewiss viel fruchtbarer, den Geschmack
der jungen Leute zu bilden u. a. in der Weise, dass man nach dem
Durchlesen zunidchst eines kleinen Gedichts die Frage stellt: wie gefillt
euch das? Ich gestehe, dass es mir niemals unangenehm war, die
Antwort zu bekommen: Ich finde nichts Besonderes daran! Sie zeigt
den wahren Stand der Dinge und zeugt von Aufrichtigkeit. Es ist dann
die Sache des Lehrers, das Verstindnis zu 6ffnen fiir wirkliche poetische
Schonheit und dahin zu gelangen, dass die Schiller ein Gedicht mit
Bewusstsein von Herzen lieb bekommen, wenn es solches verdient. Ich
halte es fiir mdglich, dass junge Leute, welche die ganze Literatur-
geschichte von den Merseburger Zauberspriichen bis auf Sudermann
durchwandert und alle Hauptwerke der Klassiker aus der Literaturgeschichte
kennen gelernt:haben, trotzdem am Berge stehen diirften, wenn sie selb-
stindig urteilen und ihren Geschmack beweisen sollten.

1) Mit grosser Befriedigung habe ich im ,Kunstwart® (zweites Augustheft 1896)
folgende Ausserungen eines Rezensenten gelesen: ,Solange ich in deutscher Literatur
unterrichtete, hat es mich immer am meisten gewurmt und emport, dass ich gegen
meine feste Uberzengung den Schiilern auch iiber deutsche Dichtung abfragbaren
Stoff einblduen musste, anstatt sie in erster Linie in den Geist und in das Verstidudnis
der Dichtungen einzufiihren und ihren Geschmack bilden zu diirfen. Das Examen
ist das drohende Gespenst, das. den Lehrer abhiilt, sein Bestes zu geben; Geschmacks-
bildung ist kein Gegenstand, der sich abfragen ldsst; dagegen stehen Lehrer, Schiiler
und Schule glinzend da, wenns im Examen Schlag auf Schlag geht: ,Wann und
wo wurde Johann Ludwig Gleim geboren?* ,1719 zu Ermsleben!* ,Wohin hat
Paul Fleming seine grosse Reise unternommen?* ,Nach Russland und Persien
1635—39.« ,Welches ist das Hauptwerk von Hans Michael Moscherosch?“ ,Wunder-
liche und wahrhafte Gesichte Philanders von Sittewald, herausgegeben seit 1640.“
Auf diese triste Abfragerei muss der Unterricht eingestellt werden, wenn anders er
fir das Examen fruchtbar sein soll ... ... Die grosse Mehrzahl (der Lehrer) ist durch
die 6de Methode, nach der ihnen meist auch auf der Universitiit Literatur und Poesie
vorgefiihrt worden sind, so einseitig gedrillt fiir die formal-philologische Behandlung,
dass ihnen das Verstiindnis fir den Kern des Poetischen einfach abgeht.

Schweiz, Pidagog. Zeitschrift, 1897. 2



	Die Behandlung der einzelnen Unterrichtsfächer im Dienst einer harmonischen Geistesbildung : 1. Teil

