
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 7 (1897)

Heft: 1

Artikel: Die Behandlung der einzelnen Unterrichtsfächer im Dienst einer
harmonischen Geistesbildung : 1. Teil

Autor: Herzog, Joh. Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-789014

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-789014
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Behandlung der einzelnen Unterrichtsfächer im Dienst

einer harmonischen Geistesbildung.
Nach einem Vortrag an der Jahresversammlung der Schweizerischen Seminarlehrer

in Baden am 10. Oktober 1896, gehalten von Joh. Adolf Herzog.

I.
Die Forderung, dass die Bildung des jungen Menschen eine harmonische

sein solle, ist sehr alt, aber trotzdem sie immer wieder aufgestellt
wurde, blieb sie bis heute unerfüllt, und darum darf man mit ihr stets
aufs neue hervortreten. Was ich gelegentlich an Kritik der gegenwärtigen
Schulzustände vorzubringen habe, kann natürlich nicht überall zutreffen.
Ich stütze mich auf Selbsterlebtes, Beobachtetes, auf Kenntnisnahme von
Lehr- und Stundenplänen und Lektüre, und dass die Schule an manchen
Orten noch nicht ist, wie sie sein sollte, wird wohl jedermann zugeben.

Unter harmonischer Geistesbildung verstehen wir die gleichmässige
Entwicklung sämtlicher Seelenvermögen durch die Erziehung. Da
wir es hier mit der Basis zu tun haben, auf welche die nachfolgenden
Ausführungen gestellt werden, so ist eine Klarlegung unerlässlich.

Herbart sagt: „Die Seele ist ein einfaches Wesen, nicht bloss ohne

Teile, sondern auch ohne irgend eine Vielheit der Qualität. Die Seele

hat gar keine Anlagen und Vermögen, weder etwas zu empfangen noch

zu produziren."
Bei aller Hochachtung vor dem bedeutenden Denker können wir

diesen Satz nicht als richtig anerkennen. Gewiss ist die Seele etwas

Einheitliches, wie es auch der Körper ist, der doch seine verschiedenen

Sinnesvermögen hat. Tatsächlich sind der Seele verschiedene Funktionen

eigen und ob man sie, wie wir es tun, als Vermögen bezeichnet
oder nicht, läuft schliesslich auf einen Wortstreit heraus. Es kommt
uns hier um so weniger darauf an, eine exakte Psychologie aufzustellen,
als diese Fragen überhaupt von der Wissenschaft noch nicht gelöst sind.

Wir haben die Ansicht, diese Lösung könne, wenn sie überhaupt möglich ist,
Schweiz. Pädagog. Zeitschrift. 1897. 1



2

nur von der Seite der Physiologie, resp. Anatomie her vorgenommen werden.
Die medizinische Wissenschaft arbeitet gegenwärtig eifrig und mit
bewunderungswerten Erfolgen in dieser Richtung, wenn sie auch noch sehr weit

von dem Ziele entfernt ist.*)
Auf unserm Standpunkte erscheint die Unterscheidung von

Seelenvermögen für die Pädagogik unerlässlieh. Die Psychologie, soweit wir
ihrer bedürfen, wird dadurch auch sehr leicht fasslich und kann sogar
den Schülern ohne Mühe verständlich gemacht werden. Das glauben wir
unbedingt verlangen zu dürfen, dass jeder Lehrer einigermassen mit der

Psychologie vertraut sei. Wie könnte er den Geist des Kindes bilden,
wenn er ihn ganz und gar nicht kennt? Schwierige und komplizirte
Distinktionen kann man dabei ganz ruhig beiseite lassen, ja, wir
müssen es sogar tun, um bei der Erziehungsarbeit nicht auf Abwege
zu geraten. Als das Beste und Klarste für die Pädagogik ergibt sich

nach unserer Ansicht die Unterscheidung von fünf Seelenvermögen.
Sie sind :

1. Der Verstand, das Vermögen die Wirklichkeit erkennen,
zu denken, zurechnen, zu vergleichen, zu urteilen, resp. die Vernunft,
das transzendentale Denken, das Ordnen der geistigen Tätigkeit nach

Prinzipien.

*) Die bisherigen Resultate der neuesten exakten Forschung scheinen auf die

Konstatirung von Seelenvermögen hinauszulaufen. "Wir berufen uns hier auf die

ausgezeichnete Schrift „Gehirn und Seele" von Dr. Paul Flechsig, Rektor der Universität

Leipzig. 2 Aufl. 1896. Der gründliche und genaue Forscher sagt u. a pag. 97:
„Zu einer Unterscheidung von Organen für einzelne Seelenvermögen im Sinne der
altern Psychologie wird meine Einteilung nur innerhalb gewisser Einschränkungen
führen — an jedes Assoziationszentrum (im Gehirn) sind recht komplizirte Leistungen
gebunden: Gedächtnis, Schlussvermögen, Kombinationsfähigkeit etc." Dass verschiedenen

Qualitäten von Vorstellungen, wie Gesichts-, Gehörsvorstellungen, den

Wahrnehmungen des Tast- und Geruchsinnes im Gehirn räumlich getrennte Gebiete

entsprechen, ist bereits erwiesen. Das Gehirn hat aber auch für die rein geistige
Tätigkeit Assoziationszentren (pag. 25), „diese letztern aber harren mit Rücksicht auf
ihre besondern Funktionen noch weiterer spezieller Bezeichnungen." Die Resultate
dieser Forschungen werden mit der Zeit ihre Folgen für die Pädagogik haben

In einem zweiten Vortrag über dieselbe Materie „Die Grenzen geistiger (ïesund-
lieit und Krankheit", Leipzig 1896; sagt derselbe Gelehrte u. a. pag. 18: „ nur
darf man nicht wähnen, wie Herbart, die Prinzipien für eine Statik und Dynamik der

psychischen Kräfte auf dem "Wege der Spekulation finden zu können." Und pag. 46:
„Die sittlichen Defekte grosser Männer finden sich in gleicher Weise bei Millionen
von Mittelmässigen, eine Tatsache, welche wiederum beweist, dass der Intellekt
wenigstens teilweise von andern Faktoren abhängig ist als die sittlichen Gefühle."

Einstweilen, bis eine sichere Psychologie geschaffen ist, sind wir also zur
Unterscheidung von Seelenvermögen voll berechtigt.



3

2. Die Phantasie, das Vermögen, sich etwas bildlich vor die
Seele zu stellen, was wir entweder einmal gesehen haben, oder was wir
selbst hervorbringen, wie z. B. die Dichter fabelhafte Wesen geschaffen
haben. Mit der Phantasie vermögen wir uns an die Stelle und in den

Zustand eines andern hinein zu denken, und dies ist von grösster
Wichtigkeit für den Lehrer zu richtiger Beurteilung der Kinder.

3. Das Gemüt, das Vermögen zu empfinden, Stimmungen zu
haben wie Freude, Furcht, Hoffnung, Angst, Liebe, Zorn, Reue etc.

Wir können mitempfinden mit andern Menschen, und wer nicht mit den

Kindern zu fühlen vermag, kann unmöglich ein guter Erzieher sein. Sie

handeln fast ausnahmslos nicht nach intellektuellen, sondern nach gemütlichen

Impulsen, und wer sie nur mit dem Verstände beurteilt, läuft
Gefahr, sie falsch zu behandeln.

4. Der Wille. Diese Kraft pflegt schon von Natur aus stark zu

sein, und es ist also weniger Aufgabe der Erziehung, sie zu entwickeln,
als sie auf das sittlich Gute hinzulenken, den Willen zum Charakter zu
bilden. Der Schule bleibt hier für die Zukunft noch sehr viel zu tun,
da dieses Gebiet bis jetzt fast brach geblieben. Hinterher will freilich
der Staat durch seine Gesetze für die Sittlichkeit sorgen. Da aber jedes
Gesetz das Individuum in der Freiheit des Handelns beschränkt, so wird
natürlich jeder, der nicht von sich aus gut zu handeln strebt, die Gesetze

zu umgehen suchen. So vermag der Staat, wenn die Aufwachsenden
nicht zur Sittlichkeit erzogen werden, letztere durch Gesetze nicht zu
erreichen. Lebt aber das Sittlichkeitsgesetz im Menschen selbst, so sind

äussere Vorschriften weniger mehr vonnöten. Einen idealen Zustand
dieser Art zeigen uns die ersten Christen. Wenn auch bei weitem nicht
daran gedacht werden kann, Ähnliches wieder zu erreichen, so sollte doch

durch die Schule mehr für Charakterbildung getan werden. Die Kirche

ihrerseits, welche die Erziehung zur Sittlichkeit als ihre ganz besondere

Aufgabe bezeichnet, löst diese auch nicht, denn auch in kirchlichen
Kreisen steht es durchgehends nicht besser als ausserhalb derselben. Eine

Erscheinung übrigens lässt uns fragen, ob die Kirche heute noch die

Ethik als ihr höchstes Arbeitsziel anerkenne. Wo sich das religiöse
Gefühl aufs höchste steigert, nämlich im Fanatismus, sehen wir doch

niemals, dass sich dieser gegen die Unsittlichkeit richtet; vielmehr wird

er erregt durch dogmatische Differenzen und solche Äusserlichkeiten,
welche für die Ethik ganz bedeutungslos sind. Wenn die Kirchen statt

gegenseitige Abneigung den Grundsatz der Duldung verkünden würden,
kämen sie schon dadurch ihrem eigentlichen Ziele näher.



4

5. Das Gedächtnis, das Vermögen etwas, was einmal im
Geiste war, jederzeit wieder klar ins Bewusstsein zu rufen. Dieses

Vermögen wird gegenwärtig von der Schule weitaus am meisten belastet.

Ohne auch nur einigermassen entsprechenden Erfolg. Oder zeichnen sich
die Menschen, welche lange Zeit die Schule besuchten, wirklich auch

nur irgendwie auffallend durch gutes Gedächtnis vor ungeschulten aus?



5

Zur Verdeutlichung des Gesagten können wir uns von der Seele

ein Bild machen. Natürlich ist keine Rede davon, dass wir uns die
Seele überhaupt in irgend einer Form denken, die graphische Darstellung
soll bloss dem bessern Verständnis dienen.

(Wir verweisen an dieser Stelle auf die beigegebene Zeichnung.)
Die normal entwickelte Seele besteht aus fünf ungefähr konzentrischen

Kreisflächen, von denen jede eines der Vermögen repräsentirt.
Diese sind, soweit sie sich decken, durcheinander in eines verwachsen.
Aber jedes Vermögen wächst auch an einer Stelle über die gemeinsame

Peripherie hinaus, um so stärker und weiter, je kräftiger es entwickelt
ist. In der unharmonisch entwickelten Seele können ein oder mehrere

Vermögen verkümmert sein.
Je nachdem ein Eindruck irgendwo in die Seele fällt, wirkt er auf

alle Vermögen zugleich oder nur auf einige derselben oder nur auf ein

einziges. Gerade hierin kann man einen Beweis für das Vorhandensein
der Vermögen erblicken, dass sie vereinzelt funktioniren, ja einander

entgegenwirken können. Zur Lösung einer Rechnung brauche ich lediglich

den Verstand, das Gedächtnis muss allerdings auch allerlei Material
dazu liefern. Wenn ich wreine, so ist dies bloss Sache des Gemütes;
der Verstand wird mir sagen : Lass das bleiben, es nützt weder dir noch

andern. Auch der Wille strebt vielleicht entgegen : ich will aufhören,
aber das Gemüt erweist sich stärker, und die Tränen fliessen fort. Das
Märchen wirkt einzig auf Phantasie und Gemüt, der Verstand ist dabei

gewissermassen ausgeschaltet, vor ihm müsste ja dergleichen Fabelwerk
als Unsinn erscheinen. Man weiss, dass es excentrische Menschen gibt,
bei denen der Schwerpunkt der geistigen Persönlichkeit ausserhalb des

Kreises in einem ausserordentlich stark ausgewachsenen Vermögen liegt.
So redet man von Verstandesmenschen, bei denen nicht selten das Gemüt

entsprechend verkümmert ist (die Geschichte macht uns hinreichend mit
solchen Gestalten bekannt, es sind vorab die Cäsaren). Beim Sentimen"

talen oder beim Phantasten pflegt dagegen der Verstand weniger
entwickelt zu sein. Der Verstand kommt auch beim Eigensinn nicht zur
Geltung. Dass es Menschen mit phänomenal entwickeltem Gedächtnis

gibt, weiss wohl jedermann.

IL
Wir halten es nun für die wichtigte Aufgabe der geistigen Erziehung,

alle Seelenvermögen gleichmässig zu entwickeln, ja dies

ist eben mit dem Begriffe der Erziehung identisch. Aber wer sorgt
dafür, dass alle Geisteskräfte in dem jungen Menschen zu harmonischer



b'

Ausbildung gelangen? Auf den Mittelschulen, welche wir bei diesen

Darlegungen vorab im Auge haben, arbeitet jeder Lehrer für sein Fach.

Er richtet seine Tätigkeit nicht nach der Beschaffenheit des jugendlichen
Geistes, nicht dessen Vervollkommnung ist sein Ziel; dieses erblickt er
vielmehr darin, eine möglichst hohe Summe von Fachwissen in den

jungen Menschen hineinzubringen. Und dieses Ziel muss immer wieder
als ein falsches bezeichnet werden. Ich kann mich hier, wie bei meinen

andern wichtigsten Postulaten, auf Pestalozzi berufen. Man hat vor
kurzer Zeit in unserm Vaterlande überall Gedächtnisfeiern für ihn
veranstaltet und ihn als einen der grössten Heroen auf dem Gebiete des

Erziehungswesens verherrlicht — wenn jedoch seine hauptsächlichsten
Forderungen nicht erfüllt werden, so darf man einigermassen an der

Aufrichtigkeit der dargebrachten Huldigungen zweifeln.
Aber der von der Schule heutzutage vor allen andern angestrebte

Erfolg, alles „Wissenswürdigste" der Jugend beizubringen, wird nicht
einmal erreicht. Wir wollen zuerst für diese Behauptung den Nachweis

leisten und dann die Ursache des Misserfolges aufsuchen.

Dafür, dass das meiste des Angelernten bald wieder vergessen wird,
brauchen wohl keine Beweise erbracht zu weiden. Aber ausser dem

Verluste durch Vergessen ist zu bedenken, dass mit Fug und Recht gar
manches noch als wissenswürdig bezeichnet werden darf, was von der
Schule den jungen Leuten nicht beigebracht wird. Vernünftigerweise
sollte man fordern dürfen, dass jeder, der die Schulen durchlaufen, die

französische oder eine andere fremde Sprache sprechen könnte; die

geschulten jungen Bürger mussten doch eigentlich auch bekannt sein

mit den wirtschaftlichen Strömungen der Gegenwart; wäre es ferner

unsinnig, vorauszusetzen, dass ein Jüngling, der von den Schulen durch

ein besonderes Examen als „reif erklärt wird, z. B. auch etwas wisse

von Sebastian Bach und dass er wenigstens das eine oder andere Werk
der grossen bildenden Kunst oder der Musik im Unterricht genau kennen

gelernt? Führen wir doch bis heute fast noch allgemein die Schüler der

Gymnasien, Industrieschulen und Seminarien nicht einmal ein in die

Kenntnis des Staatsorganismus und der Prinzipien des Gesellschaftslebens

; nirgends hat die Bildung des korrekten Ehrgefühls im Erziehungswesen

einen festen Platz, weshalb die konfusesten Auffassungen des

Begriffes der „Ehre" noch überall verbreitet sind und zuweilen eine

verhängnisvolle Wirkung haben. Gesellschaftskunde und Klärung des

Ehrgefühls böten das vorzüglichste Material zur Charakterbildung und

damit zur Sittlichung der Gesellschaft. Wir fordern diese Leistungen
heute von der Schule nur deshalb nicht, weil wir an das Vorhandene



7

gewöhnt sind; aber eine spätere Zeit wird uns mit Recht vorwerfen

können, dass unsere Schule manches Notwendige versäumt habe. Über

die Portale unserer Schulgebäude, wo fast ganz ausschliesslich nur die

Vielwisserei kultivirt wird, sollten wir die Inschrift setzen:

Eritia sicut Deus, scientes bonum et malum,

aber wir mussten auch den höhnischen Revers des Mephistopheles
beigeben :

Folg' nur dem alten Spruch und meiner Muhme, der Schlange,
Dir wird gewiss einmal bei deiner Gottähnlichkeit bange

Indem wir nun nach der Ursache fragen, warum trotz der intensiven
Schularbeit der bleibende Besitz an Wissen nur ein sehr massiger sei,

kommen wir auf den Hauptpunkt unserer Ausführungen.

Jeweilen nur auf ein einzelnes Seelenvermögen
einzuwirken, ist ein Missgriff. Alle Einwirkung muss
auf das Zentrum der Seele geschehen, denn die Seele wächst

von innen heraus. Unrichtig dargebotene Nahrung wird nicht assimilirt.

Physiologisch korrekter können wir unsere Hauptforderung auch so

fassen : Bei jeder Betätigung des Geistes müssen möglichst viele oder

alle Leitungsbahnen des Gehirns in Funktion gesetzt werden. Wir wollen
das Postulat im einzelnen motiviren.

Was bleibt im Gedächtnis? Etwa, was demselben unverstanden

eingeprägt wird? Nein. Jene gewöhnlichen Erscheinungen, dass Schüler
noch rasch vor der Unterrichtsstunde sich etwas aus dem Buche gewaltsam

einprägen, dass sie dann schon bei ihrem Referat oder kurze Zeit
nachher das Angelernte vergessen haben, dass man sie etwa sagen hört:
vor der Stunde „habe ich es gekonnt", etc. etc. — sind Belege für die

unrichtige Arbeitsweise der Schule. Das Gedächtnis wird nur leistungsfähig

bei der Mitwirkung der andern Seelenvermögen. Was durch den

Verstand hindurchging, also ganz klar begriffen wurde, was durch die

Phantasie geschaut, durch das Gemüt empfunden war, das lagert sich

von selbst bleibend in dem Reservoir des Geistes. Stellen Sie Ihren
Schülern die Aufgabe, sie sollen irgend eine ihrer Erinnerungen als

Gegenstand eines Aufsatzes wählen ; es ist tausend gegen eins zu wetten :

sie werden einen Vorgang darstellen, durch welchen ihre Phantasie oder

ihr Gemüt kräftig angeregt wurde, war es eine Festlichkeit, eine Feuersbrunst,

ein Unglücksfall oder was sonst von der Art. Was uns nicht

„etwas zu hoffen und fürchten und sorgen" gibt, geht der Erinnerung
verloren.



8

Wann arbeitet der Verstand mit bleibendem Erfolg Nicht etwa
dann, wenn ausschliesslich er allein tätig ist. Diese Art der Arbeit,
welche man als „Büffeln" zu bezeichnen pflegt, ist unfruchtbar. Die
Gegenstände, welche vom Verstände bedacht werden, müssen von der
Phantasie auch lebendig geschaut sein, und im Gemute muss sich der
Zustand der Lust an der Arbeit bilden ; das letztere ist das sicherste
Zeichen dafür, dass dem Intellekt nicht Gewalt angetan wird, sondern
dass er sich in der Tätigkeit gesund fühlt und dass er selbst in der
Arbeit beharren will.

Einseitige Einwirkung auf den Willen fördert diesen nicht. Man
erzieht durch blosses Moralisiren keine Charaktere. Wer jeden Augenblick

mit einem „man soll", „ihr sollt" bei der Hand ist, meint damit
vielleicht etwas Rechtes zu tun, er wird aber, statt den erwünschten
Eindruck hervorzubringen, die jungen Leute für das Gute nur abstumpfen
und gleichgültig machen. Verstand und Gefühl sind mitzubetätigen,
wenn wir den Willen bilden wollen. Nur wer einsieht, dass sittliches
Handeln ihm selbst und der Umgebung am besten bekommt, der will
auch aus eigenem Antriebe das Rechte tun.

Heisst es nun aber nicht den Geist überanstrengen, wenn man alle
Funktionen desselben gleichzeitig in Tätigkeit setzen will? Im Gegenteil!

Die einseitige Betätigung wirkt ermüdend, die allgemeine dagegen

kräftigend und erfrischend. Das ist es eben, dass der Mensch sich da

am wohlsten fühlt, wo alle Seelenvermögen gleichzeitig angeregt werden.
Jeder kann selbst hiefür Beispiele in Hülle und Fülle finden. Warum
lieben viele so sehr das Spiel, und was ist eigentlich das Spiel? Es

betätigt die ganze Seele: wir müssen berechnen; wir empfinden
Lust, Hoffnung, Arger, Spannung, Behagen, Furcht etc. ; wir kombiniren

Möglichkeiten mit der Phantasie; wir entschliessen uns zu einem

gewagten Coup; wir bedienen uns jeden Augenblick des Gedächtnisses,

um mit Hülfe des in ihm ruhenden Materials neue Entschlüsse

zu fassen. Und solch ausserordentlich komplizirte Tätigkeit nennen wir
eine Erfrischung! Wir bezeichnen diejenigen Berufsarten als angenehm,
welche viel Abwechslung bieten, diejenigen als langweilig, welche immer
ebendieselbe Tätigkeit von uns fordern.

Die geistige Arbeit ist also dann zugleich am angenehmsten und

am ausgibigsten, wenn möglichst alle Seelenvermögen miteinander
sich in Funktion befinden.

Wenn nach dem Vorgebrachten noch jemand einwenden wollte:
„Aber das Wissen lässt sich doch nicht entbehren, ein gewisses Mass

desselben muss unbedingt jedem jungen Menschen von der Schule für



9

das Leben mitgegeben werden", so haben wir nur noch das zu erwidern:
Eben dann wird das Wissen am sichersten und in ebenso grossem
Umfange wie bisher erreicht, wenn wir uns nicht das Wissen selbst, sondern

eine harmonische Geistesbildung zum Ziele setzen.

Wenn wir uns oben nicht haben einverstanden erklären können
mit einem Fundamentalsatze Herbarts, so stimmen wir dafür ganz
unumwunden einem andern desselben Philosophen zu: Jeder Mensch

muss sich für alles interessiren, in einem Fache aber Meister sein.

Denn ein Mensch im vollen Sinne ist doch nur, wTer alle seine Anlagen
entfaltet hat, und der da wie Faust von sich sagen kann: „Und was der
ganzen Menschheit zugeteilt ist, will ich in meinem innern
Selbst gemessen." Wer nur das Fach versteht, in welchem er beruflich

tätig ist, und sich nicht für die Angelegenheiten aller andern Menschen

interessirt, für Gewerbe, Handel, Verkehr, Staatsleben, Kunst, Wissenschaft,

der ist doch mehr oder weniger nur ein Philister oder ein Barbar.
Das kann sich natürlich nur auf solche Menschen beziehen, welche höhere

Schulen besucht haben und also mit der Fähigkeit ausgerüstet wären,
das Interesse über die Schranke der eigenen Person und des eigenen
Berufes hinauszudehnen. Vorab aber müssen, wenn sie harmonisch
erziehen sollen, die Lehrer selbst über eine allseitige Geistesbildung
verfügen. Eine Harmonie wrird beim Schüler nicht dadurch erreicht, dass

ein Dutzend einseitiger Fachmänner auf ihn einwirken. Denn auf diese

Art wird er, genau besehen, nur zu einem zwölffachen Philister gemacht,
was er so lange bleibt, bis er sich auf ein Fach, den Gegenstand seines

Berufes konzentrirt. Dann vergisst er das andere, und der einfache

Philister ist der Rest.
Nach diesen theoretischen Auseinandersetzungen kommen wir zum

praktischen Teil, Nach welchen Grundsätzen ist der Unterricht in den

einzelnen Fächern zu erteilen, wenn eine harmonische Geistesbildung
erreicht werden soll? Wir stellen zuerst in einem allgemeinen Teil die

Forderungen zusammen, welche sich gleichmässig auf alle Fächer beziehen,
nachher reden wir von den Fächern selbst und ihren Besonderheiten.

III.
Zwei Forderungen stellen wir, die für alle Lehrfächer gleiche

Gültigkeit haben sollen.
1. Der Unterricht ist zu erteilen, ohne dass dabei ein

Lehrbuch zur Verwendung kommt. Die Gegenwart leidet an
einer eigentlichen Lehrbücherepidemie; niemand vermöchte die Hochflut
von Leitfäden, Anleitungen, Kompendien etc. auch nur zu überblicken.



10

Diese Fülle aber beweist, dass man allgemein das Lehrbuch für ein

Bedürfnis hält. Es freut mich, dass ich mich auch dieser mächtigen

Zeitströmung gegenüber auf Pestalozzi berufen kann, welcher kein Buch

im Unterricht dulden wollte. Da wir in Maturitäts-, Patent- und

Staatsprüfungen so viel von den Examinanden verlangen, ohne uns Skrupel
zu machen, soll anderseits die Forderung gegenüber dem Lehrer eine

zu hohe sein, dass er seinen Lehrstoff beherrsche? Dabei kann er sich

zudem auf jede Unterrichtsstunde vorbereiten, und soll es auch tun.
Dem Schüler steht ja jederzeit zu Hause das Buch zur Verfügung, dass

er mit Hülfe desselben arbeite, nachschlage, vergleiche, ergänze. Halten
wir Erwachsene es doch auch nicht anders, und wenn wir wieder

gezwungen wären, Schüler zu sein und die Wahl hätten, den Unterricht
entweder bei einem Lehrer, der ihn frei, oder bei einem solchen, der
ihn mit dem Buche erteilt, zu besuchen, wir wären bald entschlossen.

Allerdings ist der Unterricht ohne Buch schwerer, er fordert mehr vom
Lehrer und auch von den Schülern, aber er ist anregender, allgemein
wirkend, fruchtbarer.

Der Unterricht, welcher sich immerfort an ein Buch anschliesst, hat
verschiedene Mängel. Zunächst droht er, wenn der Lehrer nicht beständig

mit ganzer Spannkraft arbeitet, auf das Niveau des Buches
herabzusinken. Dieser Satz darf nicht missverstanden werden. Lehrbücher
pflegen ja ihren Stoff mit wohlerwogener Klarheit darzulegen. Aber
dieser Stoff ist auch sehr gedrängt, logisch knapp geordnet, und das

junge Gehirn ist oft nicht weit genug entwickelt, um ganz korrekt
aufzunehmen, auch fehlen dem Schüler häufig Vorbegrifle, Zwischenglieder
und sogar die äussere Aufmerksamkeit und das innere Begehren zum
Lernen. Aus allen diesen Gründen muss sich eigentlich der Lehrer wie
ein Koch verhalten, er hat im Unterricht den Stoff so zu präpaiiren
und darzubieten, dass er von den Schülern als etwas Angenehmes mit
Nutzen aufgenommen wird. Weil dieses aber eine keineswegs leichte
Arbeit ist und beständige Klarheit über den Seelenzustand der Schüler

erheischt, so begnügt sich mancher Lehrer damit, das Material dea

Buches tale quale in den Schüler hineiuzupraktiziren. Hiemit wird freilich

für die geistige Bildung so viel wie gar nichts gewonnen, und
das unverarbeitet Angelernte vergisst sich in kurzer Zeit naturgemäss.

Wenn ein Buch benützt wird, so ist die direkte geistige Verbindung
zwischen Lehrer und Schüler unterbrochen und von beiden Seiten auf
diesen zwischen sie hineingeschobenen Gegenstand gerichtet. Dann
verliert der Lehrer das präzise Urteil darüber, was vom Schüler völlig
verstanden sei und was nicht. Wenn letzterer ungefähr in den Worten des



11

Buches über eine Sache referiren kann, so macht dies allerdings den

Eindruck, als sei sie begriffen. Aber in bezug auf das
Verständnis wird in der Regel viel zu viel vorausgesetzt.
Sogar wo etwas ganz und gar zu „sitzen" scheint, braucht man nur
den Gesichtspunkt ein wenig zu verrücken, und die Verständnislosigkeit
kann zum Vorschein kommen. Der Lehrer aber, welcher sich
ausschliesslich und unvermittelt an die Schüler hält, kann auf Schritt und

Tritt wissen, wie es mit ihnen steht und ob sie mitmarschiren. Man

gestehe sich nur eines zu : In der Schule, wo immer nur gelehrt und

gelernt werden soll, erlahmt leicht die Aufmerksamkeit und die Schüler
verziehten gerne darauf, alles Dargebotene ganz begreifen zu wollen.
Hiemit wird aber die Gefahr geschaffen, dass ein Einprägen ohne
Verständnis schulgemäss erscheint und überhaupt leicht einreisst. Wer sonst

im Leben etwas nicht versteht, erkundigt sich und bittet um eine

Erklärung, und auch die Kinder tun dies ausserhalb der Schule. Aber

in der Schule: wie oft hört man den Einwand: „Dies oder jenes habe

ich nicht verstanden, ich bitte um eine Erklärung"? Der Schüler fühlt:
Es steht ja im Buch, und darum darf man mir zumuten, dass ich es

verstehe. Wenn ich reklamire, erscheine ich als ein Schwachkopf. Ich
halte es für ein schlimmes Zeichen, dass die Schüler selten oder nie

mit einer Einrede auftreten. Denn die eigenen Äusserungen sind wie

Schöaslinge Beweise des Wachstums.

Durch die beständige Anlehnung an das Buch bekommt der Unterricht

etwas Maschinenmässiges. Wir beklagen uns über das Maschinen-

Zeitalter und treiben es in der Schule doch auch nicht besser. Bei aller

Arbeit von früh bis spät ist doch verhältnismässig wenig Selbsttätigkeit
da. Der Schüler braucht sich nicht zu fragen nach dem Gang des

Unterrichts, nicht was jetzt folgt, zu welchem Punkt man logischerweise

überzugehen habe, nicht w7ie eine Materie zu besserer Übersieht nach

Charaktermerkmalen einzuteilen sei ; das alles liegt fertig gedruckt schon

im Buche vor.
Lassen wir das Buch beiseite, so kann sich der Lehrer viel besser

dem Schüler anpassen ; dieser wird intensiver denken, und indem man

es ihm gelegentlich überlässt, den Pfad zu finden, selbst auf einen ihm

neuen Gedanken zu stossen, so lassen wir ihn der Erfinderfreude
teilhaftig werden, die zwar wohl jeder Gelehrte und Lehrer für sich

kennt, wTelche aber zu selten in der Schule aus den Augen aufleuchtet.

Sie ist ein momentaner, hoher Glückszustand, in welchem die ganze
Seele funktionirt. In ihr liegt der höchste Lohn für geistige Arbeit.
Man darf aber nicht glauben, dass auch das Nach empfinden in einen



12

ähnlichen Zustand versetze. Die tausend und tausend Erfindungen,
welche im Augenblick ihres Werdens so mächtig die Brust des

Erkennenden hoben, gehören heute zum Bestände des Überlieferten, und die

Schüler werden sehr kühl zuhören, wenn wir ihnen den Grundgedanken
des „Nathan" vorführen, wie ihn Lessing zuerst fasste, oder wenn wir
erzählen, wie mächtig Haydn ergriffen ward, als er die Stelle „es werde

Licht" in seinem eigenen Werk (Schöpfung) aufführen hörte. Aber indem
wir die Schüler selbst wieder Gedanken finden lassen, empfinden sie die

Lust für sich selber.
2. Der Unterricht soll langsam vorwärts schreiten.

Auch in diesem Punkte können wir uns auf Pestalozzi berufen.
Ein sehr rascher Gang ist heute zur Regel geworden. Die Masse

des in allen Lehrfächern zu bewältigenden Stoffes, die Examen, wo fast
ausschliesslich das viele Wissen in Betracht kommt, ja die reglementarischen

Vorschriften selbst fordern diese Hast. Also verlegt man sich

häufig, statt erziehen zu wollen, darauf, den Vorschriften zu genügen,
und so bewahrheitet sich das Wort Schillers: „Das Gesetz ist ein
Freund des Schwachen." Denn es züchtet und schützt die Mittelmässig-
keit, die ohne sonderliche Anstrengung dem genügen kann, was der Buchstabe

verlangt, sich aber nicht zu selbständiger und auf das richtige Ziel
gehender Arbeit aufrafft.

Auf eines allerdings muss der langsam fortschreitende Unterricht
verzichten : auf das systematische Durchlaufen ganzer Wissensgebiete.
Wenn manche vor diesem Verzicht erschrecken, so erblicken wir unserseits

in demselben einen grossen Gewinn : Der jugendliche Geist verlangt
noch gar nicht nach Systemen, es besteht auch die Welt in Wirklichkeit

nicht aus solchen. Wenn heutzutage das systematische Wissen
wirklich erreicht würde und Eigentum der Jugend bliebe, so würden wir
uns mit unserm Postulat nicht hervorwagen dürfen. Aber die Jungen
wissen hinterher doch blutwenig mehr von dem, was sie lernten; was
ihnen aber bleibt, ist der Dünkel, dass sie alles wissen oder alles
„gehabt haben", bei vielen Denkenden aber auch der Missmut darüber, dass

man so viele Zeit über verständnisloser Tätigkeit zugebracht. Nähme
der Abiturient das Bewusstsein mit, dass ihm ganze Gebiete terra
incognita geblieben, so wäre es viel besser um ihn, seine Bildung, seine

Lust zu späterer Arbeit und die Fähigkeit zu solcher bestellt.

Heute aber stehen wir mit der Pflege der Vielwisaerei in direktem

Widerspruch zu Pestalozzi — und wir nehmen keinen Anstoss daran;
die Lehrer selbst müssen sich immer wieder aufs neue ihren eigenen
Unterrichtsstoff einprägen, um ihn den Schülern beibringen zu können —



13

und wir sehen darin, dass die Schüler alles Wissen besitzen sollen, keine

unnatürliche Forderung; wir können uns im Leben alles Wissenswerte

jeden Augenblick verschaffen und müssen dies trotz der Schule tun, wo
wir seiner bedürfen — und wir bilden uns ein, den Schülern dasselbe

für die Dauer des Lebens mitzugeben ; wir vernachlässigen über der
Viehvisserei die Erziehung des Menschen, die Pflege seines Gemütes,
seines Rechtlichkeitsbewussteins, seines wahren Ehrgefühls, seiner

Empfänglichkeit für die Lust am Schönen — und wir erblicken darin keine

Unterlassungssünde.

Wir lachen über jene Bädeker Reisenden, welche mit dem roten
Bande in der Hand die Kunstgalerien durchhasten und, wenn sie eine
Minute vor einem Gemälde gestanden, dessen Erkenntnis wiederholt die

Betrachtung von Stunden erforden würde, glauben und sagen, „sie hätten

es auch gesehen". Aber die Eindrücke, welche die Schule den Kindern
gibt, sind nicht besser, nicht kräftiger, nicht bleibender. Stelle man
sich zwei Photographien desselben Objektes vor: die eine ist so

verwischt, dass man nicht weiss, ob man ein Wolkengebilde oder das

Porträt eines Menschen vor sich hat; die andere ist klar, scharf,
markirt. Unsere Schule will lieber den Kindern fünfzig Bilder der ersten

Art mitgeben, als fünf von der zweiten. Wenn sie ein bisschen über eine

Sache stammeln können, nehmen wir an, die Kinder haben dieselbe

erfasst, also weiter, weiter! Und dabei behauptet man, wo sich ein
Anlass zum Reden bietet : Für die Jugend sei nur das Beste gut
genug!

Der Forderung, der Unterricht solle langsam fortschreiten, bringt
man zwei ganz falsche Vorurteile entgegen : er würde langweilig sein,
und das Arbeitsmass werde vermindert.

Was die Langeweile anbetrifft, so hätte die gegenwärtige Schule

sehr wenig Grund, sich vor derselben zu fürchten, da so viele Kinder
fast beständige Apathie zeigen. Wie leidenschaftlich leben sie draussen,

wie ist alles an ihnen tätig, wie wechseln in ihrer Seele Begehren,
Versagen, Aufwallung, Liebe und Hass; wie erfassen sie klar und schnell,

wo sie unter sich sind! Und wie wird ihr Leben schemenhaft in der

Schulbank, wo der Geist sich so oft im Halbschlummer befindet! Aber
eben nicht ein flüchtiger, sondern ein gründlicher Unterricht wirkt
anregend; er lässt dem Schüler Zeit zum Schauen, zum Denken, zum

Empfinden, alles Neue vom Bekannten aus zu vergleichen und zu

erfassen. Solcher Unterricht nimmt die Kräfte des Lehrers und des

Schülers stärker in Anspruch, denn es ist schwieriger, die Anlagen des



14

jungen Menschen allseitig zu entwickeln, das Dargebotene ganz dem

Verständnis zu erschliessen, Vorstellung skraft und Gemüt in Tätigkeit
zu setzen, als bloss den Kopf mit Wissen anzufüllen, wie es auch

schwieriger wäre, in einem Examen den gesamten seelischen und

geistigen Stand eines Menschen, ala bloss seine Kenntnisse
festzustellen.

Wo finden wir aber den rechten Taktmesser, um zu wissen, wie
rasch oder wie langsam wir fortschreiten sollen? Heutzutage wirkt der

Umfang einer Disziplin oder der Inhalt eines Lehrbuches bestimmend.
Darum wächst mit dem wissenschaftlichen Material auch der Lehrstoff
der Schule beständig, und die Zumutungen an die Jugend werden grösser.
Und doch bleibt sich diese und ihre Leistungsfähigkeit durchschnittlich

ungefähr gleich. Nicht ausserhalb dem Kinde, sondern in ihm selbst

muss der Masstab für das Tempo des Fortschreitens gefunden werden :

es heisst Naturgemässheit. Wir gehen von keiner Sache weg, sie

sei denn von grund aus erfasst und zwar nicht bloss für den Moment
und für die nächste Lehrstunde. Wir sollten die Zeit haben, jeden
Gegenstand, welcher zur Behandlung ausgewählt wird, durch die Schüler

selbständig darlegen, von verschiedenen Seiten beleuchten, mit Beispielen
belegen, zum Leben in feste Beziehung setzen zu lassen. Jede gute
Arbeit erfordert Zeit, und das Leben verlangt von jedem Einzelnen gute
Arbeit. Kein Schuhmacher kann einen Gesellen brauchen, der flüchtig
und ungenau ist; jeder Handwerker in der Werkstatt, jeder Rechner in
der Schreibstube, jeder Packer im Magazin, jeder Bauer in Scheune und

Stall, bei der Saat und bei der Ernte, beim Dreschen und Keltern, jeder
Krämer im Verkaufsladen muss genaue Arbeit verrichten. Kann das

die Schule auch? Ist es uns unter den bestehenden Verhältnissen möglich,

die Aufwachsenden zu guten Arbeitern heranzuziehen, ihnen Genauigkeit

und Gewissenhaftigkeit gleichsam zur Natur zu machen? Die
Überfüllung mancher Schulen, das Mitschleppen unfähiger, arbeitsscheuer

Lfute in Mittelschulen, deren Besuch doch nicht obligatorisch ist, die

überladenen Lehrpläne, die zur Schablone gewordenen Examen, die durch
unzureichende Bezahlung bedingte Abhängigkeit vieler Volksschullehrer
verhindern eine Lehrweise, welche besserer Erkenntnis entspräche. Wohl

mag es noch lange dauern, bis unsere Wünsche sich erfüllen. Denn es

müssen manche Vorurteile und manche Einrichtungen, die noch für gut
oder unerlässlich gelten, erst verschwinden, und damit pflegt es langsam
zu gehen. —

Nach diesen allgemeinen Ausführungen wollen wir in der Weise
auf die einzelnen Lehrfächer übergehen, dass wir jeweilen nur die wich



15

tigsten Gesichtspunkte herausheben. Wir erinnern hier an Erasmus von
Rotterdam, welcher forderte, dass die Jugend unterwiesen werde in
alten Sprachen, Geographie, Geschichte, Naturgeschichte — „durch
welche Studien man lernt das Herz rühren". Rühren wirklich die

heutigen Unterrichtsmethoden das Herz Oder nach unserer Fassung : Wirkt
jeder Lehrer auf das Zentrum der Seele und auf den ganzen Menschen?

IV.
Wir ziehen in Betracht die Muttersprache, fremde Sprachen, Mathematik,

Geographie, Naturkunde, Geschichte, Zeichnen, Gesang und Musik.

1. Die Muttersprache.
Unsere Bemerkungen zu diesem Fache beschränken sich auf Lektüre

und Literaturgeschichte.
Die Lektüre in Verbindung mit der Besprechung des Gelesenen

liegt noch vielfach sehr im argen. Dieser Unterricht hat doch wohl den

Zweck, den Schüler auf rechte Weise lesen zu lehren, d. h. ihn fähig
zu machen, dass er Geist und Form des Gelesenen ganz in sich

aufnehme, dass er später auch bei rascher Lektüre doch den ganzen Nutzen
und Genuss habe, welchen ein Lesestück bieten kann und dass er auch

lerne, Gutes von schlechter Ware zu' unterscheiden. Zu alledem ist
freilich die Betätigung des ganzen Menschen nötig, darum muss bei der

Lektüre auch der ganze Mensch beschäftigt und entwickelt weiden.
Zwischen Prosa und Poesie ist wohl zu unterscheiden, denn beide

sind in der Tat so verschieden wie eine Marmorbüste vom Feldspat in
der Mineraliensammlung, wie ein Gemälde von einem Farbenspektrum.
Denn Poesie ist Kunst. Das poetische Lesestück hat mit der Prosa nur
das gemein, dass es auch zuerst mit dem Verstände klar erfasst werden

muss, denn allem andern geht, wie überall, das Verständnis voran.
Wenn wir ein Prosastück verständig ganz erfasst haben, so ist die

Arbeit getan. Wir lesen eine Abhandlung, die Beschreibung einer fremden

Landschaft, eines Naturphänomens etc.: unter Zuhilfenahme der

Vorstellungskraft müssen die Lesenden eine Anschauung und ein klares
Verständnis des dargestellten Objektes bekommen. Haben wir aber eben

dasselbe mit einem Gedichte auch erreicht, dann muss erst diejenige

Wirkung sich geltend machen, welche der Poesie eigen ist; man könnte

sagen: die wichtigste Arbeit bei der Erklärung von Gedichten beginnt erst

da, wo sie bei der Prosa aufhört.
Die schlechteste Erklärungswreise für Prosa wie für Poesie ist

diejenige, wo der Lehrer nur einzelne Wörter und Begriffe aus dem Texte



16

heraushebt und umschreiben lässt. Wo beispielsweise Hebels „Herr
Charles" gelesen wird, stellt der Lehrer die Frage: wo ist Petersburg?
dann was heisst das: „von Geburt ein Franzose?" dann: wo ist Polen?
Und so geht es fort. Es wird auf keinen Gedankenzusammenhang
gedrungen, die Schüler haben überhaupt bei diesem ausschliesslichen

Aufpicken von Wörtern keine Ahnung davon, dass in dem Lesestück

vernünftiger, erfassbarer, anschaulicher Inhalt ruht; sie gewöhnen sich so

sehr an die gedankenlose Erklärungsweise, dass sie nach dem Durchlesen
eines neuen Stückes zuweilen kein Wort über den dargestellten Gegenstand

vorbringen können. Dass man dem Schüler neue Begriffe erklären

muss, ist ja selbstverständlich, aber das ist nur ein kleiner Teil der zu

verrichtenden Arbeit und nur das Anfängliche und Vorbereitende.
Besser schon ist es, wenn die in den Sätzen ausgesprochenen

Gedanken vom Schüler erfasst werden müssen. Aber diese Arbeit wird
auch häufig so matt verrichtet, dass die Lesenden sehr wenig davon

gewinnen. Und es genügt eben nicht, einzelne Gedanken jeweilen für
sich zu erfassen, der ganze Inhalt muss als Eines aufgenommen werden.

Bei der Poesie aber kommt hinzu, dass das Dargestellte mit der
Phantasie lebendig geschaut und dass alle Affekte im Gemute empfunden
werden, welche das Gedicht erregen will. Ein Beispiel. Wir lesen

Schillers „Siegesfest":

Priams Feste war gesunken, Sassen auf den hohen Schiffen

Ti'oja lag in Schutt und Staub, Längs des Hellespontos Strand,
Und die Griechen, siegestrunken, Auf der frohen Fahrt begriffen
Reich beladen mit dem Raub Nach dem schönen Griechenland.

Nichtsnutzig ist eine Besprechung, die da nur Wörter heraussucht:
Was ist eine Feste? Was ist Priams Feste? Wo lag Troja? WTas

heisst siegestrunken? etc. etc. Die Lesenden müssen das glanzvoll herrliche

Bild vor ihrer Vorstellungskraft erstehen lassen ; sie sollen sich selbst
mit den Griechen auf den hohen Schiffen befinden und vor sich einerseits

einwärts im Lande das gebrochene rauchende Troja, auf der andern
Seite das im Sonnenglanze schimmernde grüne Meer sehen und dessen

Rauschen hören; sie sollen die Stimmung der Sieger teilen, die nach

zehnjährigen Beschwerden, nach herbem Leide endlich, die Brust vom
Gefühl des Erfolges geschwellt, sehen wie die Kiele der Schiffe sich

westwärts wenden zur Heimkehr in das schöne lang vermisste Vaterland,
aus dem während des ganzen Kriegszuges keine Kunde hierhergedrungen.
Siegesfreude, Trauer um die Verlorenen, beglückende Sehnsucht nach
der Heimat, leises Bangen wie wir die Unsrigen etwa treffen werden —
alle diese Gefühle müssen auch in unserer Seele leben, so will es der



17

Dichter; wenn wir aber nichts schauen und nichts empfinden, so haben

wir die Poesie nicht genossen, sondern mit der „Erklärung" eines

Gedichtes nur eine sklavische und sinnlose Arbeit verrichtet. —
Der Literaturgeschichte würden wir für Mittelschulen durchaus eine

sekundäre Stellung anweisen. Wir unterschätzen ihre Bedeutung als
Bestandteil der Kulturgeschichte nicht. Aber die erste Hauptsache ist
selber lesen. Wie gelangt man eigentlich auf natürlichem Wege zur
Literaturgeschichte? Doch so, dass, wenn uns ein Gedicht interessirt
und erfreut, wir gerne wissen möchten, wer derjenige war oder ist, dem
wir dasselbe verdanken. Literaturgeschichte ohne Kenntnis der Literatur
selbst ist ein Luftschloss. J) Es wäre gewiss viel fruchtbarer, den Geschmack
der jungen Leute zu bilden u. a. in der Weise, dass man nach dem

Durchlesen zunächst eines kleinen Gedichts die Frage stellt: wie gefällt
euch das? Ich gestehe, dass es mir niemals unangenehm war, die
Antwort zu bekommen : Ich finde nichts Besonderes daran Sie zeigt
den wahren Stand der Dinge und zeugt von Aufrichtigkeit. Es ist dann
die Sache des Lehrers, das Verständnis zu öffnen für wirkliche poetische
Schönheit und dahin zu gelangen, dass die Schüler ein Gedicht mit
Bewusstsein von Herzen lieb bekommen, wenn es solches verdient. Ich
halte es für möglich, dass junge Leute, welche die ganze
Literaturgeschichte von den Merseburger Zaubersprüchen bis auf Sudermann
durchwandert und alle Hauptwerke der Klassiker aus der Literaturgeschichte
kennen gelernt:haben, trotzdem am Berge stehen dürften, wenn sie

selbständig urteilen und ihren Geschmack beweisen sollten.

i) Mit grosser Befriedigung habe ich im „Kunstwart" (zweites Augustheft 1896)

folgende Äusserungen eines Rezensenten gelesen: „Solange ich in deutscher Literatur

unterrichtete, hat es mich immer am meisten gewurmt und empört, dass ich gegen
meine feste Überzeugung den Schülern auch über deutsche Dichtung abfragbaren
Stoff einbläuen müsste, anstatt sie in erster Linie in den Geist und in das Verständnis
der Dichtungen einzuführen und ihren Geschmack bilden zu dürfen. Das Examen

ist das drohende Gespenst, das den Lehrer abhält, sein Bestes zu geben ; Geschmacksbildung

ist kein Gegenstand, der sich abfragen lässt; dagegen stehen Lehrer, Schüler
und Schule glänzend da, wenns im Examen Schlag auf Schlag geht: „Wann und
wo wurde Johann Ludwig Gleim geboren?" „1719 zu Ermsleben!" „Wohin hat
Paul Fleming seine grosse Reise unternommen?" „Nach Russland und Persien

1635—39." „Welches ist das Hauptwerk von Hans Michael Moscherosch?" „Wunderliche

und wahrhafte Gesichte Philanders von Sittewald, herausgegeben seit 1640."

Auf diese triste Abfragerei musB der Unterricht eingestellt werden, wenn anders er
für das Examen fruchtbar sein soll Die grosse Mehrzahl (der Lehrer) ist durch
die öde Methode, nach der ihnen meist auch auf der Universität Literatur und Poesie

vorgeführt worden Bind, so einseitig gedrillt für die formal-philologische Behandlung,
dass ihnen das Verständnis für den Kern des Poetischen einlach abgeht.

Schweiz. Pädagog. Zeitschrift. 1897. 2


	Die Behandlung der einzelnen Unterrichtsfächer im Dienst einer harmonischen Geistesbildung : 1. Teil

