Zeitschrift: Schweizerische padagogische Zeitschrift

Band: 7 (1897)

Heft: 4

Artikel: Uber den Anthropomorphismus oder die Vermenschlichung der Natur
im Denken und in der Sprache : 7. Teil

Autor: Bosshart, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-789027

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-789027
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

179

Uber den Anthropomorphismus
oder
die Yermenschlichung der Natur im Denken und in der Sprache.
VYon Dr. J. Bosshart.

YiL

Nachdem wir den Anthropomorphismus in seinem mutmasslichen
Ursprung aufgespiirt und auf seinem Entwicklungsgang durch Mythologie,
Sage und Aberglauben bis in die Kinder- und Ammenreime verfolgt
haben, bleibt uns noch iibrig, zu untersuchen, was von ihm in der von
uns gesprochenen Sprache noch vorhanden ist. Denn eine so iippig
wuchernde Pflanze, wie der Anthropomorphismus es einst gewesen sein
muss, kann nicht von einem Tag auf den andern abgestorben und spur-
los verschwunden sein: wie sich von dem alten Glauben unserer Vor-
fahren im Gedéchtnis des Volkes noch manche Ziige als Aberglauben
erhalten haben, so werden sich auch in der Sprache Uberreste vorfinden
von jener primitiven Vorstellungsweise, die in allen Wesen, lebendigen
wie toten, menschliche Art voraussetzte. Wir sagen Uberreste, denn
dass der Anthropomorphismus in gleichem Masse, wie sich die naiven
Volker zu Kulturvolkern entwickelten, zuriickgedringt wurde, liegt in
der Natur der Sache. Nur in den religitsen Vorstellungen, denen die
Menschheit immer mehr oder weniger naiv gegeniiberstehen wird, hat er
das Feld noch behauptet. Dass er in unserem sonstigen Denken keine
bedeutsame Rolle mehr spielt und nicht mehr lebendig ist, kann jeder
an sich selbst beobachten. Freilich einer, der unser Denken nur nach
unserer Sprechweise beurteilte, der alles, was wir sagen, wortlich ndhme
und z. B. bei dem Satz: ,Der Blitz hat in ein Haus geschlagen®, an
ein wirkliches Dreinschlagen dédchte, miisste zu einem andern Schluss
kommen. Tatsache ist, dass, obschon wir die alten mythologischen Vor-
stellungen zum gréssten Teil aufgegeben haben, wir diemythologische
Ausdrucksweise wie so manches andere Erbgut treulich bewahrt



180

haben und noch immer anwenden — freilich meistens rein #usserlich
und unbewusst —, besonders im Gebiet des Abstrakten. Sagen wir z. B.:
,Das Wort hatihn todlichverletzt; die Liebe hat ihn ver-
blendet; der Gram hat ihn gebeugt®, so ist das, dusserlich be-
trachtet, das gleiche, wie wenn die Alten sagten, Amor habe jemand
mit seinen Pfeilen getroffen oder verwundet. Von solchen
Ausdriicken wimmelt es in unsern modernen Sprachen. Das hat seinen
Grund darin, dass, wenn das menschliche Denken in langsamem oder
raschem Prozess umgestaltet und in andere Geleise gelenkt wird, seinem
Organ, der Sprache, diese Verinderungen nur zum geringsten Teile
dusserlich aufgeprigt werden. Sagen wir doch trotz Galilei heutzutage
noch, die Sonne gehe auf und unter. Dem Prinzip des kleinsten
Kraftmasses treu, verfihrt eben die Sprache im allgemeinen nach dem
Grundsatz: ,Neuen Wein in alte Schliuche* d. h. sie hilt die einmal
vorhandene ,dussere Sprachform“ mit konservativer Zahigkeit fest und macht
sie zur Trigerin des neuen Gehaltes. Wie viele noch empfundene und
nicht mehr empfundene mythologische Reminiszenzen in unserer Sprache
vorhanden sind, mag am Beispiel des Todes gezeigt werden.
Bezeichnend sind schon die verschiedenen Namen, die er trigt: Bald
ist erein Mdhder oder Sensenmann, franzosiseh le grand faucheur;
bald ein Schnitter, englisch death the reaper. Dem entsprechend legt
man ihm als Symbol Sichel oder Sense bei, mit denen er seine Opfer
niederstreckt. Noch mannigfaltigere Form hatte er im Mittelalter: Geiler
von Kaisersberg nennt ihn Holzmann, d. h. Forster, der ,iibersicht
keinen Baum, er hauet sie alle ab“. In andern Quellen finden wir ihn
mit einem Seil versehen, an das er die Toten bindet, um sie wegzu-
fiilhren: maneger quam an des Todes Seil (Lohengrin 123); ei waz ni
dem Tode geschicket wart an sin seil (Lohengrin 115). Der Franzose
nennt ihn la camarde, den Stumpfnasigen, wohl nach dem entfleischten
Schiidel, so sagt P. Scarron: je vois la mort qui me muguette, mais cette
camarde est bien folle. In gewissen Gegenden Deutschlands heisst er
~Streckefuss oder Streckebein, weil er den Sterbenden die Glieder streckt.
Ausser diesen werden ihm noch eine Reihe anderer Titigkeiten zuge-
schrieben: er blédst uns das Lebenslicht aus, wie er bei den Alten die
Fackel senkte; Maler fiihren ihn tanzend, zuweilen musizirend vor;
er entreisst uns das Liebste oder holt sich ein Opfer und manchmal
jihlings. So sagt der Dichter: ,Rasch tritt der Tod den Menschen an.*
Er ereilt uns und rafft uns hinweg. Manchen Leuten sitzt er nach
dem Sprichwort auf der Zunge; wenn einer einen Schauder empfindet,
sagt man, der Tod laufe ihm iibers Grab. Von schwer Erkrankten



181

behauptet man, der Tod schaue (blick e) ihnen aus den Augen ; sterben
heisst mit Tod abgehen, also eigentlich in Begleitschaft des Todes
sich entfernen (vergleiche auch verscheiden); wer ihm verfallen ist,
wird ein Kind des Todes genannt. Viele mogen nicht warten, bis er
zu ihnen kommt: sie holen sich ihn (er hat sich bei diesem Wagnis den
Tod geholt), andere suchen und finden ihn, z. B. in den Wellen. Will
man zu verstehen geben, dass einer dusserst langsam sei, so sagt man,
er wire gut nach dem Tode zu schicken. Der Mensch ringt mit dem
Tode, und jeder erliegt ihm einmal oder wird von ihm er wiirgt im Todes-
kampf. Wenn die Attribute, die man ihm beilegt, zutreffen, so ist er
ein unangenehmer Kamerad; er ist meist der grimme, der herbe, der
bittere, unbarmherzige, unerbittliche, grausame, erbarmungslose, heim-
tiickische, schreckhafte; er wirft seine dunkeln Schatten vor sich her, und
seine Hand ist kalt. Doch spricht man auch von einem sanften und
erlosenden Tod. Er kennt auch Schonung und hat nach der Welt Meinung
schon manchen Unwiirdigen verschont; Freund Hein wird man sich
nicht anders als freundlich vorstellen konnen. Der Tod ist auch ein
hoflicher Mann, er klopft meistens an, bevor er eintritt. Zuweilen ldsst
ihn sein Gedédchtnis im Stich: so sagt man von steinalten Leuten, der
Tod habe sie vergessen. Auch iibertolpeln lésst er sich: erholt sich
einer von einer schweren Krankheit, so schligt er dem Tod ein Schnipp-
chen. Sind die Gerechtigkeit und die Liebe blind, so ist der Tod taub:
death is deaf, und hears no denial, sagt der Englinder. Diese Ziige
konnten leicht vermehrt werden, besonders wenn man die Gebilde der
dichterischen Phantasie verzeichnen wollte. Wir lassen es dabei bewenden
und fiigen pur noch eine Bemerkung iiber die #ussere Erscheinung
des Todes an. Wihrend ihn die Alten in vollkommener, mensch-
licher Gestalt, als Genius mit einer Fackel darstellten, hat das christliche
Mittelalter mit seiner ausgesprochenen Vorliebe fiir das Groteske das Modell
fir ihn nicht unter den Lebenden gesucht, sondern aus dem Grab heraus-
gewiihlt, und diese Vorstellung hat im Volksgeist so tiefe Wurzeln ge-
schlagen, dass wir Miihe haben, uns den Tod anders als in Gestalt eines
wackeligen, klappernden Gerippes vorzustellen. Sein Symbol ist der
fleischlose Schiidel geworden, der uns in den Apotheken auf den Gift-
flaschen angrinst.

Wie vom Tod, so reden wir von einer Menge anderer abstrakter
Begriffe. Wir sagen: Der Schlaf hat ihn iibermannt, iberwiltigt; die
Angst sitzt ihm im Nacken; der Hunger ist der beste Koch; die Kraft
versagt ihm; der Wille erlahmt; wo die Liebe einzieht, zieht die Ruhe
aus; Liebe und Herrschaft dulden keine Gesellschaft; die Strafe

Schweiz. pidag. Zeitschrift, 1897. 14



folgt der Siinde auf dem Fuss; die Zeit heilt alle Wunden; die Hoff-
nung tduscht, sie ist eitel u. s. w. Aber nicht nur der gemeine Mann,
sogar der niichterne Naturforscher ist zu einer &hnlichen Ausdrucksweise
gendtigt. Driickt er sich, dusserlich betrachtet, nicht mythologisch aus,
wenn er sagt: ,Gleiche Pole stossen sich ab; eine Maschine wird
von Dampf getrieben (Dampfkraft); die Atome verbinden sich;
die Wirme dehnt die Korper aus; nacktes Protoplasma bildet
die weissen Blutkdrperchen; die Reibung erzeugt Wirme ?“

Formell betrachtet liegt diesen Redensarten die gleiche Anschauungs-
und Denkweise zu grunde, die wir in den friihesten Sprachepochen, z. B.
bei der Namengebung, angetroffen haben, wo die Buche als die ,essbare
Friichte hervorbringende“ erkannt wurde. Inhaltlich freilich ist der Unter-
schied gewaltig: unsere Vorfahren werden im Baum wirklich ein ihnen
innerlich verwandtes Wesen vermutet haben, wihrend uns !) eine solche
Vorstellungsweise durchaus fremd ist, so fremd, dass wir den eigentlichen
Sinn der alten, von uns respektirten Ausdrucksweise erst durch einen
Akt der Uberlegung wieder erkennen.

Vergleichen wir die eben angefiihrten Redensarten mit denjenigen,
die wir verzeichnet haben, um die volkstiimlichen Vorstellungen vom
Tod zu charakterisiren, so fillt uns gleich ein bedeutender Unterschied
auf in bezug auf den Grad der anthropomorphischen Ausbildung: Der Tod
tritt uns als ein Wesen entgegen, das auch in der #dusseren Erscheinung
deutlich nach menschlichem Muster gebildet ist; bei Ausdriicken, wie:
»Die Reibung erzeugt Wirme®“, ist von einer solchen Gestaltung keine
Rede. Dort haben wir wirkliche Personifikation, hier nur einen
Ansatz dazu, eine Art primitiver mythologischer Ausdrucksweise, ohne
Vorstellungen mit bestimmten Umrissen.

In den Personifikationen selber konnen wir wiederum zwei Gruppen
unterscheiden, die freilich nicht scharf voneinander abzugrenzen sind,
von denen vielmehr die eine in einem langsamen, aber bestindigen Zer-
setzungsprozess in die andere hiniiberfliesst. Sage ich z. B.: der Tod
hatihmein Bein gestellt® und ,er ist mit Tod abgegangen®,
so wirke ich nicht in beiden Fillen gleich intensiv auf die Phantasie des
Hoérenden: beim ersten Beispiel wird er kaum anders konnen, als sich
den Tod als eine Person zu denken, die heimtiickisch eine andere zu
Fall bringt; durch den zweiten Satz dagegen wird schwerlich ohne einen
besondern Denkakt das Bild eines uns dihnlichen Wesens erweckt werden.
Das erste Beispiel enthilt eine Personifikation, die sowohl formell, als

1) Die Kinder natiirlich ausgenommen.



183
auch inhaltlich als solche empfunden wird, lebendig ist, im zweiten
hingegen haben wir eine Personifikation nur noch der Form nach, in-
haltlich ist sie tot.

Es ist das Los der lebendigen Personifikationen allmilig abzu-
sterben, ein Los, das sie mit allen Metaphern gemein haben: sie alle
verlieren durch den Gebrauch ihre sinnliche Seite, ihre Anschaulichkeit,
-und iibrigbleibt nur der abstrakte Kern, gewissermassen die Seele.

So kommt es, dass unsere Kultursprachen zum guten Teil aus altem,
versteinertemSprachgut bestehen,indem dieabgestorbene anthropomorphische
Anschauung noch mehr oder weniger leicht erkennbar ist. Schon ein
gewohnlicher Satz wie: ,Das Gewitter ziirnt“, ist ohne Annahme der
Wirkung des Anthropomorphismus nicht recht verstindlich. Er ist
auf eine Stufe zu stellen mit dem Satz: ,der Vater ziirnt“ und derjenige,
der ihn oder einen #hnlichen zuerst bildete, den Begriff ,ziirnen“ zum
erstenmal auf ein lebloses Wesen iibertrug, musste in diesem einen titigen
Willen und Leidenschaft vermuten, sonst hdtte er es nimmer als das
o Ziirnende“ erkennen konnen.

Am deutlichsten tritt uns diese Anschauung heutzutage noch bei
den reflexiven Verben entgegen. Der sich seines Willens bewusste
Mensch konnte von sich sagen: ,Ich bewege mich“, er konnte sich als
ein Doppelwesen auffassen und dem einen Teil die Rolle des Subjekts,
dem andern diejenige des Objekts zuteilen; so hatte er auf der einen
Seite das wollende ,Ich“, auf der andern das durch dieses zu be-
wegende, zu regirende, den Korper. Bei der leblosen Natur war
diese Zweiteilung nicht von vornherein gegeben; bevor man von einer
Sache, z. B. von einer Wolke sagen konnte, sie bewege sich, musste
ihr menschliche Art, vor allem ein Wille zugeschrieben werden. Wir
freilich miissen diese Operation nicht mehr ausfilhren, dank der Ver-
gesslichkeit; wir empfinden das riickbeziigliche Pronomen in vielen
Fillen nicht mehr als Objekt; sich bewegen heisst fiir uns nichts
anderes mehr als seinen Platz &ndern, gehen oder verschoben werden,
wobei die Vorstellung einer treibenden Kraft, eines Willens, ganz aus
dem Bewusstsein geschwunden ist. Wir wenden deshalb die reflexive
Form vor allem an, wenn wir die tdtige Kraft nicht kennen, oder wenn
uns an deren Benennung nichts gelegen ist. So sagen wir, ,der Wind
legt sich“; die Blitter riihren sich; der Himmel iiberzieht sich; der Tag
neigt sich; die Erde dreht sich, die Sonne erhebt sich, verfinstert sich ;
ein Geschoss verirrt sich® u.s. w.

In vielen Fillen sollte logischerweise das Passivam stehen, so in
folgenden Redensarten: ,Die Erde bedeckt sich mit Schnee; Salz 16st



184

sich in Wasser auf; das macht sich leicht; das findet sich“ u.s. w.
Diese Ausdrucksweise ist bekanntlich weit verbreitet im Sprachleben.
Der Franzose, der das Passivam verloren hat, sagt fiir das zweideutige
,la porte est fermée“: la porte se ferme, und gleich driickt sich der Ita-
liener aus.

Etwas anders verhélt es sich mit den Ausdriicken: Der Himmel
wolbt sich; eine Kugel rundet sich; die Ebene dehnt (breitet) sich aus,
erstreckt sich; ein Baum erhebt sich; ein Tal wendet sich; ein Ab-
grund offnet sich; das Wasser kriiuselt sich u. s. w. Diese Redensarten
verdanken ihr Dasein dem Bestreben, die Rede plastisch zu gestalten, den
Sinnen, nicht den #ussern, wohl aber den innern, und damit der Phantasie
Nahrung zu geben: sie verwandeln ndmlich alle das Sein in ein Werden,
den Zustand in das Entstehen, sind also praktische Anwendungen jenes
Gesetzes der Asthetik, das Lessing in seinem Laokoon entwickelt hat.

* Die bis jetzt angefiihrten Beispiele, enthalten sie nun Personifikationen
oder nur Ansdtze dazu, sind sprechende Zeugen dafiir, dass auch die
Arier einmal jenes Entwicklungsstadium durchmachten, in dem augenblick-
lich noch viele wilden Stimme sich befinden, und in welchem das Uni-
versum durch eine in den Dingen wohnende Geisterwelt in Titigkeit ge-
setzt und erhalten wird. Jene Zeit liegt weit hinter uns, aber sie ist
nicht hinabgesunken, ohne der Sprache ihr Geprige aufzudriicken. Frei-
lich wie der alte Geist verschwand, ist auch sein Werk, die alte Art
des Vorstellens und Denkens erstarrt, und erlahmt ist die einst so leicht-
beschwingte Phantasie; es ist, als habe ihr die wachsende Naturerkenntnis
die Fligel gestutzt. Wird die Volksphantasie von der Volkssprache treu
widergespiegelt, so erscheint sie uns arm und matt gegeniiber ihrem
einstigen Schwung. Nur auf dem Gebiet des Abstrakten, auf dem sie
vollig freie Bahn hat, ist sie noch fihig, ausgebildete, anthropomorphische
Gestalten zu erzeugen oder doch wenigstens iiberlieferte fest zu halten.
In der konkreten Welt aber, die sie sich gewthnt hat unbeseelt zu denken,
bringt die Phantasie eigentliche Anthropomorphisirung nicht mehr zu
stande. Alles was sie da erzeugt, ist nichts als Stiickwerk. Wohl kann
es cinem Maurer einfallen, den untersten Teil einer Mauer deren Fuss
zu heissen, aber dabei ist kein eigentlicher Anthropomorphismus mehr im
Spiel. Der psychische Vorgang mag etwa folgender sein — wobei wir
die Maoglichkeit einer Analogiebildung nach ,Fuss eines Baumes“, | Fuss
eines Berges“ ausser acht lassen: Der Mann gewahrte z. B., dass der
unterste Teil einer Mauer, das, worauf alles andere sich stiitzt, morsch
und baufillig war und suchte seiner Wahrnehmung auf prignante Weise
Ausdruck zu verleihen. Durch eine gliickliche Anschauung und Abstrak-



185

tion erschien ihm der betreffende Mauerteil im Bilde des untersten
Teiles seines eigenen Korpers, und er sagte: ,Der Fuss der Mauer ist
morsch.“ Bei diesem Vorgang musste natiirlich der Begriff ,Fuss®
eine griindliche Veréinderung erfahren: Dass der Fuss aus Fleisch und
Knochen besteht, Zehen, eine Sohle, eine Ferse, einen Rist und eine
bestimmte Form hat, dass er beweglich ist und zum Gehen dient, musste
vergessen werden und bleiben durfte im Bewusstsein nur die Vorstellung,
dass er der unterste Teil des Korpers und dessen Stiitze ist. Erst als
der Begriff so umgestaltet war, konnte er und mit ihm das Wortzeiclien
auf die Mauer iibertragen werden. Dies ist im Prinzip der Vorgang bei
jeder Ubertragung: Gleichsetzung zweier Abstraktionen und Benennung
einer namenlosen oder, nach der subjektiven Auffassung des Denkenden,
mangelhaft benannten nach einer bekannten. Durch diesen Prozess biisst
natiirlich die Sprache ihre Sinnlichkeit ein, die Begriffe werden
verallgemeinert, verflacht, ihrer Eigenart beraubt. Es
- wiire aber ein Irrtum, dies der Sprache als Mangel anzurechnen; nur
vom poetischen Standpunkt aus wire ein solches Urteil berechtigt, nimmer
aber vom praktischen; deon durch dieses Abschleifen der Einzelheiten
wird sie in stand gesetzt, den ndmlichen Begriff auf eine Menge neuer
Objekte zu ibertragen, die sie vorher unfihig gewesen war, genau zu
bezeichnen ; sie kann also auf diese Weise ihre Begriffssphire erweitern
ohne ein neues Wort zu schaffen, was einer Kraftersparnis gleich-
kommt.

Mit Ausdriicken wie ,Fuss einer Mauer® werden wir es in dem
folgenden noch zu tun haben, d. h. mit Ubertragungen oder Metaphern
im landldufigen Sinn des Wortes. Wir miissen indessen ausdriicklich
bemerken, dass wir zu dieser Einschrinkung nur gelangten, indem wir
die Sprache der Dichter von unserer Untersuchung ausschlossen. Dass
die dichterische Phantasie heute noch so gut wie- vor 3000 Jahren
Sterne, Biume, Steine mit vollkommener menschlicher Gestalt ausriisten
kann, ist bekannt. Ja, es scheint geradezu einer ihrer wesentlichen
Ziige zu sein, alte, ausser Gebrauch gekommene Ausdrucksmittel wieder
aufzufrischen und zu beleben. Als Beweis wollen wir aus der grossen
Fiille von Beispielen nur an jene Ode erinnern, in der Gothe, statt Ma-
homets Leben zu erzihlen, uns die Schicksale eines Stromes vor Augen
fiihrt :

Uber Wolken

Néhrten seine Jugend

Gute Geister

Zwischen Klippen im Gestriuch.



186

Jinglingfrisch

Tanzt er aus der Wolke

Auf die Marmorfelsen nieder,
Jauchzet wieder

Nach dem Himmel.

Durch die Gipfelgédnge

Jagt er bunten Kieseln nach,
Und mit frihem Fiihrertritt
Reisst er seine Bruderquellen
Mit sich fort . . ...

Diese dichterische Auffassung der Natur und der Dinge ist jetzt
zu einer Kunst geworden; unsern Vorfahren aber, wie allen primitiven
Vélkern, musste sie in hohem Grade natiirlich gewesen sein ; damit soll
micht gesagt sein, dass unsere Viter poetischer gedacht und empfunden
hitten als wir, oder absichtlich ein kiinstlerisches Element in die Sprache
gelegt hitten. Es gibt ja freilich volkstimliche Ubertragungen, die einem
freien, launigen Spiel der Phantasie, vielleicht einer kiinstlerischen In-
tention entsprungen sind; dazu gehort z. B. ein guter Teil dessen, was
man Volkswitz nenot, so, wenn der Schuh Schuhmachers Rapp, das Loch
im Schneidertisch Ho 11e heisst, oder wenn der Pariser fiir ronfler jouer de
I’orgue, fiir se moucher, souffler sa chandelle sagt. Sonst aber ent-
springt weitaus die Mehrzahl der Ubertragungen nicht einem kiinstlerischen,
sondern einem praktischen Bediirfnis: die Metapher ist in der Regel ein
Mittel, um zu begreifen, oder um verblassten Begriffen Relief zu geben.
Der Mensch, der zuerst vom Fusse des Baumes sprach, wird schwerlich
eine kiinstlerische, poetische Absicht verfolgt haben; sein einziges Bestreben
wird gewesen sein, fiir das Ding, das er im Auge hatte, einen leichtverstind-
lichen, unzweideutigen Namen zu finden, und sein ganzes Verdienst besteht
in einer gliicklichen Anschauung. Uns freilich erscheint die Benennung
poetisch, und es fillt uns schwer, anzunehmen, die Poesie der Sprache sei
unbewusst und ungewollt, der Mensch habe sie geschaffen, ,der Not ge-
horchend, nicht dem eignen Trieb“. Und doch wird es so sein. Poetisch
erscheint uns iiberhaupt ein Ausdruck nur unter der Wirkung eines Kon-
trastes. Der Mensch kémpft in der Sprache den endlosen Kampf der
Anschaulichkeit gegen das Abstrakte und muss diese Sisyphusarbeit immer
wieder von vorn anfangen. Es ist, als ob er unter dem Uberwiegen des
Gedankenhaften, des Farb-, Form- und Korperlosen') leide, eine Sehn-
sucht empfinde nach der frischen, alten Sinnlichkeit des Vorstellens und

1) 'Wie stark Worter verblassen konnen, ersieht man an den Konjunktionen
und Pripositionen, ferner an gewissen Ableitungssilben: lich (mensch lieh)= Leiche;

heit aus haidus — Eigenschaft. Man vergl. ferner schw. Ho chsig (Hochzeit) ; franz.
beau coup de pain = un beau coup (Schnitt) de pain; ne... pas de pain ete.



1R7
deshalb jeden Versuch begriisse, den die Sprache macht, um ihren ab-
~strakten Charakter abzustreifen. In diesem Zug des menschlichen Geistes
mag die Poesie, auch die &lteste, ihren Ursprung haben; sie konnte erst
entstehen, verstanden und gewiirdigt werden, als die Voélker ihre erste
goldene Jugendzeit mit dem frischen natiirlichen Sinnesleben hinter sich
hatten, sich darnach zuriicksehnten und sich um Ersatz umsahen. So
ist denn auck jetzt noch die Anschaulichkeit die erste Anforderung,
die man an eine Dichtung stellt; Poesie soll uns statt toter Begriffe
und erstarrter Denkformen Gestalt, Farbe und Leben geben.

Da es sich in dem, was wir noch zu sagen haben, in der Hauptsache
um Metaphern im gewéhnlichem Sinn handelt, ist es angezeigt, den zu be-
sprechenden Erscheinungen ihren Platz anzuweisen. Wir teilen nach Brink-
mann ') die Metaphern in zwei Hauptklassen, in inkarnirte und nicht
inkarnirte. Der Unterschied zwischen beiden liegt in dem verschiedenen
Grad der Entwicklung: Die inkarnirten sind in die Gemeinsprache auf-
genommen und haben, wie Gottschalk sich in seiner Poetik ausdriickt,
pihre sinnliche Bliite bereits gegen ihre geistige Bedeutung verloren“. Zu
dieser Klasse gehort der Ausdruck ,Fuss eines Baumes“. Nicht inkarnirt
nennt man diejenigen Metaphern, die nicht oder noch nicht Gemeingut
geworden und so als Eigentum eines Individuums zu betrachten sind, z. B.
»An ihren bunten Liedern klettert die Lerche selig in die Luft*. Da wir
die Sprache der Dichter nicht beriicksichtigen oder doch nur gelegentlich
herbeiziehen, werden wir es vor allem mit inkarnirten Metaphern zu tun
haben. Diese teilen wir wiederum in zwei Gruppen ein, in radikale und
nicht radikale. Diese Einteilung riihrt von Max Miiller her; er
nennt eine Metapher radikal, wenn der einem Wort zu grunde liegende
Tatigkeitsbegriff bei der Ubertragung von einem Objekt auf ein
anderes massgebend ist. Bei den nicht radikalen dagegen wandert ein
fertizes Wort, das seine urspriingliche Wurzelbedeutung schon eingebiisst
hat, von Objekt zu Objekt.

Die radikalen Metaphern miissen in den ersten Anfingen der Sprache,
als man anfing, mit den rund 800 Verbalwurzeln die Aussenwelt zu be-
nennen, die einzigen gewesen sein. Im Laufe der Zeit aber wurden sie
immer mehr zuriickgedringt, schon aus dem einfachen Grunde, weil die
Verbalbedeutungen der Wurzeln vergessen wurden. In Sprachen, die einen
Entwicklungsgrad erreicht haben, wie die jetzt gesprochenen europiischen,
ist die Entstehung einer radikalen Metapher ein kleines Wunder; denn
es gehort wahrlich ein besonderer Zufall dazu, unter den vielen Vorstel-

1) F. Brinkmann, die Metaphern, Bonn 1878.



188

lungen, die sich an ein Wort heften, gerade die urspriinglichste zu treffen.
Unsere Ausbeute an radikalen Metaphern wird deshalb nicht reich sein
und um so weniger, als die Etymologien der Worter, welche menschliche
Korperteile, Handlungen und Eigenschaften bezeichnen, in sehr vielen
Fillen hochst unsicher sind. Eine radikale Metapher machen wir z. B,,
wenn wir den Begriff des Gdhnens vom Menschen auf einen Abgrund
iibertragen, von einer gihnenden Kluft reden, denn gihnen heisst
eigentlich klaffen (vgl. lat. hiare). — Bauch hingt wahrscheinlich mit
biegen zusammen, ist also das sich Biegende, Wolbende; wenn man
demnach vom DBauch einer Tonne, einer Glocke, einer Retorte, eines
Segels, einer Geige spricht, bildet man radikale Metaphern. FEine solche
mag auch in lat. sinus, franz. sein — Busen, vorliegen, denn das Wort
wird eigentlich das sich Kriimmende, Rundende heissen; auch lat.
sinus in der Bedeutung — Bucht und Landzunge gehort hieher. Ob das
deutsche Wort Meerbusen auch in diese Kategorie zu reihen ist, ldsst
sich nicht bestimmt sagen, da die Etymologie von Busen nicht feststeht. —
Der Zahn heisst das Essende (indg. *dont — Participium der Wurze]
ed — essen); radikale Metapher wird also gebildet, wenn vom Zahn der
Zeit, des Neides und der Missgunst gesprochen wird, denn in all
diesen Ausdriicken ist der Zahn der Fressende, Verzehrende. Nicht radikale
Metapher haben wir dagegen, wenn wir vom Zahn eines Rades, einer
Sige, einer Egge reden. Der Seemann macht eine radikale Ubertragung,
wenn er die Planken, welche die Aussenseite seines Fahrzeuges bekleiden,
Haut nennt; in diesem Wort steckt ndmlich eine Wurzel s—ku (lat.
cutis) = bedecken, verhiillen. — Auch in der Sprache der Dichter
treffen wir Metaphern dieser Art nicht hidufig an. Schiller hat in seinem
» LTaucher® eine gliickliche gemacht, indem er den das Wasser in die Tiefe
reissenden Strudel einen Schlund nennt: ,Wer wagt es, Rittersmann
oder Knapp, zu tauchen in diesen Schlund®, ferner: ,Und stille wird’s
iiber dem Wasserschlund® Schlund ist hier, wie beim Menschen,
das Verschlingende; so fihrt denn auch der Dichter ganz konse-
quent weiter: ,Einen goldenen Becher werf’ ich hinab, verschlungen
schon hat ihn der schwarze Mund*, und spiter: ,Die Wasser, die sie
hinunterschlang“1)

Bei den nichtradikalen Metaphern tritt uns ein so grosser Reich-
tum entgegen, dass wir zum vornherein darauf verzichten miissen, den
Gegenstand auch nur annihrend zu erschopfen. Mit besonderer Vorliebe

1) Freilich ist hier, wie in manchen anderen Fillen, schwer zu entscheiden, ob
die Ubertragung vom Menschen oder vom Tier ausgegangen ist, wenn auch das Wort
Mund fiir das erstere spricht.



189
iibertrigt der Mensch Merkmale und Bezeichnungen von sich auf die
Berge. Im Berner Oberland konnen wir die Frau, die weisse und die
wilde Frau, die Jungfrau, die Witwe und den Ménch, auch
den schwarzen Monch sehen; bei Bludenz erheben sich die drei
Schwestern; im Appenzellerland steht der Altmann, im Algdu und
im Elsass der Daumen ete.!) Berge haben Kopfe, oft mehrere; wer
sich davon iiberzeugen will, gehe ins Glarnerland, wo jeder vom Berg-
massiv abstehende Felsvorsprung so benannt wird. Im Wallis erhebt
sich die Téte noire. Jeder Berg hat einen Fuss, der auf der Talsohle
steht, mancher einen Riicken. Ist nicht der ‘menschliche Kérperteil
gemeint, so ist das ausdriicklich gesagt: im Biindnerland gibt es einen
Ochsenkopf und bei Frastenz einen Gallinakopf. Zuweilen tragen die
Berge Hiite, zu andern Zeiten Degen; im Riesengebirge findet sich die
grosse und die kleine Sturmhaube. Der Romane liebt, im Berg einen
Zahn (dent), auch einen weissen Zahn zu erblicken, wibhrend der
deutsch sprechende Senne es vorzieht, die Bezeichnung von seinem lieben
Vieh herzunehmen und von' Hérnern aller Art zu sprechen. Auch titig
sind die Berge: sie erheben sich, ragen empor oder liegen; sie gucken
hervor, ziehen nach den Aussagen der Bauern die Wetter an oder halten
sie auf; in ihren Adern oder in ihrem Schoss bergen sie Metalle, mit ihrem
Gletscherwasser speisen sie die Fliisse und Seen. Dieses Bild liesse sich
leicht viel reichhaltiger gestalten, besonders wenn wir die nicht inkarnirten
Metaphern beriicksichtigten. Da erblickten wir die Berge ,mit Hiitten in
den Armen, mit Herden an der Brust® (Gabr. Seidl); wir wiirden sehen,
wie sie ,lugen iiber’s weite Land“ und wie ,Cedernhiuser trigt der Atlas
auf den Riesenschultern“ (Gothe). In der Walpurgisnacht sdhen wir ,die
Klippen, die sich biicken, und die langen Felsennasen, wie sie schnarchen,
wie sie blasen“; wir hiorten sprechen von des ,Felsens alten Rippen® und
von ,Wolken hohnenden Gipfeln“; wir vernihmen, wie im Harz einst
»Felsen jauchzten zuriick, wenn sich der Barden Sang .... durch das
hallende Tal ergoss“ (Stolberg). — Nachdem wir an diesem DBeispiel
gezeigt haben, wie mannigfaltig die Ubertragung menschlicher Verhiltnisse
auf ein einziges Ding sein kann, wollen wir in rascher Musterung die
die metaphorische Verwendung der wichtigsten Kéorperteile vorfiihren.
Als besonders bedeutsam betrachtet der Mensch Hand und Fuss, weil
diese ihn am deutlichsten von anderen Geschopfen auszeichnen. Hand
und Fuss haben heisst so viel als ein Mensch, somit etwas Rechtes,
etwas Verniinftiges sein; so kann man auch von einer Arbeit sagen,

1) Man beachte auch die Gewohnheit, in den Bergformen menschliche Gesichter zu
suchen.



190

sie haben diese beiden Merkmale. Besonders die Hand spielt im Sprach-
leben eine bedeutsame Rolle, wie schon aus den zahlreichen Ableitungen,
in denen regelmissig eine Ubertragung vorliegt, hervorgeht. Braucht
man jetzt die Worter handeln, Handel, Handlung, handlich,
behandeln, Behandlung, hindeln, Hindel, Abhandlung,
verhandeln, Verhandlung, handhaben, misshandeln han-
tiren, behend u. s. w. sowie die franzosische Sippschaft: manier,
manceuvre, manceuvrer, maintenir maintenant (— jetzt), maintien, ma-
niére etc., so denkt man schwerlich daran, dass ihnen allen eigentlich
der Begriff des Wirkens mit der Hand zu grunde liegt. Selbst-
verstindlich konnten sich diese Begriffe nicht alle direkt vom Grund-
wort aus entwickeln. Die meisten der angefiihrten Ausdriicke sind im
Sprachbewusstsein beinahe vollig aus ihrem etymologischen Zusammen-
hang herausgelost; wer denkt z. B. an das Wort Hand, wenn er von
einer Spezereihandlung, von Vereinsverhandlungen, von
der Behendigkeit des Eichhornchens reden hort? Diese Ausdriicke
sind isolirt, und ist einmal die Isolirung eingetreten, so sind die gren-
zenlosesten Spriinge von Begriff zu Begriff moglich, so dass man es z. B.
ganz in der Ordnung findet, zu sagen: Ich habe ihn mit den Fiissen
* oder mit Worten misshandelt. Wird der Name der Hand auf andere Dinge
iibertragen, so ist sie meistens als die Greifende, Haltende, Zubringende
aufgefasst. So spricht der Jédger von den Hinden (Krallen) der Raub-
vogel, der Gértner von denjenigen gewisser Schlingpflanzen (Wickelranken),
und der Mechaniker nennt Hand unter anderem den Zubringer der Prig-
maschine. Die mannigfaltigste Verwendung gibt der Franzose seinem
Wort main (vgl. Littrée, Artikel main): main nennt er z. B. den Ring
(Griff) einer Schublade, den Haken an einem Ziehbrunnen, den Uhr-
schliissel (m. & remonter), die Krummzange des Goldarbeiters u. s. w.
Auch Finger haben gewisse Dinge, so der Hobel einen Daumen.

Die meisten Metaphern, die an den Fuss ankniipfen, erkennen in
ihm nur den untersten Teil des Korpers, wie denn auch die Redensarten
»am Fusse von“ und franz. ,au pied de“ nichts weiteres heissen als ,unten
an“. Einen Fuss hat das Glas, der Topf, der Baum, die Lampe, die Séiule,
der Tron, das Kreuz, die Treppe, die Senkrechte; im Schweizerischen
unterscheidet man an einem ,aufgesetzten“ Brotlaib Fuss (Fiissli) und
Kopf. Im Kastenfuss ist die Ubertragung noch einen Schritt weiter-
gegangen, indem das Wort nicht nur den Teil bezeichnet, auf dem der
Kasten ruht, sondern auch den untersten Teil der Hohlung: ,etwas
im Kastenfuss aufbewahren“. Zuweilen wird der Fuss als der Stiit-
zende aufgefasst, so in Tischfuss. Die gleiche Anschauung wird



ins Gebiet des Abstrakten iibertragen, wenn man sagt: eine Sache, ein
Reich, eine Ansicht stehe auf schwachen, bloden Fiissen. Zu dem Aus-
druck Versfuss wird die Beweglichkeit der Fiisse, ihre Féhigkeit zu
schreiten, gefiihrt haben.

In ahnlicher Bedeutung wie Fuss wird auch Bein metaphorisch
verwendet: ,Tischbein, Sesselbein, auf schwachen Beinen stehen®.

Wihrend die Form des Fusses fast nie zu volkstiimlichen Metaphern
fiihrte, ist es beim Kopf gerade diese, welche zu Vergleichungen Anlass
bot: er ist das Dicke oder verdichtete Ende. Einen Kopf haben
demnach Stecknadeln, Nigel, Himmer, Keile, Briicken, gewisse Knochen,
Sturmbalken, Kometen ; unter den Pflanzen die Distel, der Mohn und der
Kohl. In Briefkopf, Kopf des Kohlenmeilers ist Kopf so viel als ,oberster
Teil“. Seltener wird der Kopf als der Sitz des Geistes aufgefasst: eine
kopflose Handlung, Arbeit.

Zuweilen wird fiir Kopf das ,edlere* Haupt gebraucht. In unserer
Mundart spricht man nicht vom Kohlkopf, sondern vom Chabishauptli;
der Bauer nennt das Ende des Ackers ,Fiirhaupt®.

Dass von den verschiedenen Teilen des Kopfes vor allem die Organe
der zwei wichtigsten Sinne in vielen Metaphern erscheinen, wird niemand
wundernehmen. Das Auge ist in erster Linie das Runde, kreis- oder
kugelformige ; Augen haben das Brot, der Kise, der Wiirfel, die Pfauen-
federn, die Fliigel der Schmetterlinge, die Bretter (— Aste), die Kar-
toffeln (Knospen) und die Reben (Unsere Winzer sagen: ,Es Liubli
deckt en Augli“). Von einer magern Suppe meint der Volkswitz, sie
sei stolz, sie schaue einen mit keinem Auge an.

Hat das Feld Augen, so hat der Wald nach dem Sprichwort Ohren.
Ohren finden wir ferner an Geféssen, an Glocken und Pfliigen. In diesen
Bezeichnungen wird das Ohr als das vom Kopf Abstehende geschaut. In
unserm ,Nadeldhri“ oder ,Axt6hri* dagegen scheint die Ohréffnung
zu der Metapher gefiihrt zu haben, so auch im griech. ¢vc, im engl. ear
und im franz. oreille (d’un cordage), alle in der Bedeutung von Ose.

Ihrer Form verdanken die Zihne eine reiche metaphorische Ver-
wendung. Zihne haben Sigen, Eggen, Kimme, Balken, (frz. adent); der
Mechaniker spricht von Zahnridern und Zahnstangen, der Botaniker von
gezahnten Blittern. Brodirte Spitzen nennt der Franzose dentelles (Zahnchen).

Die Zunge ist in der Sprache das Langgestreckte, Spitzzulaufende
oder dann das Schmale und Bewegliche. Eine Zunge oder ein Ziinglein
finden wir am Deckel der Brieftasche, an Schnallen (frz. languette), an
der Wage. Der Orgelbauer spricht von Zungenpfeifen, der Tischler von



192
der Zunge seines Winkelmasses, der Lithograph vom Ziinglein des
Réhmechens, der Geograph von Landzungen.

Lippen hat in der Sprache des Mechanikers der Schraubstock;
der Botaniker glaubt solche an gewissen Bliiten zu erkennen (frz. labelle)
und der Chirurg an einer Wunde.

Wihrend der Deutsche das Wort Lippe meist unterschiedslos von
Menschen und von Tieren braucht und die oberdeutsche Nebenform Lefze
fast ganz fallen gelassen hat, verwendet der Franzose die beiden ihm
zu Gebote stehenden Worter so, dass er lévre besonders von Menschen,
babine dagegen von den Hingelippen der Affen, Hunde und Katzen braucht.
Solche Differenzirungen in der Benennung menschlicher und tierischer Kor-
perteile, Titigkeiten und Eigenschaften, die vielleicht eine gewisse Scheu
verraten, Mensch und Tier zu vermengen, liegen noch vor in cheveux,
poil und crin; in poitrine, pis und poitrail etc. Vom Menschen sagt man
avoir bon nez, vom Hund avoir bon flair. Der Franzose unterscheidet
den Tierfuss genauer vom Menschenfuss als der Deutsche; dieser hin-
wiederum differenzirt Mund und Maul, essen und fressen, trinken und
saufen, sterben und verenden (verrecken), wo der Franzose gew6hnlich
nur ein Wort kennt. Wir Schweizer unterscheiden den Kopf vom ,Grind*,
den Bauch vom ,Ranzen“, die Lunge von der ,Lungge“ u. a.

Es wiirde uns zu weit fithren, wollten wir in gleicher Ausfiihrlichkeit
von allen Kérperteilen reden; wir haben uns von Anfang an vorgenommen,
die Erscheinung bloss zu skizziren, und konnen uns deshalb im folgenden
mit einer raschen Aufzihlung begniigen.

Eine Nase hat der Hobel, der Topf, der Dachziegel, der Pflug;
ein Kinn die Dachrinne; Hilse haben die S#ulen, Flaschen und Vio-
linen, ja sogar der Keller. Fliisse, Hufeisen und Tragbahren haben
Arme, die Hebel sind einarmig oder zweiarmig; an alten Klingelziigen
ist ein Ellbogen zu sehen. Salat und Kohl haben ein Herz; man
spricht vom Gerippe eines Hauses, vom Riicken der Messer, der
Sabelklingen, der Geigen. Gewisse Blumen wie der Leberbalsam haben
Kropfe. Knie machen Flisse und Strassen, eine Ferse hat der Flin-
tenkolben, eine Sohle das Tal und Zehen der Knoblauch.

Ungemein zahlreich sind die Ubertragungen menschlicher Titigkeiten
auf die unbelebte Natur. Sonne, Mond und Sterne stehen auf (erheben
sich) wie wir und gehen unter') oder zur Ruhe; der Wind geht (= weht),
legt sich, erhebt sich, tobt, wiitet; im Lenz erwacht die Natur, und im
Herbst stirbt sie ab.

1) ,Undere ga“ ist in unserem Dialekt = zu Bett gehen



193

Ein schoner Morgen ladet uns zu einem Spaziergang ein, das Un-
wetter aber jagt uns ins Haus zuriick. Ideen werden geboren; die Hoff-
nung lebt auf, stirbt und wird begraben; ein Baum, ja selbst der Tag
stirbt. Wenn einem das Gliick hold ist, so lichelt einem die ganze Welt;
ein ganz anderes Gesicht aber zeigt sie uns, wenn Unheil auf uns wartet
und vor der Tiire steht, oder wenn uns das Ungliick auf Schritt und
Tritt verfolgt. Auch Wanderlust haben die Dinge: die Wolken wandern
am Himmel, Worter und Ideen machen ihre Runde durch die Welt, und
der Deutsche ist nicht wenig stolz, wenn er sagen kann, sein Bier habe
die Welt erobert.

Wie menschliche Eigenschaften den Dingen beigelegt werden,
méigen folgende Beispiele zeigen: blind ist eine magere Suppe, manch-
mal auch ein Spiegel; man spricht von blinden Gridben, blindem Wein,
blinden Angriffen, blinden Fenstern, blindem Lirm und Eifer u. s. f.
Taub koonen Ahren, Bliten und Eier, der Hafer und die Niisse, die
Nessel und das Gestein sein. Von stark geschwefeltem Wein sagt man,
er sei stumm; der Franzose wie der Deutsche sprechen von einem
stummen Spiel (jeu muet), der Deutsche auch von stummen Feilen (franz.
aber lime sourde). Unsere Bauern reden von einem stolzen Wein;
ein vielversprechendes Kornfeld steht stolz da; vom Hahn und vom
Pfauen heisst es, sie stolziren. Dagegen behauptet man von gewissen
Wirtshdusern, Lohnen, Mahlzeiten, Kleidern, sie seien anspruchslos,
bescheiden oder mehr als bescheiden. Ein Béchlein ist ge-
schwitzig und lustig, der Wald dagegen ernst und feierlich;
das Grab schweigsam und verschwiegen. Das Meer, die Alpen
sind majestiatisch, von einem grossartigen Anblick sagt maﬁ, er sei
herrlich, kiniglich; ein kleines Geschenk nennt man bettelhaft
oder lumpig, wegen einem lumpigen Wortchen ensteht oft der ek ligste
Zank. Tapeten haben einen vornehmen Ton; Kinder lieben schreiende
Farben. Die Tiere sind m#innlich oder weiblich; der Franzose
nennt den Urwald la forét vierge wie wir von jungfrédulichen Berg-
spitzen reden. Dem greisenhaften Europa steht das jugendliche
Amerika gegeniiber.

Auch die menschliche Gewandung und #hnliches spiegelt sich in
den Metaphern wieder. Die Haare und Federn sind die K1eider der Tiere:
der Rabe hat ,ein kohlschwarz Ricklein an“. Raubvogel wie die Eulen
tragen Hosen; Hoschen von Blumenstaub bringen die Bienen nach Hause ;
die Wasserhosen sind der Schrecken der Seeleute. Pferde und Esel
haben Schuhe, einen Stiefel die Tabakspfeife. Der Bauer redet vom
Strumpf des Ackers. Ein Hemd hat der Hochofen; das franz. chemise



194

hat die mannigfaltigsten Ubertragungen erfahren, es bedeutet so viel wie
Umschlag aus Papier oder Leinwand (la chemise d’'une balle de soie; on
met les dossiers dans des ch).. Den Darm einer Wurst nennt der Franzose
robe; die in den Hiuten aufgetragenen Kartoffeln pommes en robe de
chambre, ja den Regenbogen nennt der Volkswitz sogar cravate de
couleur. Berge mit Hiiten und Hauben haben wir friiher kennen
gelernt; der Giesser spricht vom Hut der Glocke, der Spezereihindler
vom Zuckerhut, der Biichsenmacher von der Kappe des Gewehr-
kolbens. Der Hahn hat Sporen, die Primel heisst Handschuh,
schw. ,Héndscheli. Ein Festungswerk wird als Giirtel gedacht
(Festungsgiirtel).

Auf eine Fiille solcher Ubertragungen stosst man besonders, wenn man
in die Sprache der verschiedenen Gewerbe eindringt."

In den bisher beriihrten Fillen sind die Begriffe vom menschlichen
Korper anf ausser ihm liegende Objekte iibergegangen, sie beweisen, wie
gern auch jetzt noch der Mensch die Dinge ausser jhm durch Dinge an
ihm begreift. Vereinzelt wandern die Begriffe aber auch von einem
Glied des Korpers zum andern; so spricht man vom Riicken der Zunge,
der Hand und des Fusses, von Gelenkkopf und Kehlkopf und von der
Kniekehle. In anderen Fillen vertritt ein einzelner Korperteil das
ganze Individuum, so wenn ich sage: das Auge lacht, lauert, trdumt,
droht, frohlockt. Gewohnlich wird man diese Redensarten als Synek-
dochen erkliren, aber damit ist die Tatsache nicht widerlegt, dass man
zu dieser figiirlichen Ausdrucksweise nur gelangen konnte, indem man
dem Auge eine gewisse Individualitit zuschrieb. Mit der lautliufigen Er-
klirung, der Teil sei fiir das Ganze gesetzt, ist herzlich wenig erklirt.
Wie sehr die individualisirende Auffassung im Geiste der Sprache liegt,
zeigen schon alltigliche Sitze wie: ,Das Herz tut mir weh® (gegeniiber
franz. j'ai mal au cceur), ,Der Kopf schmerzt mich“. Nur indem man
das Herz und den Kopf als etwas unserem eigentlichen Wesen objektiv
Gegeniiberstehendes betrachtete, konnte man solches von ihnen priidiziren.
Es scheint, dass alle Empfindung, auch diejenige, welche ihre Quelle in
uns selber hat, fiir uns sowohl subjektiven als objektiven Charakter annimmt :
neben der Vorstellung des greifbaren Ich’s liegt eben im Bewusstsein
diejenige des Unfassbaren, Unkérperhaften ; dieses letztere ist in dem Satz:
»Der Zahn tut mir weh® das leidende, ein Teil des ersteren (der Zahn)
das titige Subjekt. Ein frappantes Beispiel fiir diese Auffassung des
menschlichen Organismus haben wir in den Ausdruck Augenlicht
oder ,Licht der Augen“. Ich habe neulich einen vierjihrigen Knaben
sagen horen:  So, Papa, jetzt schliesse ich die Augen, damit du mich



195

nicht mehr siehst.* Er musste die Vorstellung haben, das Licht gehe
von seinen Augen aus, so dass, wenn er sie schliesse, nicht nur subjektive,
sondern absolute Finsternis entstehe; ihm waren also die Augen die
Leuchtenden, Ziindenden, Lichtspendenden, und dies waren sie auch dem-
jenigen, der das Wort Augenlicht schuf. — Wir lassen noch einige
Beispiele folgen, welche uns Korperteile als titige Individuen, denen zum
Teil ansdriicklich ein Wille zugeschrieben wird, vorfiihren: ,Ein geneigtes,
williges, verschlossenes Ohr finden; tauben Ohren predigen; ganz Ohr
sein; das Ohr schwelgt in Ténen; das Herz tobt, zittert, bebt, verzagt;
die Fiisse wollen mich nicht mehr tragen oder versagen den Dienst; der
Mund wagt es nicht auszusprechen; die Stimme versagt.“

VIIL

Es bleibt uns noch iibrig, eine Art der Ubertragung zu beriihren,
die eigentlich nicht zu unserem Gegenstand gehért, aber doch damit eine
innere Verwandtschaft aufweist, indem sie in frappanter Weise zeigt, wie
sehr der Mensch geneigt ist, -Abstraktionen, die er an den Dingen vor-
nimmt, an Abstraktionen zu messen, die er an sich selbst gemacht hat.

Wir haben friiher Gelegenheit gehabt, darauf hinzuweisen, dass sich
der Mensch zu allen Zeiten als das Geschopf par excellence betrachtete
und sich die Vollkommenheit nie anders als in seiner eigenen Gestalt
dachte. Es darf uns daher nicht wundern, wenn er beim Schitzen und
Messen der Dinge gern von sich ausgeht, sich als Norm annimmt, so dass
ihm das Messen ein Vergleichen mit sich selbst wird. So
ist Kindern absolut gross, was grisser ist als sie, und absolut klein, was
unter ihrer eigenen Grdsse zuriickbleibt. Als der Mensch dazu kam,
genauere Masse einzufiihren, wiblte er mit Vorliebe solche, die er von
sich abstrahiren konnte; so wurden einzelne Teile seines Korpers seine
ersten Massstibe. Waren diese Masse auch, bevor man von ihnen wie-
derum ein allgemein giiltiges abstrahirte, nicht bei allen Menschen gleich
gross, haftete ihnen individueller Charakter an, so hatten sie ausser ihrer
»Allgegenwart“ den grossen Vorteil, in jedermann gleich eine bestimmte
Vorstellung zu erwecken.

Fast bei allen Volkern findet oder fand man als Léingenmass den
F uss (Werkfuss), an dessen Stelle zuweilen das ihn schiitzende Kleidungs-
stiick, der Schuh (Werkschuh) trat, und noch jetzt messen unsere Bauern
mit Vorliebe mit diesem Mass, von dem sie eine bestimmtere Vorstellung
haben, als von dem abstrakten Meter. Grossere Distanzen, die man
ablaufen kann, werden mit Schritten gemessen. Ebenso verbreitet
wie Fuss und Schritt ist das Ellenmass (lat. cubitus, ulna, franz. aune).



196

Die Elle, eigentlich der Vorderarm, bedeutete meistens den Abstand vom
Ellbogengelenk bis zur Spitze des ausgestreckten Mittelfingers, manchmal
aber bis zur Spitze des Daumens oder bis zur zweiten ,Daumenbiege”.
In diesem Falle hiess sie Daumelle (ein wichtel reht als ein dumelle
lane, Grimm D.M. 418); die Elle wurde bald in Beziehung zum Fuss
gesetzt, wodurch ihr die etymologische Grundlage entrissen wurde: ,ein
Daumellen haltet anderthalb Werkschuh“ (schw. Id). Wo die Elle nicht
ausreichte, mass man mit den ausgestreckten Armen, das war das Klafter.
Mit diesem Wort kionnte nach Kluge (Etym. Worterb.) auch das schweiz.
chlupfel= ,Arm voll Heu“, zusammenhéngen. Verwandte Bedeutung
hat das Wort Faden, das eigentlich ,Umfassung mit beiden Armen“
bedeutet. Dieses Mass ist in England entstanden (fathom) und wurde
deshalb besonders von den Seeleuten akzeptirt. Auch die bei uns
gebriuchlichere Bedeutung von Faden (= filum) ist im grunde eine
Massbestimmung ; sie hat sich entwickelt aus dem Begriff ,so viel
Garn, als man mit ausgestreckten Armen abmisst. — Aus der
ausgespannten Hand abstrahirte man die Spanne; dieses deutsche
Mass hat Glick gebabt, es ist als empan ins Franzisische und als
spanna ins [talienische eingedrungen. — Die Faust gilt als Hohenmass
besonders bei den Pferdehindlern; allgemeinere Verbreitung hat das
Daumenmass gefunden: die alte Appenzeller Elle war 37 Daumen
lang (vgl. Rochholz A. K. 8.101), und der alte franzdsische pied de roi
hatte 12 pouces. Die gleiche Masseinheit wie pouce bezeichnet das
ital. dito (= Finger); Franz. doigt ist ein astronomisches Mass.
Diesen urspriinglich durchaus individuellen Massen gab man im Lauf
der Zeit absolute Werte, wodurch natiirlich ihr Zusammenhang mit dem
Korperteil, der ihnen den Namen gegeben hatte, gelockert wurde. Ks
gibt aber eine Reihe von Massen, die dieses Schicksal nicht teilten und
infolge dessen mehr oder weniger approximative Werte geblieben sind.
Solche liegen vor in den Redensarten: keine Hand breit, nicht um ein
Haar weichen; nicht fingerslang, nicht nagelsbreit oder nicht schwarz —
nagelsbreit nachgeben; ferner: er stolpert alle Nasen lang, er sieht nicht
weiter als seine Nase. — Um die Dicke und Héhe von Gegenstinden
zu bezeichnen, bedient man sich der Ausdriicke: armsdick, fingersdick,
haardiinn, faustgross, so gross wie ein Kopf, mannshoch, kniehoch, etc.
Von Flichen sagt man, sie seien handgross und nagelsgross; die alten
Flichenmasse fiir Grundstiicke hiingen nicht mit menschlichen Korper-
teilen, wohl aber mit menschlicher Titigkeit zusammen. Juchart ge-
hort wahrscheinlich zu Joch, wie lat. jugerum zu jugum und wiirde dem-
nach etwa so viel Land bedeuten, als man mit einem Joch Rinder in



197

einem Tag pfligen kann. Statt dieses Worte braucht man bei uns je-
weilen Mannwerk (Mannerch), was man in einem Tag zu bearbeiten,
z. B. abzumihen im stande ist. Ahnlich verhilt es sich mit Tagwann.
Von andern Massbestimmungen  sind noch zu erwihnen: ein Arm voll
(Arfel), franz. brassée; Faust voll, Handvoll (poignée) Mundvoll (bouchée).
Der Franzose sagt: un doigt de vin (= trés peu de vin), und unsere
Mundart braucht sogar das Auge als Hohlmass: en Augli Schnaps (= 1/2
Gléschen Sch.); Gotthelf sagt: ,Kein Aug’ voll Wein“. Wie man zu
diesem Mass kam, zeigt die Redensart: ,So viel als, ich i mim Aug ha®,
(Id). Auch die Wirme der Dinge kann nach der Kérperwirme bestimmt
werden ; man sagt z. B., das Wasser sei handwarm (= lauwarm.) Um
das Gewicht eines Korpers anzugcben, sagt man etwa, man kionne ihn
mit blosser Armkraft, oder mit einer Hand, einem Arm, einem Finger,
sogar mit dem kleinen Finger oder nicht einmal mit beiden Hénden heben.
Die Hand gilt auch als Wage: nach der Hand verkaufen heisst, das Ge-
wicht des zu verkaufenden Gegenstandes nach dem Gefiihl der Hand
feststellen. _

Einige der angefiihrten Masse werden auch von der Zeit gebraucht;
man sagt: alle fingerlang aufwachen (Idiot.) und spricht von einer ,Spanne
Zeit®.

Wie die Masse in iibertragenem Sinn gebraucht werden, mégen noch
die folgenden Beispiele zeigen: Me mues die andere® nach siner Ell
messe (Id.); allen mit einer Elle messen; fingersdick, fustdick lige;
Du bist um kein Haar besser als er; il n’a pas pour un pouce de vie;
il est & deux doigts du tombeau, etec.

Auch bei der Bildung der Zahlen, besonders des Dezimalsystems
miissen die Finger eine grosse Rolle gespielt haben. Das Wort Finger
selbst ist ja nach einigen verwandt mit idg. penqe, gr. mévze, lat. quinque.
Der von der Gesamtfingerzahl abgeleitete Begriff 10 scheint vor 9 und
8 vorhanden gewesen zu sein. Neun hédngt etymologisch warscheinlich
mit eins zusammen, und im gr. {xzw und skr. aschau liegt eine
Dualendung vor. So liegt der Schluss nahe, dass man zu den Zahl-
begriffen 9 und 8 durch die Operationen 10—1 und 10—2 gelangte,
wie dies nach L. Geiger bei gewissen samojedischen und ostjakischen
Stimmen nachweisbar ist. Dass den Romern diese Begriffsbildung geliufig
war, zeigen die Ziffern IX und IV, sowie undeviginti und duodeviginti.
Viele afrikanische und amerikanische aber auch einige asiatische Stdmme
bilden die Zahlen von 5 aufwirts durch Addition, wobei natiirlich die
Finger der Hand als Grundlage dienen. Das quindre System blickt auch
in den romischen Zahlen VI—X, XI—XV, XVI—XX ete. durch. (Vgl.

Schweiz. pidagog. Zeitschrift. 1897. 15



198

L. Geiger, Urspr. der Sprache I 8. 314 ff.; ferner Tylor, die Anfiinge
der Kultur, Kapitel VIL.)

Die Eskimos legen ihrem Zihlen Finger und Zehen zu grunde und
sagen so, um den Zahlbegriff 20 auszudriicken: ,Es ist ein Mensch zu
Ende“. Ahnlich ist es in den Maya-Sprachen von Guatemala. 1) Dass auch
die Kelten die vigesimale Z#hlmethode anwendeten, ist noch aus fran-
zosischen Bildungen wie quatre-vingts, quinze-vingts, soixante-quinze u.
8. w. ersichtlich.

Damit haben wir unser Thema in grossen Schritten durchlaufen.
Wir wollen indessen nicht schliessen, ohne mit ein paar Worten des
Gegenstiicks der behandelten Erscheinung zu gedenken. Hatte der Mensch
die Dinge vermenschlicht, so lag es nahe, den umgekehrten Weg zu be-
treten und sich oder die verschiedenen Teile seines Korpers zu ,versach-
lichen“ oder zu ,vertieren“. So erscheinen uns die Augen als Apfel
(Augapfel), dem Franzosen als Schlehe (prunelle); die fleischigen Be-
wegungsorgane als Miuse (musculus — Miuschen). Wir sagen, die
Hand, der Fuss, die Zunge haben Wurzeln; Nase und Lungen
Fliigel; die Muskeln Sehnen. Wir sprechen von Stimmbéndern,
Herzkammern, Gelenkpfannen, von Nervenstréngen (= Stricken),
vom Riickgrat, von der Wirbelsdule. Am Ohr unterscheiden wir
Ohrmuschel, Trommelfell, Hammer, Amboss, Biigel, Pau-
kenhohle, Labyrinth, Trompete, einen Gehdrgang, ein ovales
und ein rundes Fenster. Im Auge befindet sich die Lin,se und die
Netzhaut. Der Franzose spricht vom tronec¢ du corps, und nach
lateinischem Muster von der plante du pied, (planta pedis), die Fuss-
knochel nennt .er Nigelchen (cheville), fir chef (caput) sagt er téte,
eigentlich so viel wie Scherbe, Topf, und eine dhnliche Bedeutung mag
auch das deutsche Wort Kopf haben.

Vorgiinge der Natur und Eigenschaften der Dinge auf menschliche
Verhiltnisse iibertragen haben wir in folgenden Redensarten: in Trinen
zerfliessen, se fondre en larmes; weich werden, auftauen (z. B. in guter
Gesellschaft) ; spride, hart, schneidig, scharf, stampfsinnig, blode, gesalzen,
roh, kalt, gerade, offen, verschlossen sein. Dass wir die Menschen, wenn
wir von ihren Eigenschaften reden, gerne im Bilde der Tiere sehen, ist
bekannt. Fast jeder Tiername ist zur Bezeichnung einer gewissen Gat-
tung von Menschen geworden: was ein Hund, ein Ochs, ein Esel, eine
Katze oder ein Kitzchen, ein Fuchs, ein Hase (Hasenfuss), ein Marder
(Wirtshausmarder), eine Eule, ein Storch, ein Maulwurf, eine Biene, eine

1) Vergl. Otto Stoll, die Maya-Sprachen der Pokom-Gruppe, Leipzig 1896, 8. 44 f,



199

Drohne u. s. w. sind, ist hinlinglich bekannt, und ebenso weiss man,
dass tierische Handlungen dem Menschen oder einzelnen Kérperteilen zu-
geschrieben werden: der Magen knurrt, gewisse Leute kriechen, Neider
bellen oder kliffen u. s. f.

Obschon wir unser Thema nur in grossen Ziigen skizzirten, werden
wir doch gezeigt haben, wie bedeutsam der Anthropomorphismus und das,
was sich aus jhm entwickelt hat, fiir das Sprachleben und das Denken
waren und noch sind, und zwar auch dann noch, wenn wir die Grund-
lage, auf der wir unsere Darstellung aufbauten, nimlich Noire’s Ansicht
vom Ursprung der Sprache, das bleiben lassen, was sie ist: eine Theorie.

Der Nebenzweck, den wir befolgten, war, darzutun, dass wir in unseren
alt gewordenen Sprachen eine reiche Fiille von versteinertem Sprachgut
besitzen, das uns interessante Blicke in das Geistesleben unserer Vorfahren
tun lasst.

M. Miller sagt irgendwo, und nicht mit Unrecht, die Sprache sei
nichts als ein grosses Herbarium verwelkter Metaphern. Zum Gliick
kann man mit etwas Anstrengung einen grossen Teil dieses toten Schatzes
wieder beleben und den verwelkten Bliiten Farbe und Duft verleihen.
Man gebe sich nur die Miihe, der Sprache in die Seele zu sehen; man
betrachte nicht nur ihre #ussere Form, sondern spiire den psychischen
Vorgingen nach, und man wird sie lebendig machen. Weil wir die dussere
Form der Sprache von unseren Eltern iiberkommen haben und diese
Form zum grossen Teil durch unbewusste Vorginge mit Inhalt gefiillt
haben, geben wir uns gerne der T#uschung hin, die Sprache sei etwas
Festes, das unverinderlich wie ein Grundstiick von Generation zu Gene-
ration wandle, und wilbrend tatsiichlich der Inhalt der Warter, individuell
und allgemein betrachtet, in einer steten Entwicklung begriffen ist, leben
wir uns in den Irrtum hinein, die Worter seien unverriickbar an den
Dingen haftende Namen und keiner innern Wandlung fahig. So fillt
es vielen Leuten, und sogar solchen, denen die Sprache die Kriicke ist,
an der sie sich durchs Leben behelfen, nicht ein, auf solche Umgestal-
tungen zu achten oder ihnen gar nachzustobern; die Sprache aber bleibt
fir sie — ein grosses totes Herbarium, ja weniger als das. Wenn
irgendwo, so ist hier das Gothe’sche Wort zu beherzigen:

‘Was du ererbt von deinen Viitern hast,
Erwirb’ es, um es zu besitzen.




	Über den Anthropomorphismus oder die Vermenschlichung der Natur im Denken und in der Sprache : 7. Teil

