
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 7 (1897)

Heft: 4

Artikel: Über den Anthropomorphismus oder die Vermenschlichung der Natur
im Denken und in der Sprache : 7. Teil

Autor: Bosshart, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-789027

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-789027
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


179

Über den Anthropomorphismus
oder

die Termenschlichung der Natur im Denken nnd in der Sprache.

Von Dr. J. Bosshart.

VII.
Nachdem wir den Anthropomorphismus in seinem mutmasslichen

Ursprung aufgespürt und auf seinem Entwicklungsgang durch Mythologie,
Sage und Aberglauben bis in die Kinder- und Ammenreime verfolgt
haben, bleibt uns noch übrig, zu untersuchen, was von ihm in der von

uns gesprochenen Sprache noch vorhanden ist. Denn eine so üppig
wuchernde Pflanze, wie der Anthropomorphismus es einst gewesen sein

muss, kann nicht von einem Tag auf den andern abgestorben und spürlos

verschwunden sein: wie sich von dem alten Glauben unserer
Vorfahren im Gedächtnis des Volkes noch manche Züge als Aberglauben
erhalten haben, so werden sich auch in der Sprache Überreste vorfinden

von jener primitiven Vorstellungsweise, die in allen Wesen, lebendigen
wie toten, menschliche Art voraussetzte. Wir sagen Überreste, denn

dass der Anthropomorphismus in gleichem Masse, wie sich die naiven

Völker zu Kulturvölkern entwickelten, zurückgedrängt wurde, liegt in
der Natur der Sache. Nur in den religiösen Vorstellungen, denen die

Menschheit immer mehr oder weniger naiv gegenüberstehen wird, hat er
das Feld noch behauptet. Dass er in unserem sonstigen Denken keine
bedeutsame Rolle mehr spielt und nicht mehr lebendig ist, kann jeder
an sich selbst beobachten. Freilich einer, der unser Denken nur nach

unserer Sprechweise beurteilte, der alles, was wir sagen, wörtlich nähme

und z.B. bei dem Satz: „Der Blitz hat in ein Haus geschlagen", an
ein wirkliches Dreinschlagen dächte, müsste zu einem andern Schluss

kommen. Tatsache ist, dass, obschon wir die alten mythologischen
Vorstellungen zum grössten Teil aufgegeben haben, wir die mythologische
Ausdrucksweise wie so manches andere Erbgut treulich bewahrt



180

haben und noch immer anwenden — freilich meistens rein äusserlich
und unbewusst —, besonders im Gebiet des Abstrakten. Sagen wir z. B. :

„Das Wort hat ihn t ödlich ver letzt ; dieLiebe hat ihn
verblendet; der Gram hat ihn gebeugt", so ist das, äusserlich

betrachtet, das gleiche, wie wenn die Alten sagten, Amor habe jemand
mit seinen Pfeilen getroffen oder verwundet. Von solchen

Ausdrücken wimmelt es in unsern modernen Sprachen. Das hat seinen

Grund darin, dass, wenn das menschliche Denken in langsamem oder
raschem Prozess umgestaltet und in andere Geleise gelenkt wird, seinem

Organ, der Sprache, diese Veränderungen nur zum geringsten Teile
äusserlich aufgeprägt werden. Sagen wir doch trotz Galilei heutzutage
noch, die Sonne gehe auf und unter. Dem Prinzip des kleinsten
Kraftmasses treu, verfährt eben die Sprache im allgemeinen nach dem

Grundsatz: „Neuen Wein in alte Schläuche" d. h. sie hält die einmal
vorhandene „äussere Sprachform" mit konservativer Zähigkeit fest und macht
sie zur Trägerin des neuen Gehaltes. Wie viele noch empfundene und
nicht mehr empfundene mythologische Reminiszenzen in unserer Sprache
vorhanden sind, mag am Beispiel des Todes gezeigt werden.

Bezeichnend sind schon die verschiedenen Namen, die er trägt: Bald
isterein Mäh der oder Sensenmann, französisch le grand faucheur;
bald ein Schnitter, englisch death the reaper. Dem entsprechend legt
man ihm als Symbol Sichel oder Sense bei, mit denen er seine Opfer
niederstreckt. Noch mannigfaltigere Form hatte er im Mittelalter : Geiler

von Kaisersberg nennt ihn Holzmann, d. h. Förster, der „Übersicht
keinen Baum, er hauet sie alle ab". In andern Quellen finden wir ihn
mit einem Seil versehen, an das er die Toten bindet, um sie
wegzuführen: maneger quam an des Todes Seil (Lohengrin 123); ei waz nu
dem Tode geschicket wart an sin seil (Lohengrin 115). Der Franzose

nennt ihn la camarde, den Stumpfnasigen, wohl nach dem entfleischten

Schädel, so sagt P. Scarron : je vois la mort qui me muguette, mais cette

camarde est bien folle. In gewissen Gegenden Deutschlands heisst er
Streckefuss oder Streckebein, weil er den Sterbenden die Glieder streckt.
Ausser diesen werden ihm noch eine Reihe anderer Tätigkeiten
zugesehrieben: er bläst uns das Lebenslicht aus, wie er bei den Alten die

Fackel senkte ; Maler führen ihn tanzend, zuweilen musizirend vor ;

er entreisst uns das Liebste oder holt sich ein Opfer und manchmal

jählings. So sagt der Dichter: „Rasch tritt der Tod den Menschen an.*
Er ereilt uns und rafft uns hinweg. Manchen Leuten sitzt er nach

dem Sprichwort auf der Zunge; wenn einer einen Schauder empfindet,

sagt man, der Tod laufe ihm übers Grab. Von schwer Erkrankten



181

behauptet man, der Tod schaue (blicke) ihnen aus den Augen ; sterben
heisst mit Tod abgehen, also eigentlich in Begleitschaft des Todes
sich entfernen (vergleiche auch verscheiden); wer ihm verfallen ist,
wird ein Kind des Todes genannt. Viele mögen nicht warten, bis er
zu ihnen kommt : sie holen sich ihn (er hat sich bei diesem Wagnis den
Tod geholt), andere suchen und finden ihn, z. B. in den Wellen. Will
man zu verstehen geben, dass einer äusserst langsam sei, so sagt man,
er wäre gut nach dem Tode zu schicken. Der Mensch ringt mit dem

Tode, und jeder erliegt ihm einmal oder wird von ihm er würgt im
Todeskampf. Wenn die Attribute, die man ihm beilegt, zutreffen, so ist er
ein unangenehmer Kamerad ; er ist meist der grimme, der herbe, der

bittere, unbarmherzige, unerbittliche, grausame, erbarmungslose,
heimtückische, schreckhafte ; er wirft seine dunkeln Schatten vor sich her, und

seine Hand ist kalt. Doch spricht man auch von einem sanften und
erlösenden Tod. Er kennt auch Schonung und hat nach der Welt Meinung
schon manchen Unwürdigen verschont; Freund Hein wird man sich

nicht anders als freundlich vorstellen können. Der Tod ist auch ein

höflicher Mann, er klopft meistens an, bevor er eintritt. Zuweilen lässt

ihn sein Gedächtnis im Stich : so sagt man von steinalten Leuten, der

Tod habe sie vergessen. Auch übertölpeln lässt er sich : erholt sich

einer von einer schweren Krankheit, so schlägt er dem Tod ein Schnippchen.

Sind die Gerechtigkeit und die Liebe blind, so ist der Tod taub:
death is deaf, und hears no déniai, sagt der Engländer. Diese Züge
könnten leicht vermehrt werden, besonders wenn man die Gebilde der

dichterischen Phantasie verzeichnen wollte. Wir lassen es dabei bewenden

und fügen nur noch eine Bemerkung über die äussere Erscheinung
des Todes an. Während ihn die Alten in vollkommener, menschlicher

Gestalt, als Genius mit einer Fackel darstellten, hat das christliche

Mittelalter mit seiner ausgesprochenen Vorliebe für das Groteske das Modell

für ihn nicht unter den Lebenden gesucht, sondern aus dem Grab

herausgewühlt, und diese Vorstellung hat im Volksgeist so tiefe Wurzeln

geschlagen, dass wir Mühe haben, uns den Tod anders als in Gestalt eines

wackeligen, klappernden Gerippes vorzustellen. Sein Symbol ist der

fleischlose Schädel geworden, der uns in den Apotheken auf den

Giftflaschen angrinst.
Wie vom Tod, so reden wir von einer Menge anderer abstrakter

Begriffe. Wir sagen: Der Schlaf hat ihn übermannt, überwältigt; die

Angst sitzt ihm im Nacken ; der Hunger ist der beste Koch ; die Kraft

versagt ihm; der Wille erlahmt; wo die Liebe einzieht, zieht die Ruhe

aus; Liebe und Herrschaft dulden keine Gesellschaft; die Strafe

Schweiz, pädag. Zeitschrift. 1897. 14



182

folgt der Sünde auf dem Fuss; die Zeit heilt alle Wunden; die Hoffnung

täuscht, sie ist eitel u. s. w. Aber nicht nur der gemeine Mann,

sogar der nüchterne Naturforscher ist zu einer ähnlichen Ausdrucksweise

genötigt. Drückt er sich, äusserlich betrachtet, nicht mythologisch aus,

wenn er sagt: „Gleiche Pole stossen sich ab; eine Maschine wird
von Dampf getrieben (Dampfkraft); die Atome verbinden sich;
die Wärme dehnt die Körper aus; nacktes Protoplasma bildet
die weissen Blutkörperchen; die Reibung erzeugt Wärme?"

Formell betrachtet liegt diesen Redensarten die gleiche Anschauungsund

Denkweise zu gründe, die wir in den frühesten Sprachepochen, z. B.

bei der Namengebung, angetroffen haben, wo die Buche als die „essbare

Früchte hervorbringende" erkannt wurde. Inhaltlich freilich ist der Unterschied

gewaltig: unsere Vorfahren werden im Baum wirklich ein ihnen
innerlich verwandtes Wesen vermutet haben, während uns l) eine solche

Vorstellungsweise durchaus fremd ist, so fremd, dass wir den eigentlichen
Sinn der alten, von uns respektirten Ausdrucksweise erst durch einen

Akt der Überlegung wieder erkennen.

Vergleichen wir die eben angeführten Redensarten mit denjenigen,
die wir verzeichnet haben, um die volkstümlichen Vorstellungen vom
Tod zu charakterisiren, so fällt uns gleich ein bedeutender Unterschied
auf in bezug auf den Grad der anthropomorphischen Ausbildung: Der Tod
tritt uns als ein Wesen entgegen, das auch in der äusseren Erscheinung
deutlich nach menschlichem Muster gebildet ist ; bei Ausdrücken, wie :

„Die Reibung erzeugt Wärme", ist von einer solchen Gestaltung keine
Rede. Dort haben wir wirkliche Personifikation, hier nur einen

Ansatz dazu, eine Art primitiver mythologischer Ausdrucksweise, ohne

Vorstellungen mit bestimmten Umrissen.

In den Personifikationen selber können wir wiederum zwei Gruppen
unterscheiden, die freilich nicht scharf voneinander abzugrenzen sind,
von denen vielmehr die eine in einem langsamen, aber beständigen Zer-
setzungsprozess in die andere hinüberfliesst. Sage ich z. B.: der Tod
hat ihm ein Bein gestellt" und „er ist mit Tod abgegangen",
so wirke ich nicht in beiden Fällen gleich intensiv auf die Phantasie des

Hörenden: beim ersten Beispiel wird er kaum anders können, als sich
den Tod als eine Person zu denken, die heimtückisch eine andere zu
Fall bringt; durch den zweiten Satz dagegen wird schwerlich ohne einen
besondern Denkakt das Bild eines uns ähnlichen Wesens erweckt werden.
Das erste Beispiel enthält eine Personifikation, die sowohl formell, als

1) Die Kinder natürlich ausgenommen.



183

auch inhaltlich als solche empfunden wird, lebendig ist, im zweiten

hingegen haben wir eine Personifikation nur noch der Form nach,
inhaltlich ist sie tot.

Es ist das Los der lebendigen Personifikationen allmälig
abzusterben, ein Los, das sie mit allen Metaphern gemein haben: sie alle
verlieren durch den Gebrauch ihre sinnliche Seite, ihre Anschaulichkeit,
und übrigbleibt nur der abstrakte Kern, gewissermassen die Seele.

So kommt es, dass unsere Kultursprachen zum guten Teil aus altem,
versteinertemSprachgutbestehen,indemdieabgestorbeneanthropomorphische
Anschauung noch mehr oder weniger leicht erkennbar ist. Schon ein

gewöhnlicher Satz wie: „Das Gewitter zürnt", ist ohne Annahme der

Wirkung des Anthropomorphismus nicht recht verständlich. Er ist
auf eine Stufe zu stellen mit dem Satz: „der Vater zürnt" und derjenige,
der ihn oder einen ähnlichen zuerst bildete, den Begriff „zürnen" zum
erstenmal auf ein lebloses Wesen übertrug, müsste in diesem einen tätigen
Willen und Leidenschaft vermuten, sonst hätte er es nimmer als das

„Zürnende" erkennen können.

Am deutlichsten tritt uns diese Anschauung heutzutage noch bei
den reflexiven Verben entgegen. Der sich seines Willens bewusste

Mensch konnte von sich sagen: „Ich bewege mich", er konnte sich als

ein Doppelwesen auffassen und dem einen Teil die Rolle des Subjekts,
dem andern diejenige des Objekts zuteilen; so hatte er auf der einen
Seite das wollende „Ich", auf der andern das durch dieses zu

bewegende, zu regi rende, den Körper. Bei der leblosen Natur war
diese Zweiteilung nicht von vornherein gegeben ; bevor man von einer

Sache, z.B. von einer Wolke sagen konnte, sie bewege sich, müsste

ihr menschliche Art, vor allem ein Wille zugeschrieben werden. Wir
freilich müssen diese Operation nicht mehr ausführen, dank der Ver-
gesslichkeit; wir empfinden das rückbezügliche Pronomen in vielen
Fällen nicht mehr als Objekt; sich bewegen heisst für uns nichts
anderes mehr als seinen Platz ändern, gehen oder verschoben werden,
wobei die Vorstellung einer treibenden Kraft, eines Willens, ganz aus
dem Bewusstsein geschwunden ist. Wir wenden deshalb die reflexive
Form vor allem an, wenn wir die tätige Kraft nicht kennen, oder wenn
uns- an deren Benennung nichts gelegen ist. So sagen wir, „der Wind
legt sich"; die Blätter rühren sich; der Himmel überzieht sich; der Tag
neigt sich; die Erde dreht sich, die Sonne erhebt sich, verfinstert sich ;

ein Geschoss verirrt sich" u. s. w.
In vielen Fällen sollte logischerweise das Passivum stehen, so in

folgenden Redensarten: „Die Erde bedeckt sich mit Schnee; Salz löst



184

sich in Wasser auf; das macht sich leicht; das findet sich" u. s. w.

Diese Ausdrucksweise ist bekanntlich weit verbreitet im Sprachleben.
Der Franzose, der das Passivum verloren hat, sagt für das zweideutige

„la porte est fermée" : la porte se ferme, und gleich drückt sich der
Italiener aus.

Etwas anders verhält es sich mit den Ausdrücken: Der Himmel
wölbt sich; eine Kugel rundet sich; die Ebene dehnt (breitet) sich aus,
erstreckt sieh ; ein Baum erhebt sich ; ein Tal wendet sich ; ein

Abgrund öffnet sich; das Wasser kräuselt sich u. s. w. Diese Redensarten

verdanken ihr Dasein dem Bestreben, die Rede plastisch zu gestalten, den

Sinnen, nicht den äussern, wohl aber den innern, und damit der Phantasie

Nahrung zu geben : sie verwandeln nämlich alle das Sein in ein Werden,
den Zustand in das Entstehen, sind also praktische Anwendungen jenes
Gesetzes der Ästhetik, das Lessing in seinem Laokoon entwickelt hat.

Die bis jetzt angeführten Beispiele, enthalten sie nun Personifikationen
oder nur Ansätze dazu, sind sprechende Zeugen dafür, dass auch die

Arier einmal jenes Entwicklungsstadium durchmachten, in dem augenblicklich

noch viele wilden Stämme sich befinden, und in welchem das

Universum durch eine in den Dingen wohnende Geisterwelt in Tätigkeit
gesetzt und erhalten wird. Jene Zeit liegt weit hinter uns, aber sie ist
nicht hinabgesunken, ohne der Sprache ihr Gepräge aufzudrücken. Freilich

wie der alte Geist verschwand, ist auch sein Werk, die alte Art
des Vorstellens und Denkens erstarrt, und erlahmt ist die einst so

leichtbeschwingte Phantasie; es ist, als habe ihr die wachsende Naturerkenntnis
die Flügel gestutzt. Wird die Volksphantasie von der Volkssprache treu

widergespiegelt, so erscheint sie uns arm und matt gegenüber ihrem

einstigen Schwung. Nur auf dem Gebiet des Abstrakten, auf dem sie

völlig freie Bahn hat, ist sie noch fähig, ausgebildete, anthropomorphische
Gestalten zu erzeugen oder doch wenigstens überlieferte fest zu halten.
In der konkreten Welt aber, die sie sich gewöhnt hat unbeseelt zu denken,
bringt die Phantasie eigentliche Anthropomorphisirung nicht mehr zu
stände. Alles was sie da erzeugt, ist nichts als Stückwerk. Wohl kann
es einem Maurer einfallen, den untersten Teil einer Mauer deren Fuss
zu heissen, aber dabei ist kein eigentlicher Anthropomorphismus mehr im
Spiel. Der psychische Vorgang mag etwa folgender sein — wobei wir
die Möglichkeit einer Analogiebildung nach „Fuss eines Baumes", „Fuss
eines Berges" ausser acht lassen: Der Mann gewahrte z. B., dass der
unterste Teil einer Mauer, das, worauf alles andere sich stützt, morsch
und baufällig war und suchte seiner Wahrnehmung auf prägnante Weise
Ausdruck zu verleihen. Durch eine glückliche Anschauung und Abstrak-



185

tion erschien ihm der betreffende Mauerteil im Bilde des untersten
Teiles seines eigenen Körpers, und er sagte : „Der Fuss der Mauer ist
morsch." Bei diesem Vorgang müsste natürlich der Begriff „Fuss"
eine gründliche Veränderung erfahren : Dass der Fuss aus Fleisch und

Knochen besteht, Zehen, eine Sohle, eine Ferse, einen Rist und eine

bestimmte Form hat, dass er beweglich ist und zum Gehen dient, müsste

vergessen werden und bleiben durfte im Bewusstsein nur die Vorstellung,
dass er der unterste Teil des Körpers und dessen Stütze ist. Erst als

der Begriff so umgestaltet war, konnte er und mit ihm das Wortzeichen
auf die Mauer übertragen werden. Dies ist im Prinzip der Vorgang bei

jeder Übertragung: Gleichsetzung zweier Abstraktionen und Benennung
einer namenlosen oder, nach der subjektiven Auffassung des Denkenden,

mangelhaft benannten nach einer bekannten. Durch diesen Prozess büsst

natürlich die Sprache ihre Sinnlichkeit ein, die Begriffe werden
verallgemeinert, verflacht, ihrer Eigenart beraubt. Es

wäre aber ein Irrtum, dies der Sprache als Mangel anzurechnen ; nur
vom poetischen Standpunkt aus wäre ein solches Urteil berechtigt, nimmer
aber vom praktischen ; denn durch dieses Abschleifen der Einzelheiten
wird sie in stand gesetzt, den nämlichen Begriff auf eine Menge neuer

Objekte zu übertragen, die sie vorher unfähig gewesen war, genau zu
bezeichnen ; sie kann also auf diese Weise ihre Begriffssphäre erweitern
ohne ein neues Wort zu schaffen, was einer Kraftersparnis
gleichkommt.

Mit Ausdrücken wie „Fuss einer Mauer" werden wir es in dem

folgenden noch zu tun haben, d. h. mit Übertragungen oder Metaphern
im landläufigen Sinn des Wortes. Wir müssen indessen ausdrücklich

bemerken, dass wir zu dieser Einschränkung nur gelangten, indem wir
die Sprache der Dichter von unserer Untersuchung ausschlössen. Dass

die dichterische Phantasie heute noch so gut wie vor 3000 Jahren

Sterne, Bäume, Steine mit vollkommener menschlicher Gestalt ausrüsten

kann, ist bekannt. Ja, es scheint geradezu einer ihrer wesentlichen

Züge zu sein, alte, ausser Gebrauch gekommene Ausdrucksmittel wieder
aufzufrischen und zu beleben. Als Beweis wollen wir aus der grossen
Fülle von Beispielen Dur an jene Ode erinnern, in der Göthe, statt Ma-
homets Leben zu erzählen, uns die Schicksale eines Stromes vor Augen
führt :

Über Wolken
Nährten seine Jugend
Gute Geister
Zwischen Klippen im Gesträuch.



186

Jünglingfrisch
Tanzt er aus der Wolke
Auf die Marmorfelsen nieder,
Jauchzet wieder
Nach dem Himmel.
Durch die Gipfelgänge

Jagt er bunten Kieseln nach,
Und mit frühem Führertritt
Reisst er seine B r u d e r quellen
Mit sich fort

Diese dichterische Auffassung der Natur und der Dinge ist jetzt
zu einer Kunst geworden; unsern Vorfahren aber, wie allen primitiven
Völkern, müsste sie in hohem Grade natürlich gewesen sein ; damit soll
nicht gesagt sein, dass unsere Väter poetischer gedacht und empfunden
hätten als wir, oder absichtlich ein künstlerisches Element in die Sprache

gelegt hätten. Es gibt ja freilich volkstümliche Übertragungen, die einem

freien, launigen Spiel der Phantasie, vielleicht einer künstlerischen
Intention entsprungen sind; dazu gehört z. B. ein guter Teil dessen, was

man Volkswitz nennt, so, wenn der Schuh Schuhmachers Rapp, das Loch
im Schneidertisch Hölle heisst, oder wenn der Pariser für ronfler j o u e r d e

l'orgue, für se moucher, souffler sa chandelle sagt. Sonst aber

entspringt weitaus die Mehrzahl der Übertragungen nicht einem künstlerischen,
sondern einem praktischen Bedürfnis: die Metapher ist in der Regel ein

Mittel, um zu begreifen, oder um verblassten Begriffen Relief zu geben.
Der Mensch, der zuerst vom Fusse des Baumes sprach, wird schwerlich
eine künstlerische, poetische Absicht verfolgt haben; sein einziges Bestreben
wird gewesen sein, für das Ding, das er im Auge hatte, einen leichtverständlichen,

unzweideutigen Namen zu finden, und sein ganzes Verdienst besteht
in einer glücklichen Anschauung. Uns freilich erscheint die Benennung
poetisch, und es fällt uns schwer, anzunehmen, die Poesie der Sprache sei

unbewusst und ungewollt, der Mensch habe sie geschaffen, „der Not
gehorchend, nicht dem eignen Trieb". Und doch wird es so sein. Poetisch
erscheint uns überhaupt ein Ausdruck nur unter der Wirkung eines

Kontrastes. Der Mensch kämpft in der Sprache den endlosen Kampf der
Anschaulichkeit gegen das Abstrakte und muss diese Sisyphusarbeit immer
wieder von vorn anfangen. Es ist, als ob er unter dem Überwiegen des

Gedankenhaften, des Färb-, Form- und Körperlosen ') leide, eine Sehnsucht

empfinde nach der frischen, alten Sinnlichkeit des Vorstellens und

J) Wie stark Wörter verblassen können, ersieht man an den Konjunktionen
und Präpositionen, ferner an gewissen Ableitungssilben: li oh (mensch lieh) Leiche;
heit aus haidus Eigenschaft. Man vergi, ferner schw. Hochsig (Hochzeit) ; franz.
beau coup de pain un beau coup (Schnitt) de pain; ne... pas de pain etc.



187

deshalb jeden Versuch begrüsse, den die Sprache macht, um ihren
abstrakten Charakter abzustreifen. In diesem Zug des menschlichen Geistes

mag die Poesie, auch die älteste, ihren Ursprung haben ; sie konnte erst
entstehen, verstanden und gewürdigt werden, als die Völker ihre erste
goldene Jugendzeit mit dem frischen natürlichen Sinnesleben hinter sich

hatten, sich darnach zurücksehnten und sich um Ersatz umsahen. So

ist denn auch jetzt noch die Anschaulichkeit die erste Anforderung,
die man an eine Dichtung stellt; Poesie soll uns statt toter Begriffe
und erstarrter Denkformen Gestalt, Farbe und Leben geben.

Da es sich in dem, was wir noch zu sagen haben, in der Hauptsache
um Metaphern im gewöhnlichem Sinn handelt, ist es angezeigt, den zu
besprechenden Erscheinungen ihren Platz anzuweisen. Wir teilen nach

Brinkmann1) die Metaphern in zwei Hauptklassen, in in kam irte und nicht
inkarnirte. Der Unterschied zwischen beiden liegt in dem verschiedenen

Grad der Entwicklung : Die inkarnirten sind in die Gemeinsprache

aufgenommen und haben, wie Gottschalk sich in seiner Poetik ausdrückt,
„ihre sinnliche Blüte bereits gegen ihre geistige Bedeutung verloren". Zu
dieser Klasse gehört der Ausdruck „Fuss eines Baumes". Nicht inkarnirt
nennt man diejenigen Metaphern, die nicht oder noch nicht Gemeingut
geworden und so als Eigentum eines Individuums zu betrachten sind, z. B.

„An ihren bunten Liedern klettert die Lerche selig in die Luft". Da wir
die Sprache der Dichter nicht berücksichtigen oder doch nur gelegentlich
herbeiziehen, werden wir es vor allem mit inkarnirten Metaphern zu tun
haben. Diese teilen wir wiederum in zwei Gruppen ein, in radikale und

nicht radikale. Diese Einteilung rührt von Max Müller her; er
nennt eine Metapher radikal, wenn der einem Wort zu gründe liegende
T ätigkeitsbegriff bei der Übertragung von einem Objekt auf ein
anderes massgebend ist. Bei den nicht radikalen dagegen wandert ein

fertiges Wort, das seine ursprüngliche Wurzelbedeutung schon eingebüsst
hat, von Objekt zu Objekt.

Die radikalen Metaphern müssen in den ersten Anfängen der Sprache,
als man anfing, mit den rund 800 Verbalwurzeln die Aussenwelt zu

benennen, die einzigen gewesen sein. Im Laufe der Zeit aber wurden sie

immer mehr zurückgedrängt, schon aus dem einfachen Grunde, weil die

Verbalbedeutungen der Wurzeln vergessen wurden. In Sprachen, die einen

Entwicklungsgrad erreicht haben, wie die jetzt gesprochenen europäischen,
ist die Entstehung einer radikalen Metapher ein kleines Wunder; denn

es gehört wahrlich ein besonderer Zufall dazu, unter den vielen Vorstel-

¦) F. Brinkmann, die Metaphern, Bonn 1878.



188

lungen, die sich an ein Wort heften, gerade die ursprünglichste zu treffen.
Unsere Ausbeute an radikalen Metaphern wird deshalb nicht reich sein

und um so weniger, als die Etymologien der Wörter, welche menschliche

Körperteile, Handlungen und Eigenschaften bezeichnen, in sehr vielen
Fällen höchst unsicher sind. Eine radikale Metapher machen wir z. B.,
wenn wir den Begriff des Gähnens vom Menschen auf einen Abgrund
übertragen, von einer gähnenden Kluft reden, denn gähnen heisst

eigentlich klaffen (vgl. lat. hiare). — Bauch hängt wahrscheinlich mit
biegen zusammen, ist also das sich Biegende, Wölbende; wenn man
demnach vom Bauch einer Tonne, einer Glocke, einer Retorte, eines

Segels, einer Geige spricht, bildet man radikale Metaphern. Eine solche

mag auch in lat. sinus, franz. sein Busen, vorliegen, denn das Wort
wird eigentlich das sich Krümmende, Rundende heissen ; auch lat.
sinus in der Bedeutung Bucht und Landzunge gehört hieher. Ob das

deutsche Wort Meerbusen auch in diese Kategorie zu reihen ist, lässt
sich nicht bestimmt sagen, da die Etymologie von Busen nicht feststeht. —
Der Zahn heisst das Essende (indg. *dont Participium der Wurzel
ed essen); radikale Metapher wird also gebildet, wenn vom Zahn der
Zeit, des Neides und der Missgunst gesprochen wird, denn in all
diesen Ausdrücken ist der Zahn der Fressende, Verzehrende. Nicht radikale

Metapher haben wir dagegen, wenn wir vom Zahn eines Rades, einer

Säge, einer Egge reden. Der Seemann macht eine radikale Übertragung,
wenn er die Planken, welche die Aussenseite seines Fahrzeuges bekleiden,
Haut nennt; in diesem Wort steckt nämlich eine Wurzel s—ku (lat.
cutis) bedecken, verhüllen. — Auch in der Sprache der Dichter
treffen wir Metaphern dieser Art nicht häufig an. Schiller hat in seinem

„Taucher" eine glückliche gemacht, indem er den das Wasser in die Tiefe
reissenden Strudel einen Schlund nennt: „Wer wagt es, Rittersmann
oder Knapp, zu tauchen in diesen Schlund", ferner: „Und stille wird's
über dem Wasserschlund". Schlund ist hier, wie beim Menschen,
das Verschlingende; so fährt denn auch der Dichter ganz konsequent

weiter: „Einen goldenen Becher werf ich hinab, verschlun gen
schon hat ihn der schwarze Mund", und später: „Die Wasser, die sie

hinunterschlang." ')
Bei den nicht radikalen Metaphern tritt uns ein so grosser Reichtum

entgegen, dass wir zum vornherein darauf verzichten müssen, den

Gegenstand auch nur annährend zu erschöpfen. Mit besonderer Vorliebe

Freilich ist hier, wie in manchen anderen Fällen, schwer zu entscheiden, ob

die Übertragung vom Menschen oder vom Tier ausgegangen ist, wenn auch das Wort
Mund für das erstere spricht.



189

überträgt der Mensch Merkmale und Bezeichnungen von sich auf die

Berge. Im Berner Oberland können wir die Frau, die weisse und die

wilde Frau, die Jungfrau, die Witwe und den Mönch, auch
den schwarzen Mönch sehen; bei Bludenz erheben sich die drei
Schwestern; im Appenzellerland steht der Altmann, im Algäu und
im Elsäss der Daumen etc.*) Berge haben Köpfe, oft mehrere ; wer
sich davon überzeugen will, gehe ins Glarnerland, wo jeder vom
Bergmassiv abstehende Felsvorsprung so benannt wird. Im Wallis erhebt
sich die Tête noire. Jeder Berg hat einen Fuss, der auf der Talsohle
steht, mancher einen Rücken. Ist nicht der menschliche Körperteil
gemeint, so ist das ausdrücklich gesagt: im Bündnerland gibt es einen

Ochsenkopf und bei Frastenz einen Gallinakopf. Zuweilen tragen die

Berge Hüte, zu andern Zeiten Degen; im Riesengebirge findet sich die

grosse und die kleine Sturmhaube. Der Romane liebt, im Berg einen

Zahn (dent), auch einen weissen Zahn zu erblicken, während der
deutsch sprechende Senne es vorzieht, die Bezeichnung von seinem lieben
Vieh herzunehmen und von' Hörnern aller Art zu sprechen. Auch tätig
sind die Berge : sie erheben sich, ragen empor oder liegen ; sie gucken
hervor, ziehen nach den Aussagen der Bauern die Wetter an oder halten
sie auf; in ihren Adern oder in ihrem Schoss bergen sie Metalle, mit ihrem
Gletscherwasser speisen sie die Flüsse und Seen. Dieses Bild Hesse sich

leicht viel reichhaltiger gestalten, besonders wenn wir die nicht inkarnirten
Metaphern berücksichtigten. Da erblickten wir die Berge „mit Hütten in
den Armen, mit Herden an der Brust" (Gabr. Seidl) ; wir würden sehen,
wie sie „lugen über's weite Land* und wie „Cedernhäuser trägt der Atlas
auf den Riesenschultern" (Göthe). In der Walpurgisnacht sähen wir „die
Klippen, die sich bücken, und die langen Felsennasen, wie sie schnarchen,
wie sie blasen"; wir hörten sprechen von des „Felsens alten Rippen" und

von „Wolken höhnenden Gipfeln"; wir vernähmen, wie im Harz einst

„Felsen jauchzten zurück, wenn sich der Barden Sang durch das

hallende Tal ergoss" (Stolberg). — Nachdem wir an diesem Beispiel
gezeigt haben, wie mannigfaltig die Übertragung menschlicher Verhältnisse
auf ein einziges Ding sein kann, wollen wir in rascher Musterung die
die metaphorische Verwendung der wichtigsten Körperteile vorführen.

Als besonders bedeutsam betrachtet der Mensch Hand und Fuss, weil
diese ihn am deutlichsten von anderen Geschöpfen auszeichnen. Hand
und Fuss haben heisst so viel als ein Mensch, somit etwas Rechtes,
etwas Vernünftiges sein; so kann man auch von einer Arbeit sagen,

') Man beachte auch die Gewohnheit, in den Bergformen menschliche Gesichter zu
suchen.



190

sie haben diese beiden Merkmale. Besonders die Hand spielt im Sprachleben

eine bedeutsame Rolle, wie schon aus den zahlreichen Ableitungen,
in denen regelmässig eine Übertragung vorliegt, hervorgeht. Braucht
man jetzt die Wörter handeln, Handel, Handlung, handlich,
behandeln, Behandlung, handeln, Händel, Abhandlung,
verhandeln, Verhandlung, handhaben, misshandeln han-
tiren, behend u. s. w. sowie die französische Sippschaft: manier,
manœuvre, manœuvrer, maintenir maintenant jetzt), maintien,
manière etc., so denkt man schwerlich daran, dass ihnen allen eigentlich
der Begriff des Wirkens mit der Hand zu gründe liegt.
Selbstverständlich konnten sich diese Begriffe nicht alle direkt vom Grundwort

aus entwickeln. Die meisten der angeführten Ausdrücke sind im
Sprachbewusstsein beinahe völlig aus ihrem etymologischen Zusammenhang

herausgelöst; wer denkt z. B. an das Wort Hand, wenn er von
einer Spezereihandlung, von Vereinsverhandlungen, von
der Behendigkeit des Eichhörnchens reden hört? Diese Ausdrücke
sind isolirt, und ist einmal die Isolirung eingetreten, so sind die
grenzenlosesten Sprünge von Begriff zu Begriff möglich, so dass man es z. B.

ganz in der Ordnung findet, zu sagen : Ich habe ihn mit den Füssen
oder mit Worten miss handelt. Wird der Name der Hand auf andere Dinge
übertragen, bo ist sie meistens als die Greifende, Haltende, Zubringende
aufgefasst. So spricht der Jäger von den Händen (Krallen) der Raubvögel,

der Gärtner von denjenigen gewisser Schlingpflanzen (Wickelranken),
und der Mechaniker nennt Hand unter anderem den Zubringer der Präg-
maschine. Die mannigfaltigste Verwendung gibt der Franzose seinem

Wort main (vgl. Littrée, Artikel main): main nennt er z. B. den Ring
(Griff) einer Schublade, den Haken an einem Ziehbrunnen, den
Uhrschlüssel (m. à remonter), die Krummzange des Qoldarbeiters u. s. w.
Auch Finger haben gewisse Dinge, so der Hobel einen Daumen.

Die meisten Metaphern, die an den Fuss anknüpfen, erkennen in
ihm nur den untersten Teil des Körpers, wie denn auch die Redensarten

„am Fusse von" und franz. „au pied de" nichts weiteres heissen als „unten
an". Einen Fuss hat das Glas, der Topf, der Baum, die Lampe, die Säule,
der Tron, das Kreuz, die Treppe, die Senkrechte; im Schweizerischen

unterscheidet man an einem „aufgesetzten" Brotlaib Fuss (Füssli) und

Kopf. Im Kastenfuss ist die Übertragung noch einen Schritt
weitergegangen, indem das Wort nicht nur den Teil bezeichnet, auf dem der
Kasten ruht, sondern auch den untersten Teil der Höhlung: „etwas
im Kastenfuss aufbewahren". Zuweilen wird der Fusa als der
Stützende aufgefasst, so in Tischfuss. Die gleiche Anschauung wird



191

ins Gebiet des Abstrakten übertragen, wenn man sagt: eine Sache, ein

Reich, eine Ansicht stehe auf schwachen, blöden Füssen. Zu dem
Ausdruck Versfuss wird die Beweglichkeit der Füsse, ihre Fähigkeit zu

schreiten, geführt haben.

In ähnlicher Bedeutung wie Fuss wird auch Bein metaphorisch
verwendet: „Tischbein, Sesselbein, auf schwachen Beinen stehen".

Während die Form des Fusses fast nie zu volkstümlichen Metaphern
führte, ist es beim Kopf gerade diese, welche zu Vergleichungen Anlass

bot: er ist das Dicke oder verdichtete Ende. Einen Kopf haben

demnach Stecknadeln, Nägel, Hämmer, Keile, Brücken, gewisse Knochen,
Sturmbalken, Kometen ; unter den Pflanzen die Distel, der Mohn und der
Kohl. In Briefkopf, Kopf des Kohlenmeilers ist Kopf so viel als „oberster
Teil". Seltener wird der Kopf als der Sitz des Geistes aufgefasst: eine

kopflose Handlung, Arbeit.

Zuweilen wird für Kopf das „edlere" H a u p t gebraucht. In unserer
Mundart spricht man nicht vom Kohlkopf, sondern vom Chabi shäuptli;
der Bauer nennt das Ende des Ackers „Fürhaupt".

Dass von den verschiedenen Teilen des Kopfes vor allem die Organe
der zwei wichtigsten Sinne in vielen Metaphern erscheinen, wird niemand
wundernehmen. Das Auge ist in erster Linie das Runde, kreis- oder

kugelförmige ; Augen haben das Brot, der Käse, der Würfel, die Pfauenfedern,

die Flügel der Schmetterlinge, die Bretter Äste), die
Kartoffeln (Knospen) und die Reben (Unsere Winzer sagen: „Es Läubli
deckt en Augii"). Von einer magern Suppe meint der Volkswitz, sie

sei stolz, sie schaue einen mit keinem Auge an.

Hat das Feld Augen, so hat der Wald nach dem Sprichwort Ohren.
Ohren finden wir ferner an Gefässen, an Glocken und Pflügen. In diesen

Bezeichnungen wird das Ohr als das vom Kopf Abstehende geschaut. In
unserm „Nadelöhri" oder „Axtöhri" dagegen scheint die Ohröffnung
zu der Metapher geführt zu haben, so auch im griech. ovç, im engl, ear
und im franz. oreille (d'un cordage), alle in der Bedeutung von Öse.

Ihrer Form verdanken die Zähne eine reiche metaphorische
Verwendung. Zähne haben Sägen, Eggen, Kämme, Balken, (frz. adent) ; der

Mechaniker spricht von Zahnrädern und Zahnstangen, der Botaniker von
gezähnten Blättern. Brodirte Spitzen nennt der Franzose dentelles (Zähnchen).

Die Zunge ist in der Sprache das Langgestreckte, Spitzzulaufende
oder dann das Schmale und Bewegliche. Eine Zunge oder ein Zünglein
finden wir am Deckel der Brieftasche, an Schnallen (frz. languette), an
der Wage. Der Orgelbauer spricht von Zungenpfeifen, der Tischler von



192

der Zunge seines Winkelmasses, der Lithograph vom Zünglein des

Rähmchens, der Geograph von Landzungen.

Lippen hat in der Sprache des Mechanikers der Schraubstock;
der Botaniker glaubt solche an gewissen Blüten zu erkennen (frz. labelle)
und der Chirurg an einer Wunde.

Während der Deutsche das Wort Lippe meist unterschiedslos von
Menschen und von Tieren braucht und die oberdeutsche Nebenform Lefze
fast ganz fallen gelassen hat, verwendet der Franzose die beiden ihm

zu Gebote stehenden Wörter so, dass er lèvre besonders von Menschen,
babine dagegen von den Hängelippen der Affen, Hunde und Katzen braucht.
Solche Differenzirungen in der Benennung menschlicher und tierischer
Körperteile, Tätigkeiten und Eigenschaften, die vielleicht eine gewisse Scheu

verraten, Mensch und Tier zu vermengen, liegen noch vor in cheveux,
poil und crin ; in poitrine, pis und poitrail etc. Vom Menschen sagt man
avoir bon nez, vom Hund avoir bon flair. Der Franzose unterscheidet
den Tierfuss genauer vom Menschenfuss als der Deutsche; dieser
hinwiederum differenzirt Mund und Maul, essen und fressen, trinken und

saufen, sterben und verenden (verrecken), wo der Franzose gewöhnlich
nur ein Wort kennt. Wir Schweizer unterscheiden den Kopf vom „Grind",
den Bauch vom „Ranzen", die Lunge von der „Lungge" u. a.

Es würde uns zu weit führen, wollten wir in gleicher Ausführlichkeit
von allen Körperteilen reden ; wir haben uns von Anfang an vorgenommen,
die Erscheinung bloss zu skizziren, und können uns deshalb im folgenden
mit einer raschen Aufzählung begnügen.

Eine Nase hat der Hobel, der Topf, der Dachziegel, der Pflug;
ein Kinn die Dachrinne; Hälse haben die Säulen, Flaschen und
Violinen, ja sogar der Keller. Flüsse, Hufeisen und Tragbahren haben

Arme, die Hebel sind einarmig oder zweiarmig; an alten Klingelzügen
ist ein Ellbogen zu sehen. Salat und Kohl haben ein Herz; man

spricht vom Gerippe eineB Hauses, vom Rücken der Messer, der

Säbelklingen, der Geigen. Gewisse Blumen wie der Leberbalsam haben

Kröpfe. Knie machen Flüsse und Strassen, eine Ferse hat der

Flintenkolben, eine Sohle das Tal und Zehen der Knoblauch.
Ungemein zahlreich sind die Übertragungen menschlicher Tätigkeiten

auf die unbelebte Natur. Sonne, Mond und Sterne stehen auf (erheben
sich) wie wir und gehen unter ') oder zur Ruhe ; der Wind geht weht),
legt sich, erhebt sich, tobt, wütet; im Lenz erwacht die Natur, und im
Herbst stirbt sie ab.

1) „Undere ga" ist in unserem Dialekt zu Bett gehen



193

Ein schöner Morgen ladet uns zu einem Spaziergang ein, das

Unwetter aber jagt uns ins Haus zurück. Ideen werden geboren; die Hoffnung

lebt auf, stirbt und wird begraben ; ein Baum, ja selbst der Tag
stirbt. Wenn einem das Glück hold ist, so lächelt einem die ganze WTelt;
ein ganz anderes Gesicht aber zeigt sie uns, wenn Unheil auf uns wartet
und vor der Türe steht, oder wenn uns das Unglück auf Schritt und

Tritt verfolgt. Auch Wanderlust haben die Dinge : die AVolken wandern

am Himmel, Wörter und Ideen machen ihre Runde durch die Welt, und

der Deutsche ist nicht wenig stolz, wenn er sagen kann, sein Bier habe

die Welt erobert.
WTie menschliche Eigenschaften den Dingen beigelegt werden,

mögen folgende Beispiele zeigen : blind ist eine magere Suppe, manchmal

auch ein Spiegel; man spricht von blinden Gräben, blindem Wein,
blinden Angriffen, blinden Fenstern, blindem Lärm und Eifer u. s. f.

Taub können Ähren, Blüten und Eier, der Hafer und die Nüsse, die
Nessel und das Gestein sein. Von stark geschwefeltem Wein sagt man,
er sei stumm; der Franzose wie der Deutsche sprechen von einem

stummen Spiel (jeu muet), der Deutsche auch von stummen Feilen (franz.
aber lime sourde). Unsere Bauern reden von einem stolzen Wein;
ein vielversprechendes Kornfeld steht stolz da; vom Hahn und vom
Pfauen heisst es, sie stolziren. Dagegen behauptet man von gewissen

Wirtshäusern, Löhnen, Mahlzeiten, Kleidern, sie seien anspruchslos,
bescheiden oder mehr als bescheiden. Ein Bächlein ist

geschwätzig und lustig, der Wald dagegen ernst und feierlich;
das Grab schweigsam und verschwiegen. Das Meer, die Alpen
sind majestätisch, von einem grossartigen Anblick sagt man, er sei

herrlich, königlich; ein kleines Geschenk nennt man bettelhaft
oder lumpig, wegen einem lumpigen Wörtchen ensteht oft der ekligste
Zank. Tapeten haben einen vornehmen Ton; Kinder lieben schreiende
Farben. Die Tiere sind männlich oder weiblich; der Franzose

nennt den Urwald la forêt vierge wie wir von jungfräulichen
Bergspitzen reden. Dem greisenhaften Europa steht das jugendliche
Amerika gegenüber.

Auch die menschliche Gewandung und ähnliches spiegelt sich in
den Metaphern wieder. Die Haare und Federn sind die K1 e i d e r der Tiere :

der Rabe hat „ein kohlschwarz Röcklein an". Raubvögel wie die Eulen

tragen Hosen;Höschen von Blumenstaub bringen die Bienen nach Hause ;

die Wasserhosen sind der Schrecken der Seeleute. Pferde und Esel
haben Schuhe, einen S t i e fe 1 die Tabakspfeife. Der Bauer redet vom

Strumpf des Ackers. Ein Hemd hat der Hochofen ; das franz. chemise



194

hat die mannigfaltigsten Übertragungen erfahren, es bedeutet so viel wie
Umschlag aus Papier oder Leinwand (la chemise d'une balle de soie ; on
met les dossiers dans des ch). Den Darm einer Wurst nennt der Franzose

robe; die in den Häuten aufgetragenen Kartoffeln pommes en robe de

chambre, ja den Regenbogen nennt der Volkswitz sogar cravate de
couleur. Berge mit Hüten und Hauben haben wir früher kennen

gelernt ; der Giesser spricht vom Hut der Glocke, der Spezereihändler
vom Zuckerhut, der Büchsenmacher von der Kappe des Gewehrkolbens.

Der Hahn hat Sporen, die Primel heisst Handschuh,
schw. ,Händscheli". Ein Festungswerk wird als Gürtel gedacht
(Festungsgürtel).

Auf eine Fülle solcher Übertragungen stösst man besonders, wenn man
in die Sprache der verschiedenen Gewerbe eindringt.

In den bisher berührten Fällen sind die Begriffe vom menschlichen

Körper auf ausser ihm liegende Objekte übergegangen, sie beweisen, wie

gern auch jetzt noch der Mensch die Dinge ausser ihm durch Dinge an

ihm begreift. Vereinzelt wandern die Begriffe aber auch von einem
Glied des Körpers zum andern; so spricht man vom Rücken der Zunge,
der Hand und des Fusses, von Gelenk köpf und Kehl köpf und von der

Kniekehle. In anderen Fällen vertritt ein einzelner Körperteil das

ganze Individuum, so wenn ich sage: das Auge lacht, lauert, träumt,
droht, frohlockt. Gewöhnlich wird man diese Redensarten als Synekdochen

erklären, aber damit ist die Tatsache nicht widerlegt, dass man
zu dieser figürlichen Ausdrucksweise nur gelangen konnte, indem man
dem Auge eine gewisse Individualität zuschrieb. Mit der lautläufigen
Erklärung, der Teil sei für das Ganze gesetzt, ist herzlich wenig erklärt.
Wie sehr die individualisirende Auffassung im Geiste der Sprache liegt,
zeigen schon alltägliche Sätze wie: „Das Herz tut mir weh" (gegenüber
franz. j'ai mal au cœur), „Der Kopf schmerzt mich". Nur indem man
das Herz und den Kopf als etwas unserem eigentlichen Wesen objektiv
Gegenüberstehendes betrachtete, konnte man solches von ihnen prädiziren.
Es scheint, dass alle Empfindung, auch diejenige, welche ihre Quelle in
uns selber hat, für uns sowohl subjektiven als objektiven Charakter annimmt :

neben der Vorstellung des greifbaren Ich's liegt eben im Bewusstsein

diejenige des Unfassbaren, Unkörperhaftea ; dieses letztere ist in dem Satz :

„Der Zahn tut mir weh" das leidende, ein Teil des ersteren (der Zahn)
das tätige Subjekt. Ein frappantes Beispiel für diese Auffassung des

menschlichen Organismus haben wir in den Ausdruck Augenlicht
oder „Licht der Augen". Ich habe neulich einen vierjährigen Knaben

sagen hören: „So, Papa, jetzt schliesse ich die Augen, damit du mich



195

nicht mehr siehst." Er müsste die Vorstellung haben, das Licht gehe

von seinen Augen aus, so dass, wenn er sie schliesse, nicht nur subjektive,
sondern absolute Finsternis entstehe; ihm waren also die Augen die

Leuchtenden, Zündenden, Lichtspendenden, und dies waren sie auch

demjenigen, der das Wort Augenlicht schuf. — Wir lassen noch einige
Beispiele folgen, welche uns Körperteile als tätige Individuen, denen zum
Teil ausdrücklich ein Wille zugeschrieben wird, vorführen: „Ein geneigtes,

williges, verschlossenes Ohr finden ; tauben Ohren predigen ; ganz Ohr

sein; das Ohr schwelgt in Tönen; das Herz tobt, zittert, bebt, verzagt;
die Füsse wollen mich nicht mehr tragen oder versagen den Dienst ; der

Mund wagt es nicht auszusprechen; die Stimme versagt."

VIII.
Es bleibt uns noch übrig, eine Art der Übertragung zu berühren,

die eigentlich nicht zu unserem Gegenstand gehört, aber doch damit eine

innere Verwandtschaft aufweist, indem sie in frappanter Weise zeigt, wie
sehr der Mensch geneigt ist, Abstraktionen, die er an den Dingen
vornimmt, an Abstraktionen zu messen, die er an sich selbst gemacht hat.

Wir haben früher Gelegenheit gehabt, darauf hinzuweisen, dass sich

der Mensch zu allen Zeiten als das Geschöpf par excellence betrachtete
und sich die Vollkommenheit nie anders als in seiner eigenen Gestalt
dachte. Es darf uns daher nicht wundern, wenn er beim Schätzen und
Messen der Dinge gern von sich ausgeht, sich als Norm annimmt, so dass

ihm das Messen ein Vergleichen mit sich selbst wird. So

ist Kindern absolut gross, was grösser ist als sie, und absolut klein, was
unter ihrer eigenen Grösse zurückbleibt. Als der MenBcb dazu kam,

genauere Masse einzuführen, wählte er mit Vorliebe solche, die er von
sich abstrahiren konnte ; so wurden einzelne Teile seines Körpers seine

ersten Massstäbe. Waren diese Masse auch, bevor man von ihnen
wiederum ein allgemein gültiges abstrahirte, nicht bei allen Menschen gleich

gross, haftete ihnen individueller Charakter an, so hatten sie ausser ihrer
„Allgegenwart" den grossen Vorteil, in jedermann gleich eine bestimmte

Vorstellung zu erwecken.
Fast bei allen Völkern findet oder fand man als Längenmass den

Fuss (Werkfuss), an dessen Stelle zuweilen das ihn schützende Kleidungsstück,

der Schuh (Werkschuh) trat, und noch jetzt messen unsere Bauern
mit Vorliebe mit diesem Mass, von dem sie eine bestimmtere Vorstellung
haben, als von dem abstrakten Meter. Grössere Distanzen, die man
ablaufen kann, werden mit Schritten gemessen. Ebenso verbreitet
wie Fuss und Schritt ist das Ellenmass (lat. cubitus, ulna, franz. aune).



196

Die Elle, eigentlich der Vorderarm, bedeutete meistens den Abstand vom

Ellbogengelenk bis zur Spitze des ausgestreckten Mittelfingers, manchmal
aber bis zur Spitze des Daumens oder bis zur zweiten „Daumenbiege".
In diesem Falle hiess sie Da um e 11 e (ein wichtel reht als ein dumelle

lane, Grimm D.M. 418); die Elle wurde bald in Beziehung zum Fuss

gesetzt, wodurch ihr die etymologische Grundlage entrissen wurde: „ein
Daumellen haltet anderthalb Werkschuh" (schw. Id). Wo die Elle nicht

ausreichte, mass man mit den ausgestreckten Armen, das war das Klafter.
Mit diesem Wort könnte nach Kluge (Etym. WTörterb.) auch das Schweiz.

chlupfel= „Arm voll Heu", zusammenhängen. Verwandte Bedeutung
hat das Wort Faden, das eigentlich „Umfassung mit beiden Armen"
bedeutet. Dieses Mass ist in England entstanden (fathom) und wurde
deshalb besonders von den Seeleuten akzeptirt. Auch die bei uns

gebräuchlichere Bedeutung von Faden filum) ist im gründe eine

Massbestimmung; sie hat sich entwickelt aus dem Begriff „so viel

Garn, als man mit ausgestreckten Armen abmisst." — Aus der

ausgespannten Hand abstrahirte man die Spanne; dieses deutsche

Mass hat Glück gehabt, es ist als empan ins Französische und als

spanna ins Italienische eingedrungen. — Die Faust gilt als Höhenmass

besonders bei den Pferdehändlern ; allgemeinere Verbreitung hat das

Daumenmass gefunden: die alte Appenzeller Elle war 37 Daumen

lang (vgl. Rochholz A. K. S.101), und der alte französische pied de roi
hatte 12 pouces. Die gleiche Masseinheit wie pouce bezeichnet das

ital. dito Finger); Franz. doigt ist ein astronomisches Mass.

Diesen ursprünglich durchaus individuellen Massen gab man im Lauf
der Zeit absolute Werte, wodurch natürlich ihr Zusammenhang mit dem

Körperteil, der ihnen den Namen gegeben hatte, gelockert wurde. Es

gibt aber eine Reihe von Massen, die dieses Schicksal nicht teilten und

infolge dessen mehr oder weniger approximative Werte geblieben sind.

Solche liegen vor in den Redensarten : keine Hand breit, nicht um ein

Haar weichen; nicht fingerslang, nicht nagelsbreit oder nicht schwarz —

nagelsbreit nachgeben ; ferner : er stolpert alle Nasen lang, er sieht nicht

weiter als seine Nase. — Um die Dicke und Höhe von Gegenständen

zu bezeichnen, bedient man sich der Ausdrücke: armsdick, fingersdick,

haardünn, faustgross, so gross wie ein Kopf, mannshoch, kniehoch, etc.

Von Flächen sagt man, sie seien handgross und nagelsgross; die alten

Flächenmasse für Grundstücke hängen nicht mit menschlichen Körperteilen,

wohl aber mit menschlicher Tätigkeit zusammen. Juchart
gehört wahrscheinlich zu Joch, wie lat. jugerum zu jugum und würde demnach

etwa so viel Land bedeuten, als man mit einem Joch Rinder in



197

einem Tag pflügen kann. Statt dieses Worte braucht man bei uns
jeweilen Mannwerk (Mannerch), was man in einem Tag zu bearbeiten,

z. B. abzumähen im stände ist. Ähnlich verhält es sich mit Tag wann.
Von andern Massbestimmungen sind noch zu erwähnen: ein Arm voll

(Arfel), franz. brassée ; Faust voll, Handvoll (poignée) Mundvoll (bouchée).

Der Franzose sagt: un doigt de vin très peu de vin), und unsere
Mundart braucht sogar das Auge als Hohlmass : en Augii Schnaps 1/2

Gläschen Seh.); Gotthelf sagt: „Kein Aug' voll Wein". Wie man zu
diesem Mass kam, zeigt die Redensart: „So viel als, ich i mim Aug han„
(Id). Auch die Wärme der Dinge kann nach der Körperwärme bestimmt
werden ; man sagt z. B., das Wasser sei handwarm lauwarm.) Um
das Gewicht eines Körpers anzugeben, sagt man etwa, man könne ihn
mit blosser Armkraft, oder mit einer Hand, einem Arm, einem Finger,
sogar mit dem kleinen Finger oder nicht einmal mit beiden Händen heben.

Die Hand gilt auch als Wage : nach der Hand verkaufen heisst, das
Gewicht des zu verkaufenden Gegenstandes nach dem Gefühl der Hand
feststellen.

Einige der angeführten Masse werden auch von der Zeit gebraucht ;

man sagt: alle fingerlang aufwachen (Idiot.) und spricht von einer „Spanne
Zeit".

Wie die Masse in übertragenem Sinn gebraucht werden, mögen noch
die folgenden Beispiele zeigen: Me mues die andere" nach siner Ell
messe (Id.) ; allen mit einer Elle messen ; fingersdick, füstdick lüge ;

Du bist um kein Haar besser als er; il n'a pas pour un pouce de vie;
il est à deux doigts du tombeau, etc.

Auch bei der Bildung der Zahlen, besonders des Dezimalsystems
müssen die Finger eine grosse Rolle gespielt haben. Das Wort Finger
selbst ist ja nach einigen verwandt mit idg. penqe, gr. névre, lat. quinque.
Der von der Gesamtfingerzahl abgeleitete Begriff 10 scheint vor 9 und
8 vorhanden gewesen zu sein. Neun hängt etymologisch warscheinlich
mit eins zusammen, und im gr. i/.rm und skr. aschau liegt eine

Dualendung vor. So liegt der Schluss nahe, dass man zu den

Zahlbegriffen 9 und 8 durch die Operationen 10—1 und 10—2 gelangte,
wie dies nach L. Geiger bei gewissen samojedischen und ostjakischen
Stämmen nachweisbar ist. Dass den Römern diese Begriffsbildung geläufig

war, zeigen die Ziffern IX und IV, sowie undeviginti und duodeviginti.
Viele afrikanische und amerikanische aber auch einige asiatische Stämme
bilden die Zahlen von 5 aufwärts durch Addition, wobei natürlich die

Finger der Hand als Grundlage dienen. Das quinäre System blickt auch

in den römischen Zahlen VI—X, XI—XV, XVI—XX etc. durch. (Vgl.
Schweiz, pädagog. Zeitschrift. 1897. 15



198

L. Geiger, Urspr. der Sprache I S. 314 ff.; ferner Tylor, die Anfänge
der Kultur, Kapitel VII.)

Die Eskimos legen ihrem Zählen Finger und Zehen zu gründe und

sagen so, um den Zahlbegriff 20 auszudrücken: „Es ist ein Mensch zu
Ende". Ähnlich ist es in den Maya-Sprachen von Guatemala.l) Dass auch

die Kelten die vigesimale Zählmethode anwendeten, ist noch aus
französischen Bildungen wie quatre-vingts, quinze-vingts, soixante-quinze u.

s. w. ersichtlich.
Damit haben wir unser Thema in grossen Schritten durchlaufen.

Wir wollen indessen nicht schliessen, ohne mit ein paar Worten des

Gegenstücks der behandelten Erscheinung zu gedenken. Hatte der Mensch

die Dinge vermenschlicht, so lag es nahe, den umgekehrten Weg zu
betreten und sich oder die verschiedenen Teile seines Körpers zu „versachlichen"

oder zu „vertieren". So erscheinen uns die Augen als Äpfel
(Augapfel), dem Franzosen als Schlehe (prunelle); die fleischigen

Bewegungsorgane als Mäuse (musculus Mäuschen). Wir sagen, die

Hand, der Fuss, die Zunge haben Wurzeln; Nase und Lungen

Flügel; die Muskeln Sehnen. Wir sprechen von Stimmbändern,
Herz k a m m e r n, Gelenk p f a n n e n, von Nerven strängen Stricken),
vom Rückgrat, von der Wirbelsäule. Am Ohr unterscheiden wir
Ohrmuschel, Trommelfell, Hammer, Amboss, Bügel,
Paukenhöhle, Labyrinth, Trompete, einen Gehörgang, ein ovales

und ein rundes Fenster. Im Auge befindet sich die Lin, s e und die

Netzhaut. Der Franzose spricht vom tronc du corps, und nach

lateinischem Muster von der plante du pied, (planta pedis), die Fuss-

knöchel nennt er Nägelchen (cheville), für chef (caput) sagt er tête,
eigentlich so viel wie Scherbe, Topf, und eine ähnliche Bedeutung mag
auch das deutsche Wort Kopf haben.

Vorgänge der Natur und Eigenschaften der Dinge auf menschliche
Verhältnisse übertragen haben wir in folgenden Redensarten: in Tränen
zerfliessen, se fondre en larmes; weich werden, auftauen (z. B. in guter
Gesellschaft) ; spröde, hart, schneidig, scharf, stumpfsinnig, blöde, gesalzen,

roh, kalt, gerade, offen, verschlossen sein. Dass wir die Menschen, wenn
wir von ihren Eigenschaften reden, gerne im Bilde der Tiere sehen, ist
bekannt. Fast jeder Tiername ist zur Bezeichnung einer gewissen

Gattung von Menschen geworden: was ein Hund, ein Ochs, ein Esel, eine

Katze oder ein Kätzchen, ein Fuchs, ein Hase (Hasenfuss), ein Marder

(Wirtahausmarder), eine Eule, ein Storch, ein Maulwurf, eine Biene, eine

i) Vergi. Otto Stoll, die Maya-Sprachen der Pokom-Gruppe, Leipzig 1896, S. 44 f.



199

Drohne u. s. w. sind, ist hinlänglich bekannt, und ebenso weiss man,
dass tierische Handlungen dem Menschen oder einzelnen Körperteilen
zugeschrieben werden: der Magen knurrt, gewisse Leute kriechen, Neider
bellen oder kläffen u. s. f.

Obschon wir unser Thema nur in grossen Zügen skizzirten, werden
wir doch gezeigt haben, wie bedeutsam der Anthropomorphismus und das,

was sich aus ihm entwickelt hat, für das Sprachleben und das Denken

waren und noch sind, und zwar auch dann noch, wenn wir die Grundlage,

auf der wir unsere Darstellung aufbauten, nämlich Noire's Ansicht
vom Ursprung der Sprache, das bleiben lassen, was sie ist : eine Theorie.

Der Nebenzweck, den wir befolgten, war, darzutun, dass wir in unseren
alt gewordenen Sprachen eine reiche Fülle von versteinertem Sprachgut
besitzen, das uns interessante Blicke in das Geistesleben unserer Vorfahren
tun lässt.

M. Müller sagt irgendwo, und nicht mit Unrecht, die Sprache sei

nichts als ein grosses Herbarium verwelkter Metaphern. Zum Glück
kann man mit etwas Anstrengung einen grossen Teil dieses toten Schatzes

wieder beleben und den verwelkten Blüten Farbe und Duft verleihen.
Man gebe sich nur die Mühe, der Sprache in die Seele zu sehen; man
betrachte nicht nur ihre äussere Form, sondern spüre den psychischen

Vorgängen nach, und man wird sie lebendig machen. Weil wir die äussere

Form der Sprache von unseren Eltern überkommen haben und diese

Form zum grossen Teil durch unbewusste Vorgänge mit Inhalt gefüllt
haben, geben wir uns gerne der Täuschung hin, die Sprache sei etwas

Festes, das unveränderlich wie ein Grundstück von Generation zu Generation

wandle, und während tatsächlich der Inhalt der Wörter, individuell
und allgemein betrachtet, in einer steten Entwicklung begriffen ist, leben

wir uns in den Irrtum hinein, die Wörter seien unverrückbar an den

Dingen haftende Namen und keiner innern Wandlung fähig. So fällt
es vielen Leuten, und sogar solchen, denen die Sprache die Krücke ist,

an der sie sich durchs Leben behelfen, nicht ein, auf solche Umgestaltungen

zu achten oder ihnen gar nachzustöbern ; die Sprache aber bleibt

für sie — ein grosses totes Herbarium, ja weniger als das. Wenn

irgendwo, so ist hier das Göthe'sche Wort zu beherzigen:
Was du ererbt von deinen Vätern hast,
Erwirb' es, um es zu besitzen.


	Über den Anthropomorphismus oder die Vermenschlichung der Natur im Denken und in der Sprache : 7. Teil

