Zeitschrift: Schweizerische padagogische Zeitschrift

Band: 7 (1897)

Heft: 3

Artikel: Uber den Anthropomorphismus oder die Vermenschlichung der Natur
im Denken und in der Sprache : 3. Teil

Autor: Bosshart, J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-789023

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-789023
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Uber den Anthropomorphismus
, oder
die Vermenschlichung der Natur im Denken und in der Sprache.
Von Dr. J. Bosshart.

V.

Nachdem sich der Mensch seine Gétter- und Geisterwelt nach eigenem
Muster zurecht gemacht hatte, fing er das umgekehrte Werk bei sich selber
an. Hatte er vorher die Naturkrifte und die von ihm geahnten Geister ver-
menschlicht, so vergodtterte er jetzt seinesgleichen, oder machte doch
wenigstens Halbgotter aus ihnen. Und was war natiirlicher als das?
Wurde der Gott als Mensch gedacht, warum sollte nicht auch der Mensch
gottlich sein? Kann ich a fiir b setzen, so wird auch b fiir a gelten
konnen. Diese Anschauung spiegelt sich in vielen Volkssagen wieder,
deren Helden ein Mittelding zwischen Gott und Mensch sind und manch-
mal ganz deutlich die Merkmale gottlicher Art an sich tragen, wie
z. B. der feueratmende Dietrich von Bern und das ganze Geschlecht
jener gewaltigen Recken, welche menschliche Kraft weit ibertreffen.
Aber dabei blieb die menschliche Phantasie noch nicht stehen. Hatte
sie bei der Mythenbildung nach oben geschaut, so schaute sie nun unter
sich, um sich mit der Tierwelt abzugeben und sie auf ihre Art zu
organisiren, Hiebei macht sich wiederanm der Trieb geltend, den Kindern
der Phantasie eine Staatsform zu geben; ja es scheint sogar Lust vor-
handen gewesen zu sein, auch die Pflanzenwelt zu einem geordneten
Konigreich zu fiigen: ,Die Biume gingen hin, dass sie einen Konig
iiber sich salbeten und sprachen zum Olbaum: Sei unser Kénig!“ (vgl.
Buch der Richter IX, 8—15.) Aber es blieb bei vereinzelten Versuchen,
denn die am Boden haftenden, Leben nur durch Griinen und Wachsen
verratenden Pflanzen, boten der Phantasie zu wenig Nahrung. Um so
reichhaltigere Beziehungen boten die Tiere, besonders die Bewohner des
Waldes und Feldes. Diejenigen, welche der Mensch sich unterworfen



126
hatte, das Rind, das Schaf, das Pferd, der Hund, waren ihm zu wohl
bekannt, als dass er sie hitte vermenschlichen, als seinesgleichen aner-
kennen kénnen. Er ziichtete sie, nahm dankkar, was sie ihm boten
und brachte sie wohl auch als sein teuerstes Besitztum den Gdéttern dar.
Aber dabei hatte es sein Bewenden. Ganz anders stand er den wilden
Tieren gegeniiber, dic mit ibrer Scheuheit, Unbezihmbarkeit und mit
ihrem Unabhéngigkeitstrieb seine Phantasie méchtig packten. Er erkannte
an ihnen Eigensinn, also einen ausgesprochenen Willen; er mochte in
ihnen fast etwas gottihnliches erblicken,!) besonders in den zwischen
Himmel und Erde schwebenden Vogeln, die ihm als Gotterboten
erschienen und durch ihren Flug mancherlei Dinge zu erkennen gaben.

Es fiel dem Menschen auch nie ein, ein wildes Tier zu opfern,
denn wusste man, was man in ihm darbrachte? Geht ja doch durch
die ganze heidnische Mythologie der Glaube, die Himmlischen verwan-
deln sich zuweilen in wilde Tiere. Das Vermigen, die Gestalt zu &ndern,
wurde spiter auch Zaubern und Hexen zugeschrieben, und wie lange
Zeit hat sich der Glaube an Werwélfe erhalten!

Einen besondern Eindruck hat wohl die Stimme der Tiere auf den
Menschen gemacht; dieselbe wurde lange als eine eigentliche Sprache
angesehen, die aber nur den Weisen, wie Konig Salomo, bekannt sei.
Vor allem wird der Gesang der Vigel den Sinn der Menschen zu allen
Zeiten gefangen genommen haben,!) und wer weiss, ob der Mensch
ohne diese Vorbilder je dazu gekommen wire, zu singen und zu musi-

1) Dass die Tiere bei einzelnen Volkern, z. B. bei den Egyptern, zu der Ehre
kamen, als gottliche Wesen verehrt zu werden, ist bekannt. Im Aberglauben spielen
sie auch bei uns noch eine Rolle: Schwalben und Stdrche gelten als Gliicksvégel,
wihrend Elstern, Spinnen und Schlangen Unheil verkiinden. Den Germanen verhiess
Rossgewieher und der ,Angang“ (Begegnung) von Wolfen, Hirschen, Biiren und
Ebern Gliick, wihrend der Hase ein Ungliicksbote war. Naheres bei Grimm, D. M.
S. 1081 ff.

1) Gern beschiftigt sich der Volkswitz damit, den Ruf der Vigel in mensch-
liche Sprache zu iibersetzen. 8o ruft z. B. der Fink dem Morgenwanderer zu:
nHe—he, bist = bist scho wieder so friijje!“; den @iber Land auf Besuch Gehenden
fragt er: ,Wie wit? wie wit witt?“ Liisst sich dann das Weibchen allein vernehmen:
»nid deheim, nid deheim, wieder hei!“ so ist es sicher, dass der Gang vergeblich sein
wird. —

Die Meise sagt zn den Bréuten: ,Zit isch do, Zit isch do!* — und zu den fleis-
sigen Hausmiittern: ,Zit isch do, Mugge z'foh!“ (Aus Rochholz, Alemann. Kinderlied,
8. 76 und 81.)

Die Wachtel ruft den Faulen zu: ,Biick den Riick!“; den Lateinern: ,Dic cur
hic?“; den Schnupfern: ,Schnupftabak!®; den Katholiken: ,Maria, bitt fiir uns!“ ete.
(Zeitsehr. f. Ethnologie, 1873, S. 76.)



127

ziren. Auch die Sinnesschdrfe der Tiere musste dem Menschen eine
hohe Meinung von ihnen geben und ihn zu dem Glauben fiihren, es
entspreche ibr eine gleich grosse Schirfe des Verstandes. Dass man in
den Tieren eine Seele vermutete, geht aus den zahlreichen Volkssagen
hervor, wo man den Teufel statt einer Menschenseele diejenige eines
Tieres fangen lésst.

Die Anfinge der Tiersage entstanden wahrscheinlich in der Urheimat
der Arier: bei allen Vilkern arischen Ursprungs lassen sich ihre Spuren
nachweisen. Die ersten Aufzeichnungen wurden von den Griechen
gemacht, und in der Form, die Asop ihnen gab, haben die Tierge-
schichten ihre Reise durch die Welt gemacht. Aber hier schon ist die
Tiersage nicht mehr rein: das epische Element ist von dem didaktischen
in den Hintergrund gedrédngt worden und statt des Epos haben wir die
Fabel. Da in dieser Form die alte Tiersage ihren eigentlichen Charakter
abgestreift hatte, blieb sie auch inhaltlich nicht rein erhalten. Neben
die redenden Tiere traten Pflanzen und sogar leblose Dinge und handelten
und gaben Lektionen wie Schulmeister. Waren urspriinglich die Haus-
tiere ausgeschlossen, oder traten sie nur in nebenséchlichen Rollen und
wohl erst in einer spitern Zeit auf, so ist in der Fabel dem Hund, dem
Esel, dem Lamm, dem Bock ein weites Feld eingerdumt.

Wollen wir die alte Tiersage in verhdltnisméssig reiner Form
antreffen, so miissen wir bei den Germanen einkehren. Da finden wir
einen Staat, an dessen Spitze ein Konig steht. Dieser Konig war
urspriinglich der Biir, das stirkste Jagdtier Mitteleuropas. Als die disopschen
Fabeln nach der Vilkerwanderung den Germanen bekannt wurden, ver-
dringte der Lowe den Braunen, ohne jedoch das ganze diesem gehirende
Gebiet in seine Macht zu bekommen: neben ihm tritt der Bér in ein-
zelnen Uberlieferungen bis ans Ende des Mittelalters als Staatsoberhaupt
auf. An der Seite des Konigs sind besonders der Wolf und der Fuchs
zu grossem Ansehen gekommen als Vertreter der unentbehrlichsten Eigen-
schaften der Naturviolker: der Tapferkeit und der Schlauheit, der eine
unter dem Namen Isengrim, was etwa KEisenhelm oder Kisenmaske
bedeutet, und der andere als Reinhart (franz. repard) = der im Rat
Starke. Dann, als man die Tiere vermenschlicht hatte, musste man
ihnen billigerweise auch Namen geben, wie man umgekehrt nicht Anstand
nahm, die Menschen nach Tieren zu benennen. Das beweisen Familien-
und Vornamen wie Bir, Wolf, Wolflin, Adolf, Rudolf, Wolfgang u.s. w.

Die im Tierepos vorkommenden Vierfiisser benehmen sich ungefihr
wie Menschen, deren Parodie sie sind. Im ,Reineke Fuchs®, dem nach
einer Fahrt nach Frankreich auf deutschen Boden zuriickgekehrten ger-



manischen Tierepos, tritt uns ein treues Abbild des Feudalwesens ent-
gegen. Um den Konig, der ein Gemisch von Stirke und Schwiiche,
von #usserem Glanz und innerer Ohnmacht ist, gruppiren sich die
Vasallen, die eigentlich méchtiger sind als er und ihn als eine Art Spiel-
zeug behandeln. Diese Vasallen werden fiir gewisse Verdienste belehnt,
so der Elefant mit dem Konigreich Béhmen und -die Olbente mit der
Abtei Erstein. — Dem kriegerischen, rduberischen Mittelalter musste von
Zeit zu Zeit ein Landfrieden geboten werden: die Tiere in ihrem Reich
befolgten das Beispiel der Menschen. Als der Fuchs das Gebot miss-
achtet, wird ihm der Prozess gemacht; dabei wird das gesetzliche
Zeremoniell peinlich beobachtet. Wie z. B. der Fuchs der ersten und
zweiten Vorladung nicht folgt, macht Randold, der Hirsch, den Vor-
schlag, man wolle ihn ohne weiteres fangen und hiingen; da sprach aber
»der elephant irbolgin“:

,man sol ndh ime senden 1640
botin unze an dri stunt.*!)

Als der Luchs einen Versuch macht, Isengrim und Reinhart zu
versthnen, wird dazu ein Tag angesetzt; an diesem erscheinen die beiden,
aber nicht allein, sondern nach echt germanischer Sitte, begleitet von
der ganzen Verwandtschaft: jenmer von den grossen, dieser von den
kleinen Tieren.

Spiegelt sich das offentliche Leben der Menschen im Tierepos
wieder, so natiirlich auch das intimere. Einmal brechen die Walfe in
den Klosterkeller ein und berauschen sich; Isengrim singt in der Wein-
laune ein Lied, lockt so die Leute herbei und muss es sich gefallen
lassen, dass sie ihm das Fell gerben. — Die Tiere versetzen ihre Kleider;
so kann Reinhart den Bédren hohnen:

s+ + . guete her capilin 1599
war hént ir iwer huotelin getan?
héint irz gesezzit umbe win ?¥

Sie schwiren und fluchen wie Menschen, manchmal sogar auf
Lateinisch :

daz sprich ih bi dem eide min 1632
in nomine patris, was sol diz sin? 738

1) Diese wie die folgenden wortlich angefiihrten Stellen sind dem Reineke-
Fragment entnommen, das Jak. Grimm in seinem Sendschreiben an K. Lechmann
verbffentlicht bat (Leipzig 1840). Die Zahlen rechts entsprechen den dort ange-
gebenen Versnummern.



129

Sie beten, und kehren sich dabei nach Osten (wider ostert er sih
kérte 938), denn sie haben auch eine Religion, ein Paradies, eine Hélle,
einen Herrgott und einen Teufel:

du verst dem diuvel in die hant. 952

Reinhart sagt, er sei Schulmeister im Paradies:

mir ist diu scdle hinne bevolhen. 893

Auch an Ironie fehlt es nicht. Wihrend der Gerichtsverhandlung
kommen Schantecler, der Hahn, und Pinte, die Henne, einher und tragen
auf einer Bahre ihre von Reinhart getdtete Tochter. Der Kénig hat
einen solchen Zornausbruch, dass der Hase vom Fieber befallen wird.
Bruno, der Kaplan des Konigs, hélt der Henne das Totenamt; der
fiebernde Hase aber legt sich auf das frische Grab und schlift ein.
Beim Erwachen ist er vom HFieber befreit und nun erkennt minniglich,
dass Schanteclers Tochter eine Heilige war und kanonisirt werden
miisse.

Es liegt in der Natur der Sache, dass in die Vermenschlichung des
Tierreichs sich nicht so viel Idealismus weben liess, wie in die Helden-
und Gottersagen. Es muss dem Menschen widerstrebt haben, den Tieren,
an denen er tatsdchlich keine edeln Eigenschaften erkennen konnte,
ideale Ziige zu verleihen, und so begniigte er sich, an ihnen vor allem
die tierischen Eigenschaften der Menschen zur Darstellung zu bringen.
Bei der Erschaffung der Gotter war der Zug ins FErhabene, hier das
Wohlgefallen am gemeinen vorherrschend. Dementsprechend hat auch
Reinhart, der nach und nach die andern Tiere zuriickdringt und schliess-
lich trotz seiner Freveltaten triumphirend aus dem Konflikt hervorgeht,
wenn wir seine Schlauheit und seinen an Listen nie verlegenen Geist in
Abzug bringen, nichts sympathisches mehr. Nur die zweite Hauptperson,
Isengrim, besitzt, in der urspriinglichen Form der Sage wenigstens, echt
deutsche Kiihnheit; aber es fehlt ihr zum eigentlichen Helden eben das,
was man dem Tier nicht geben kann: der humane Zug, die wahre
Menschlichkeit. Der Wolf ist grausam; es kann sich an ihn, als an den
Vertreter der rohen Kraft, der Erfolg, der Sieg nicht heften.

Schone Denkmiler aus jener Zeit, in der ,die Tiere noch sprachen®,
sind uns in unserm kostbaren Mirchenschatz erhalten geblieben, der zum
Teil nichts enthilt, als aus dem grossen Gefiige der Tiersagen abge-
brickelte Stiicke. Die Zugehorigkeit der Mérchen zur Tiersage wird
schon durch die Tatsache bewiesen, dass die Charakterisirung der Tiere
hier wie dort die gleiche ist: der Fuchs ist der Schliuling, der Wolf
der rduberische, grausame Vielfrass, der Béar der plumpe bonhomme.

Schweiz. pidagog. Zeitschrift. 1897. 10



130

VI.

Die Zoologen haben die Beobachtung gemacht, dass jedes tierische
Wesen den Entwicklungsgang seiner Art von der Zelle bis zum ausge-
bildeten Typus in den Hauptstadien zu durchlaufen hat. In Bezug auf
das Werden des Intellekts wird dieses Gesetz keine volle Giiltigkeit
haben, weil die Erziehung an Stelle des npatiirlichen Ganges getreten
ist. Man kann deshalb von der Kindersprache keine zuverlissigen
Schliisse auf die Entwickelung der Sprache im allgemeinen ziehen.
Dennoch macht man an den Kleinen Beobachtungen, die eine dunkle
Ahnung von dem Geistesleben der jungen Menschheit geben konnen.
Die erzieherische Einwirkung der Erwachsenen vermag eben die
Natiirlichkeit der Empfindung und der Anschauung, die die Kinder
bis zu einem gewissen Grad mit dem Urmenschen gemein haben mégen,
nicht gleich zu triiben und zu verdringen. Die Dinge sind fiir sie nicht
was fiir uns und es wire ein grosser Irrtum, zu glauben, der Begriff,
den ein Kind von einem Ding hat, sei mit dem unsrigen identisch, weil
es das gleiche Wort dafiir braucht. Wie gerne sie Sachen und Tiere
menschlich denken, haben wir schon friiher erwihnt; ihre naive Natur-
betrachtung zeigt sich auch in den Ammenreimen und Kinderritseln.
Diese pflanzen sich nun freilich nicht immer direkt von Kind zu Kind
fort, sondern werden manchmal den Jungen von den Alten iibermittelt;
aber wenn sich die Erwachsenen mit den Kleinen unterhalten wollen und
es ihnen daran gelegen ist, von ihnen véllig verstanden zu werden, so
miissen sie ihren hohen Kothurn ablegen und so gut es geht, wieder
Kinder werden und ihre Sprache reden. So kommt es, dass das alte
Sprachgut der Kinderspriiche verhdltnismissig wenig entstellt zu uns
gelangt ist und sich in fast gleicher Gestalt bei den verschiedenen
Gliedern einer Sprachfamilie vorfindet: in den Alpen wie in der nord-
deutschen Ebene, in England wie in Skandinavien. Und auch da, wo
sich der Inhalt nicht deckt, tritt uns doch die gleiche Art des Vorstellens
und Denkens entgegen.

Am meisten Interesse haben fiir unsern Zweck die Ritselfragen.
Sie mochten bei unsern Vorfahren Priifsteine des Verstandes und Witzes
sein; ihre Entstehung aber verdanken sie wohl dem Bediirfnis, das der
Mensch hat, neben das vollig zur Abstraktion gewordene Wort, die sinn-
liche Anschauung wieder zur Geltung zu bringen, neben das konventionelle
Zeichen eine Art Definition zu setzen. Denn das ist meistens das Wesen
des Volksriitsels, dass es die Merkmale eines Dinges, freilich oft in launiger
Weise, auffihrt und die Aufgabe stellt, das dazu gehdrige Wort zu
finden. Das Volksritsel ist also ein Fluchtversuch der Sprache aus dem



131

Gebiet des Abstrakten, ein Versuch der Versinnlichung des Denkens. Es
wird urspriinglich kaum der Kindersprache angehdrt haben, wohl aber
einem Geschlecht, das kindlich sah und dachte. Als sich aber der Mensch
immer entschiedener in einer Richtung entwickelte, die ihn von den
Sinnen mehr und mehr unabhingig machen sollte, hat sich das Volks-
ritsel aus dem allgemeinen Sprachgebiet zuriickgezogen in dasjenige der
Kinderwelt, wo es den fiir sein Leben notigen Boden, die Sinnlichkeit,
noch antraf.

Eine grosse Anzahl dieser Kinder- und Volksriitsel zeigen uns in
recht drastischer Weise, wie der naive Mensch es liebt, in den Dingen
ihm verwandte Wesen zu erkennen. Eine wurmfridssige Haselnuss ist
ihm eine Frau, die im Rock ein Loch hat:

s isch e Frau uf em Stockli
Und bschauet ihr's Jiippe-Lichli. )

Die Kirsche, die der durstige Wanderer auf einem Baum am Rand
des Weges sieht, ihm unerreichbar, aber dafiir nur um so begehrenswerter,
wird in seiner Vorstellung zu einem koketten Jiingferchen:

Es sitzt es Jiimpferli if em Baum,
es hdt am Rockli en rothe Saum,
am Herze hits en Hirtestei:

siig, was es fiir nes Jimpferli sei[g].

Die Pappel, .die ihren Kopf iiber alle andern Béume hinausstreckt,
dem Menschen aber wenig niitzt und neben einem Apfelbaum eine
wenig lobliche Rolle spielt, erscheint dem Volksgeist als ein Schellen-
narr:

‘Ein langer Narr, ein diirrer Mann,
Hat hunderttausend Schellen an.

Hiibsch ist folgende Charakterisirung des Dachziegels:

Sind meh as hundert Gschwiisterli,
de eint, de schenkt em andren i,
sie siirflent all und alle,

der letzte loht’s Ioh falle.

Mensch und Pflanze werden in der Anschauung vermengt in dem
Riitsel vom Eiszapfen:

’s wachst oppis i der Hdchi
und lueget géing nid-si,

es b’hebt de Chopf nid-si,

und chert d’ Wiirzen ob-si.

1) Die Zitate sind aus Rochholz, Alem. Kinderlied, S. 235—254.



132

Hat der Volkswitz in den angefiihrten Beispielen die Dinge ver-
menschlicht, so kehrt er in den folgenden den Spiess um und ,versach-
licht* den Menschen:

Es sind zwo 8tid,

uf dene zwo Stod e Hohli,

uf der Hohli e Miilli,

oben am Dach zwee Sterne.
oder:

Zwo Stelze, e Biitti,

e Ribi (Magen), e Chamere,

e Miilli, zweli See’li,

zwiischen inne es Bergli.

Einem Bauern konnte es sogar einfallen, seinen Mund mit einem
Stall zu vergleichen.

’g hit einer e Stal

voll wisse Chiie,

wie meh as ne frout,
wie ndsser as s’ hént:
wie meh as er 'ne streut.

Aber auch in den eigentlichen Ammenreimen fehlt es nicht an Bei-
spielen fiir die Erscheinung, die wir in ihren verschiedenen Gestalten
aufsuchen. Einer der merkwiirdigsten ist der folgende:

De isch is Wasser g’heit,
de hiit en use zoge,
de hiit en is Bett g’leit,

und de chli Lecker hit's
em Vater und der Mueter g’seit.

Der Mensch fasst nicht nur die Aussenwelt als Objekt auf, sondern
auch sich selbst und die Teile seines Korpers. Im Selbstgesprich redet
man sich gerne mit du an, man ruft sich zu: ,tu das!“, ,lass’ das
bleiben!“ oder: ,das tust du nicht!“, und in gleicher Weise unterhilt
man sich mit den verschiedenen Korperteilen: ,Zittere nicht, meine
Hand!“ ,Wanke nicht, mein Fuss!“ ,Lass’ fahren, o Herz, lass’
fahren!* DBesonders hiufig werden die Hand und die Finger als selb-
stindige Wesen aufgefasst, wobei die mannigfaltige Beweglichkeit, das
Zusammenarbeiten der Finger, das man sonst nur bei Gruppen von
Menschen wahrnimmt, einen nicht unwesentlichen Anteil gehabt haben
mag. Die alten Griechen stellten die Finger in den Dienst einer Gott-
heit und stempelten sie so zu mythischen Wesen mit eigentiimlichen
Kriiften und Eigenschaften, und auch bei unsern Vorfahren mussten
dhnliche Anschauungen vorhanden sein, dafiir spricht schon der ange-



138

fiilhrte Kinderreim. An ihm ist besonders die Rolle des kleinen Fingers
merkwiirdig: er ist der ,Leider“, der Ankliger der Sippschaft. Er
taugt freilich zum Arbeiten nicht viel, aber er zeichnet sich vor den
andern durch sein Wissen aus: sind wir hinter ein Geheimnis gekommen,
80 hat es uns der kleine Finger gesagt (franz. mon petit doigt me l'a
dit); haben wir etwas vollstindig inne, so pflegen wir zu sagen, wir
haben es im kleinen Finger. Er ist also der Gelehrte und Weis-
sager.

Die Gabe, die Zukunft und die Wahrheit zu enthiillen, besass
urspriinglich die ganze Hand, und es ist nicht zufillig, wenn man heut-
zutage noch in Scherz oder Ernst, aus den Linien der Hand den Charakter
und das Schicksal eines Menschen erkennen will. Die Hand hatte von
jeher bei der Verehrung der Gétter und bei feierlichen Handlungen einen
besondern Anteil: heute noch werden beim Beten die Hinde gefaltet,
‘der Segen wird mit Auflegen der Hand erteilt, der Flehende ringt die
Hénde oder erhebt sie zum Himmel (,die Héinde zum Zeus erhoben®).
Wetten, Kiufe, feierliche Versprechen, Gliickwiinsche und Leidbezeu-
gungen, ja sogar die gewdhnlichen Begriissungen werden mit einem
Druck der Hand bekriftigt. Die gleiche symbolische Bedeutung schim-
mert in den Redensarten durch: er hat um ihre Hand angehalten; sie
hat ihm ihre Hand gegeben; sie wurde ihm an die linke Hand getraut
etc. Diese Gebriuche und Redensarten mdgen deshalb entstanden sein,
weil man die Hand, dieses wunderbare Werkzeug, als ein besonderes
Gnadengeschenk der Gétter auffasste und glaubte, sie stehe unter ibrem
besonderen Schutz. So erklirt sich auch die Vorstellung, dass die Gotter
den Menschen die Wahrheit mit Vorliebe durch die Hand offenbaren.
In schwierigen Rechtsfillen haben unsere Viter mit Vorliebe die Hand
als Zeugen fiir oder wider die Person angerufen; denn da es bei den
Gottesurteilen auf ein direktes Bingreifen der Himmlischen, auf ein
Wunder ankam, wo konnte sich dieses leichter vollziehen, als gerade an
der Hand? Die einfachste Art dieser an der Hand vorgenommenen
Proben bestand darin, dass derjenige, der sich von einem Verdacht zu
reinigen hatte, seine Hand eine Zeit lang ins Feuer halten, ein gliihen-
des Eisen eine Strecke weit tragen, oder einen in heisses Wasser gewor-
fenen Stein oder Ring herausnehmen musste, ohne sich zu verbrennen.
Von diesen Ordalien riihrt unsere Redensart her: ,er hat sich die Finger
verbrannt“; auch ,fiir jemanden die Kastanien aus dem Feuer holen®,
wird sich darauf beziehen, denn bei diesen Gottesurteilen war unter
Umstinden Stellvertretung gestattet. Dass an Stelle des Ringes oder
des Steines Kastanien getreten sind, entkréftigt diese Annahme nicht; es



134

gab eben eine Zeit, wo man sich unter der urspriinglichen Redensart
nichts verniinftiges mehr denken konnte und sie deshalb umformte.

Ein Schwur musste zu allen Zeiten nicht nur mit dem Mund, sondern
auch mit der Hand abgelegt werden; dabei herrschte die Ansicht, dass
der von der Hand, dem Symbol der Wahrheit und Allwissenheit
geleistete Eid der wichtigere sei. Man nannte nicht den Mund, wohl
aber die Hand meineidig und an ihr wurde auch die Strafe fiir den
falschen Schwur vollzogen. Urspriinglich bestand das Schworen mit der
Hand darin, dass man den Gegenstand, bei dem man schwur — ein
Schwert, ein Kreuz, eine Reliquie — mit der rechten Hand beriihrte;
spiter wurde die Beriihrung mit Zeige- und Mittelfinger iiblich. Unsere
Art des Eidablegens mit Emporhalten der drei ,Schworfinger®, wird auf
folgende Weise entstanden sein: am Ende des Mittelalters wurde meistens
auf Reliquien geschworen; die Kefsen (capsa), in denen sie sich befanden,
waren in der Hohe angebracht, so dass der Schworende, der zudem
meistens kniete, die Hand emporstrecken musste. Um die Kefse, wie damals
vorgeschrieben war, mit Zeige- und Mittelfinger, und nur mit ihnen zu
beriihren, mussten der Goldfinger und der kleine Finger eingezogen werden,
den Daumen dagegen, der ja stark zuriicksteht, konnte man aufrechthalten.
Als die Reliquien beim Schworen wegfielen, glaubte man, das Empor-
heben des Daumens gehdre auch zum Ablegen des Eides. Dabei mag
die christliche Vorstellung von der Dreifaltigkeit Gottes und die damit
zusammenhiingende Vorliebe fiir die Zahl drei nicht unwesentlich mit-
geholfen haben, wie folgende Stelle eines handschriftlichen Statuarrechtes
der Freiimter zeigt: ,Da merckh mit Fleiss ein ieder Ménsch, der ein
Eydt will schwehren, der soll auffheben drei Finger. Bei dem ersten,
das ist der Daumen, ist zuo verstehen Got der Vatter, beim andern Gott
der Sohn, bei dem tritten der hl. Geist. Die andern zwei letsten Finger
in der Handt zeigent (zeugen) vnder sich. Der ein bedeut die kostliche
Sell, das sie geboren ist vnder der Minschheit, vnd der fiinffte, Klein-
finger, bediitet den Leib, als der ist der kleiner zuo schetzen gegen der
Sell. Der do faltsch schwerth, der redt zuo gleicher Weiss, als ob er
spriiche: also soll mein Sell, die ich bediitet beim vierten, vnd mein
Lib, beim fiinften Finger, mit ein anderen verdambt werden (1643).“1)

Weitere Beispiele aus der Rechtsgeschichte, die beweisen, dass das
Volk die Hand und die Finger gerne als eine Art Individuen auffasst,
konnten leicht beigebracht werden; wir filhren noch einige aus der

1) Aus Rochholz, Alem. Kinderlied, S. 100.



135

Kindersprache an. Die Mutter charakterisirt die Finger etwa folgender-
massen :

Das ist der Dime,
de isst gern Bappen und Rime,
de sait, wo neh?
de sait, is Here Garte,
de sait: ’s ist nit verlaubt,
sust wird dir der Chopf abghaut! etc.
(Rochholz, 8. 108.)

und merkt an dem heiteren Gesicht ihres Kindes, dass diese Personifi-
kation nicht iiber sein Fassungsvermigen geht, ja vielmehr der eigenen
Vorstellungsweise der Kleinen recht eigentlich entgegenkommt.

Dass das Kind dem eintrichtigen Zusammenwirken der Finger
seinen Brei verdankt, wird ihm durch folgenden Spruch zu Gemiit
gefiihrt:

Feuf Engeli hiint gsunge,

feuf Engeli chomet gsprunge.

's erst blost ’s Fiirli a,

’s zweut stellt es Pfindli dra,

’s dritt schiit’t es Béppli dri,

's viert thuet brav Zucker i,

's feuft sait, ’s ist ag'richtt:

ietz mis Biiebli, bronn di nit! (Rochholz, 8. 108 f.)

In diesem Spruch ist besonders die sechste Zeile zu beachten: der
vierte Finger wirft Zucker in den Brei; Zucker war aber urspriinglich
dem Volk kein Genussmittel, sondern eine Arznei; der vierte Finger ist
also der Arzt unter seinen Kameraden. Darum ist es auch nicht
zufillig, dass er es ist, der den ins Wasser gefallenen Daumen zu Bett
bringt oder nach einer andern Lesart warm zudeckt. Ja er heisst in
gewissen Gegenden geradezu Arztfinger und nach Rochholz
Lachsner.l) Der Hand wird iiberhaupt Heilkraft zugeschrieben und
zwar nicht nur bei den Germanen, sondern auch bei den Semiten: ,Und
er (Jesus) streckte die Hand aus und rihrte ihn an und
sprach: Ich will es tun, sei gereinigt. Und alsobald ging der Aussatz
von ihm.“ (Lue. 5, 13.)

Der Mittelfinger, der sich unbescheiden vordringt, wird digitus
impudicus, Schamfinger, oder auch Narrenfinger genannt, denn die

1) Dieses Wort hiéingt mit goth, lékeis = Arzt und engl. leech zusammen und
bedeutet jetzt noch einen Menschen, der durch abergliubische Mittel Tiere und
Menschen kurirt. Lachsner = Ringfinger soll im Kanton Ziirich vorkommen; genauere
Angaben fehlen aber, sogar das schweizerische Idiotikon weiss nichts niheres, so dass
die Bedeutung fraglich ist.



136

Narren wollen ja auch iiberall die vordersten sein; der Appenzeller Witz
nenmnt ihn Landammann.

Der Zeigefinger, der nach seinen Verrichtungen in der lex. Sal.
Schussfinger, Bogenspanner heisst, ist in einigen Gegenden mit dem
Spitznamen Butterlecker, Hafenlecker bedacht worden, in den
Spielspriichen aber soll er gern der Dieb genannt werden. (Vgl. Rochh.,
8. 103.)

Grosser Aufmerksamkeit erfreute sich stets der Daumen und mit
Recht: er hilt den vier andern das Widerspiel und ist wegen seiner
gedrungenen Kiirze das Symbol der Kraft geworden. Daher die Redens-
arten ,unter dem Daumen sein“; ,jemanden unter den Daumen kriegen® ;
,einem den Daumen aufsetzen“; ,den bessern Daumen (d. h. die Ober-
hand) haben“. An diesen Finger haben sich auch die Begriffe des
Arbeitens, Erwerbens und des Festhaltens des Erworbenen gekniipft.
Die Daumen drehen, heisst faullenzen; von einem Menschen, der ungern
bezahlt, sagt man, er habe den Daumen verrenkt (franz. étre malade du
pouce), er halte den Daumen in der Hand oder auf dem Geldbeutel.
Wo sich der Volksgeist so mit einem Ding beschiftigt, hat in der Regel
auch die Mythologie eine Rolle gespielt. Als Pollux (= pollex) ver-
ehrten den Daumen die Alten; bei den Germanen schien er dem Wuotan
geheiligt gewesen zu sein. Dafiir spricht nicht nur die Tatsache, dass
die Spanne Wuotansspanne genannt wurde, sondern auch einige
Redensarten und Gebréuche, die sich auf das Spiel beziehen. Wuotan,
war der Gott des Glicks und des Spiels und jetzt noch driickt oder
kpeift man einem scherzhaft den Daumen, weon man will, dass ihm ein
Waunsch in Erfiillung gehe, oder wenn man ihm das Gliick, z. B. im
Spiel, giinstig stimmen mochte. Friiher pflegte man zu sagen, dem
Gliicklichen laufe das Spiel auf dem Daumen. (Grimm, D. M., S. 145.)

(Schluss folgt.)

4

RIS S I S



	Über den Anthropomorphismus oder die Vermenschlichung der Natur im Denken und in der Sprache : 3. Teil

