
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 7 (1897)

Heft: 3

Artikel: Über den Anthropomorphismus oder die Vermenschlichung der Natur
im Denken und in der Sprache : 3. Teil

Autor: Bosshart, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-789023

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-789023
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


125

Über den Anthropomorphismus
oder

die Vernieuschliclmiig der Natur im Denken und in der Sprache.
Von Dr. J. Bosshart.

V.
Nachdem sich der MenBch seine Götter- und Geisterwelt nach eigenem

Muster zurecht gemacht hatte, fing er das umgekehrte Werk bei sich selber

an. Hatte er vorher die Naturkräfte und die von ihm geahnten Geister
vermenschlicht, so vergötterte er jetzt seinesgleichen, oder machte doch

wenigstens Halbgötter aus ihnen. Und was war natürlicher als das?
Wurde der Gott als Mensch gedacht, warum sollte nicht auch der Mensch

göttlich sein? Kann ich a für b setzen, so wird auch b für a gelten
können. Diese Anschauung spiegelt sich in vielen Volkssagen wieder,
deren Helden ein Mittelding zwischen Gott und Mensch sind und manchmal

ganz deutlich die Merkmale göttlicher Art an sich tragen, wie
z. B. der feueratmende Dietrich von Bern und das ganze Geschlecht

jener gewaltigen Recken, welche menschliche Kraft weit übertreffen.
Aber dabei blieb die menschliche Phantasie noch nicht stehen. Hatte
sie bei der Mythenbildung nach oben geschaut, so schaute sie nun unter
sich, um sich mit der Tierwelt abzugeben und sie auf ihre Art zu
organisiren. Hiebei macht sich wiederum der Trieb geltend, den Kindern
der Phantasie eine Staatsform zu geben ; ja es scheint sogar Lust
vorhanden gewesen zu sein, auch die Pflanzenwelt zu einem geordneten

Königreich zu fügen: „Die Bäume gingen hin, dass sie einen König
über sich salbeten und sprachen zum Ölbaum : Sei unser König " (vgl.
Buch der Richter IX, 8—15.) Aber es blieb bei vereinzelten Versuchen,
denn die am Boden haftenden, Leben nur durch Grünen und Wachsen
verratenden Pflanzen, boten der Phantasie zu wenig Nahrung. Um so

reichhaltigere Beziehungen boten die Tiere, besonders die Bewohner des

Waldes und Feldes. Diejenigen, welche der Mensch sich unterworfen



126

hatte, das Rind, das Schaf, das Pferd, der Hund, waren ihm zu wohl

bekannt, als dass er sie hätte vermenschlichen, als seinesgleichen
anerkennen können. Er züchtete sie, nahm dankkar, was sie ihm boten

und brachte sie wohl auch als sein teuerstes Besitztum den Göttern dar.

Aber dabei hatte es sein Bewenden. Ganz anders stand er den wilden
Tieren gegenüber, die mit ihrer Scheuheit, Unbezähmbarkeit und mit
ihrem Unabhängigkeitstrieb seine Phantasie mächtig packten. Er erkannte

an ihnen Eigensinn, also einen ausgesprochenen Willen; er mochte in
ihnen fast etwas gottähnliches erblicken,J) besonders in den zwischen

Himmel und Erde schwebenden Vögeln, die ihm als Götterboten
erschienen und durch ihren Flug mancherlei Dinge zu erkennen gaben.

Es fiel dem Menschen auch nie ein, ein wildes Tier zu opfern,
denn wusste man, was man in ihm darbrachte? Geht ja doch durch
die ganze heidnische Mythologie der Glaube, die Himmlischen verwandeln

sich zuweilen in wilde Tiere. Das Vermögen, die Gestalt zu ändern,
wurde später auch Zaubern und Hexen zugeschrieben, und wie lange
Zeit hat sich der Glaube an Werwölfe erhalten!

Einen besondern Eindruck hat wohl die Stimme der Tiere auf den

Mensehen gemacht ; dieselbe wurde lange als eine eigentliche Sprache

angesehen, die aber nur den Weisen, wie König Salomo, bekannt sei.

Vor allem wird der Gesang der Vögel den Sinn der Menschen zu allen
Zeiten gefangen genommen haben,J) und wer weiss, ob der Mensch

ohne diese Vorbilder je dazu gekommen wäre, zu singen und zu musi-

i) Dass die Tiere bei einzelnen Völkern, z. B. bei den Egyptern, zu der Ehre
kamen, als göttliche Wesen verehrt zu werden, ist bekannt. Im Aberglauben spielen
sie auch bei uns noch eine Rolle: Schwalben und Störche gelten als Glücksvögel,
während Elstern, Spinnen und Schlangen Unheil verkünden. Den Germanen verhiess
Rossgewieher und der „Angang" (Begegnung) von Wölfen. Hirschen, Bären und
Ebern Glück, während der Hase ein Unglücksbote war. Näheres bei Grimm, D. M.
S. 1081 ff.

J) Gern beschäftigt sich der Volkswitz damit, den Ruf der Vögel in menschliche

Sprache zu übersetzen. So ruft z. B. der Fink dem Morgenwanderer zu:
„He—he, bist bist scho wieder so früje!": den über Land auf Besuch Gehenden

fragt er: „Wie wît? wie wît witt?" Lässt sich dann das "Weibchen allein vernehmen:
„nid deheim, nid deheim, wieder hei!" so ist es sioher, dass der Gang vergeblich sein
wird. —

Die Meise sagt zu den Bräuten: „Zît isch do, Zît isch do!-1 — und zu den fleis-
sigen Hausmüttern: „Zît isch do, Mugge z'foh!" (Aus Rochholz, Alemann. Kinderlied.
S. 76 und 81.)

Die Wachtel ruft den Faulen zu: „Bück den Rück!"; den Lateinern: „Die cur
hie?"; den Schnupfern: „ Schnupftabak !" ; den Katholiken : „Maria, bitt für uns!" etc.
(Zeitschr. f. Ethnologie, 1873, S. 76.)



127

ziren. Auch die Sinnesschärfe der Tiere müsste dem Menschen eine

hohe Meinung von ihnen geben und ihn zu dem Glauben führen, es

entspreche ihr eine gleich grosse Schärfe des Verstandes. Dass man in
den Tieren eine Seele vermutete, geht aus den zahlreichen Volkssagen

hervor, wo man den Teufel statt einer Menschenseele diejenige eines

Tieres fangen lässt.
Die Anfänge der Tiersage entstanden wahrscheinlich in der Urheimat

der Arier : bei allen Völkern arischen Ursprungs lassen sich ihre Spuren
nachweisen. Die ersten Aufzeichnungen wurden von den Griechen

gemacht, und in der Form, die Asop ihnen gab, haben die
Tiergeschichten ihre Reise durch die Welt gemacht. Aber hier schon ist die

Tiersage nicht mehr rein: das epische Element ist von dem didaktischen

in den Hintergrund gedrängt worden und statt des Epos haben wir die

Fabel. Da in dieser Form die alte Tiersage ihren eigentlichen Charakter

abgestreift hatte, blieb sie auch inhaltlich nicht rein erhalten. Neben

die redenden Tiere traten Pflanzen und sogar leblose Dinge und handelten

und gaben Lektionen wie Schulmeister. Waren ursprünglich die Haustiere

ausgeschlossen, oder traten sie nur in nebensächlichen Rollen und

wohl erst in einer spätem Zeit auf, so ist in der Fabel dem Hund, dem

Esel, dem Lamm, dem Bock ein weites Feld eingeräumt.
Wollen wir die alte Tiersage in verhältnismässig reiner Form

antreffen, so müssen wir bei den Germanen einkehren. Da finden wir
einen Staat, an dessen Spitze ein König steht. Dieser König war
ursprünglich der Bär, das stärkste Jagdtier Mitteleuropas. Als die äsopschen

Fabeln nach der Völkerwanderung den Germanen bekannt wurden,
verdrängte der Löwe den Braunen, ohne jedoch das ganze diesem gehörende
Gebiet in seine Macht zu bekommen: neben ihm tritt der Bär in
einzelnen Überlieferungen bis ans Ende des Mittelalters als Staatsoberhaupt
auf. An der Seite des Königs sind besonders der Wolf und der Fuchs

zu grossem Ansehen gekommen als Vertreter der unentbehrlichsten
Eigenschaften der Naturvölker: der Tapferkeit und der Schlauheit, der eine

unter dem Namen Isengrim, was etwa Eisenhelm oder Eisenmaske

bedeutet, und der andere als Reinhart (franz. renard) der im Rat
Starke. Dann, als man die Tiere vermenschlicht hatte, müsste man
ihnen billigerweise auch Namen geben, wie man umgekehrt nicht Anstand

nahm, die Menschen nach Tieren zu benennen. Das beweisen Familien-
und Vornamen wie Bär, Wolf, Wölflin, Adolf, Rudolf, Wolfgang u. s. w.

Die im Tierepos vorkommenden Vierfüsser benehmen sich ungefähr
wie Menschen, deren Parodie sie sind. Im „Reineke Fuchs", dem nach

einer Fahrt nach Frankreich auf deutschen Boden zurückgekehrten ger-



128

manischen Tierepos, tritt uns ein treues Abbild des Feudalwesens

entgegen. Um den König, der ein Gemisch von Stärke und Schwäche,

von äusserem Glanz und innerer Ohnmacht ist, gruppiren sich die

Vasallen, die eigentlich mächtiger sind als er und ihn als eine Art Spielzeug

behandeln. Diese Vasallen werden für gewisse Verdienste belehnt,
so der Elefant mit dem Königreich Böhmen und die Olbente mit der

Abtei Erstem. — Dem kriegerischen, räuberischen Mittelalter müsste von
Zeit zu Zeit ein Landfrieden geboten werden: die Tiere in ihrem Reich

befolgten das Beispiel der Menschen. Als der Fuchs das Gebot
missachtet, wird ihm der Prozess gemacht; dabei wird das gesetzliche
Zeremoniell peinlich beobachtet. Wie z. B. der Fuchs der ersten und

zweiten Vorladung nicht folgt, macht Randold, der Hirsch, den

Vorschlag, man wolle ihn ohne weiteres fangen und hängen ; da sprach aber

„der éléphant irbolgin" :

„man sol nah ime senden 1640
botin unze an drî stunt." ')

Als der Luchs einen Versuch macht, Isengrim und Reinhart zu
versöhnen, wird dazu ein Tag angesetzt ; an diesem erscheinen die beiden,
aber nicht allein, sondern nach echt germanischer Sitte, begleitet von
der ganzen Verwandtschaft: jener von den grossen, dieser von den

kleinen Tieren.

Spiegelt sich das öffentliche Leben der Menschen im Tierepos
wieder, so natürlich auch das intimere. Einmal brechen die Wölfe in
den Klosterkeller ein und berauschen sich ; Isengrim singt in der Weinlaune

ein Lied, lockt so die Leute herbei und muss es sich gefallen
lassen, dass sie ihm das Fell gerben. — Die Tiere versetzen ihre Kleider;
so kann Reinhart den Bären höhnen :

„. guete her capitan 1599

war haltt ir iwer huotelîn getan?
hânt irz gesezzit umbe wîn?"

Sie schwören und fluchen wie Menschen, manchmal sogar auf
Lateinisch :

daz sprich ih bî dem eide mm 1632

in nomine patris, was sol diz sin? 738

x) Diese wie die folgenden wörtlich angeführten Stellen sind dem Reineke-
Fragment entnommen, das Jak. Grimm in seinem Sendschreiben an K. Lechmann
veröffentlicht bat (Leipzig 1840). Die Zahlen rechts entsprechen den dort
angegebenen Versnummern.



129

Sie beten, und kehren sich dabei nach Osten (wider ôstert er sih
kêrte 938), denn sie haben auch eine Religion, ein Paradies, eine Hölle,
einen Herrgott und einen Teufel:

du verst dem diuvel in die hant. 952

Reinhart sagt, er sei Schulmeister im Paradies :

mir ist diu scôle hinne bevolhen. 893

Auch an Ironie fehlt es nicht. Während der Gerichtsverhandlung
kommen Schantecler, der Hahn, und Pinte, die Henne, einher und tragen
auf einer Bahre ihre von Reinhart getötete Tochter. Der König hat
einen solchen Zornausbruch, dass der Hase vom Fieber befallen wird.
Bruno, der Kaplan des Königs, hält der Henne das Totenamt; der
fiebernde Hase aber legt sich auf das frische Grab und schläft ein.
Beim Erwachen ist er vom Fieber befreit und nun erkennt männiglich,
dass Schanteclers Tochter eine Heilige war und kanonisirt werden
müsse.

Es liegt in der Natur der Sache, dass in die Vermenschlichung des

Tierreichs sich nicht so viel Idealismus weben liess, wie in die Helden-
und Göttersagen. Es muss dem Menschen widerstrebt haben, den Tieren,
an denen er tatsächlich keine edeln Eigenschaften erkennen konnte,
ideale Züge zu verleihen, und so begnügte er sich, an ihnen vor allem
die tierischen Eigenschaften der Menschen zur Darstellung zu bringen.
Bei der Erschaffung der Götter war der Zug ins Erhabene, hier das

Wohlgefallen am gemeinen vorherrschend. Dementsprechend hat auch

Reinhart, der nach und nach die andern Tiere zurückdrängt und schliesslich

trotz seiner Freveltaten triumphirend aus dem Konflikt hervorgeht,
wenn wir seine Schlauheit und seinen an Listen nie verlegenen Geist in

Abzug bringen, nichts sympathisches mehr. Nur die zweite Hauptperson,

Isengrim, besitzt, in der ursprünglichen Form der Sage wenigstens, echt

deutsche Kühnheit; aber es fehlt ihr zum eigentlichen Helden eben das,

was man dem Tier nicht geben kann: der humane Zug, die wahre

Menschlichkeit. Der Wolf ist grausam ; es kann sich an ihn, als an den

Vertreter der rohen Kraft, der Erfolg, der Sieg nicht heften.
Schöne Denkmäler aus jener Zeit, in der „die Tiere noch sprachen",

sind uns in unserm kostbaren Märchenschatz erhalten geblieben, der zum
Teil nichts enthält, als aus dem grossen Gefüge der Tiersagen
abgebröckelte Stücke. Die Zugehörigkeit der Märchen zur Tiersago wird
schon durch die Tatsache bewiesen, dass die Charakterisirung der Tiere
hier wie dort die gleiche ist: der Fuchs ist der Schläuling, der Wolf
der räuberische, grausame Vielfrass, der Bär der plumpe bonhomme.

Schweiz, pädago?. Zeitschrift. 1897. 10



130

VI.
Die Zoologen haben die Beobachtung gemacht, dass jedes tierische

Wesen den Entwicklungsgang seiner Art von der Zelle bis zum
ausgebildeten Typus in den Hauptstadien zu durchlaufen hat. In Bezug auf
das Werden des Intellekts wird dieses Gesetz keine volle Gültigkeit
haben, weil die Erziehung an Stelle des natürlichen Ganges getreten
ist. Man kann deshalb von der Kindersprache keine zuverlässigen
Schlüsse auf die Entwickelung der Sprache im allgemeinen ziehen.

Dennoch macht man an den Kleinen Beobachtungen, die eine dunkle

Ahnung von dem Geistesleben der jungen Menschheit geben können.
Die erzieherische Einwirkung der Erwachsenen vermag eben die

Natürlichkeit der Empfindung und der Anschauung, die die Kinder
bis zu einem gewissen Grad mit dem Urmenschen gemein haben mögen,
nicht gleich zu trüben und zu verdrängen. Die Dinge sind für sie nicht
was für uns und es wäre ein grosser Irrtum, zu glauben, der Begriff,
den ein Kind von einem Ding hat, sei mit dem unsrigen identisch, weil
es das gleiche Wort dafür braucht. Wie gerne sie Sachen und Tiere
menschlich denken, haben wir schon früher erwähnt; ihre naive Natur-
betrachtung zeigt sich auch in den Ammenreimen und Kinderrätseln.
Diese pflanzen sich nun freilich nicht immer direkt von Kind zu Kind
fort, sondern werden manchmal den Jungen von den Alten übermittelt;
aber wenn sich die Erwachsenen mit den Kleinen unterhalten wollen und

es ihnen daran gelegen ist, von ihnen völlig verstanden zu werden, so

müssen sie ihren hohen Kothurn ablegen und so gut es geht, wieder
Kinder werden und ihre Sprache reden. So kommt es, dass das alte

Sprachgut der Kindersprüche verhältnismässig wenig entstellt zu uns

gelangt ist und sich in fast gleicher Gestalt bei den verschiedenen

Gliedern einer Spracbfamilie vorfindet: in den Alpen wie in der
norddeutschen Ebene, in England wie in Skandinavien. Und auch da, wo
sich der Inhalt nicht deckt, tritt uns doch die gleiche Art des Vorstellens
und Denkens entgegen.

Am meisten Interesse haben für unsern Zweck die Rätselfragen.
Sie mochten bei unsern Vorfahren Prüfsteine des Verstandes und Witzes
sein; ihre Entstehung aber verdanken sie wohl dem Bedürfnis, das der
Mensch hat, neben das völlig zur Abstraktion gewordene Wort, die sinnliche

Anschauung wieder zur Geltung zu bringen, neben das konventionelle
Zeichen eine Art Definition zu setzen. Denn das ist meistens das Wesen
des Volksrätsels, dass es die Merkmale eines Dinges, freilich oft in launiger
Weise, aufführt und die Aufgabe stellt, das dazu gehörige Wort zu
finden. Das Volksrätsel ist also ein Fluchtversuch der Sprache aus dem



131

Gebiet des Abstrakten, ein Versuch der Versinnlichung des Denkens. Es
wird ursprünglich kaum der Kindersprache angehört haben, wohl aber
einem Geschlecht, das kindlich sah und dachte. Als sich aber der Mensch
immer entschiedener in einer Richtung entwickelte, die ihn von den

Sinnen mehr und mehr unabhängig machen sollte, hat sich das Volksrätsel

aus dem allgemeinen Sprachgebiet zurückgezogen in dasjenige der

Kinderwelt, wo es den für sein Leben nötigen Boden, die Sinnlichkeit,
noch antraf.

Eine grosse Anzahl dieser Kinder- und Volksrätsel zeigen uns in
recht drastischer Weise, wie der naive Mensch es liebt, in den Dingen
ihm verwandte Wesen zu erkennen. Eine wurmfrässige Haselnuss ist
ihm eine Frau, die im Rock ein Loch hat:

's isch e Frau uf em Stöckli
Und bschauet ihr's Jüppe-Löchli. ')

Die Kirsche, die der durstige Wanderer auf einem Baum am Rand
des Weges sieht, ihm unerreichbar, aber dafür nur um so begehrenswerter,
wird in seiner Vorstellung zu einem koketten Jüngferchen:

Es sitzt es Jümpferli ûf em Baum,

es hat am Röckli en rothe Saum,

am Herze häts en Härtestei:
säg, was es für nes Jümpferli sei[g].

Die Pappel, [die ihren Kopf über alle andern Bäume hinausstreckt,
dem Menschen aber wenig nützt und neben einem Apfelbaum eine

wenig löbliche Rolle spielt, erscheint dem Volksgeist als ein Schellennarr:

Ein langer Narr, ein dürrer Mann,
Hat hunderttausend Schellen an.

Hübsch ist folgende Charakterisirung des Dachziegels :

Sind meh as hundert Gschwüsterli,
de eint, de schenkt em andren î,
sie sürflent all und alle,
der letzte loht's loh falle.

Mensch und Pflanze werden in der Anschauung vermengt in dem

Rätsel vom Eiszapfen:
's wachst öppis i der Höchi
und lueget gäng nid-si,
es b'hebt de Chopf nid-si,
und chert d' Würzen ob-si.

]) Die Zitate sind aus Rochholz, Alem. Kinderlied, S. 235—254.



132

Hat der Volkswitz in den angeführten Beispielen die Dinge
vermenschlicht, so kehrt er in den folgenden den Spiess um und „versachlicht"

den Menschen:
Es sind zwo Stöd,
uf dene zwo Stöd e Höhli,
uf der nöhli e Mülli,
oben am Dach zwee Sterne.

oder:
Zwo Stelze, e Butti,
e Rîbi (Magen), e Chamere,
e Mülli, zweü See'li,
zwüschen inné es Bergli.

Einem Bauern konnte es sogar einfallen, seinen Mund mit einem
Stall zu vergleichen.

's hat einer e Stai
voll wisse Chüe,
wie meh as ne fröut,
wie nässer as s' hänt:
wie meh as er 'ne streut.

Aber auch in den eigentlichen Ammenreimen fehlt es nicht an
Beispielen für die Erscheinung, die wir in ihren verschiedenen Gestalten
aufsuchen. Einer der merkwürdigsten ist der folgende:

De isch ìb Wasser g'heit,
de hat en use zöge,
de hat en is Bett g'leit,
und de chli Lecker hät's

em Vater und der Mueter g'seit.

Der Mensch fasst nicht nur die Aussenwelt als Objekt auf, sondern
auch sich selbst und die Teile seines Körpers. Im Selbstgespräch redet

man sich gerne mit du an, man ruft sich zu: „tu das!", „lass' das

bleiben!" oder: „das tust du nicht!", und in gleicher Weise unterhält

man sich mit den verschiedenen Körperteilen: „Zittere nicht, meine
Hand!" „Wanke nicht, mein Fuss!" „Lass' fahren, o Herz, lass'

fahren!" Besonders häufig werden die Hand und die Finger als

selbständige Wesen aufgefasst, wobei die mannigfaltige Beweglichkeit, das

Zusammenarbeiten der Finger, das man sonst nur bei Gruppen von
Menschen wahrnimmt, einen nicht unwesentlichen Anteil gehabt haben

mag. Die alten Griechen stellten die Finger in den Dienst einer Gottheit

und stempelten sie so zu mythischen Wesen mit eigentümlichen
Kräften und Eigenschaften, und auch bei unsern Vorfahren mussten

ähnliche Anschauungen vorhanden sein, dafür spricht schon der ange-



133

führte Kinderreim. An ihm ist besonders die Rolle des kleinen Fingers
merkwürdig: er ist der „Leider", der Ankläger der Sippschaft. Er
taugt freilich zum Arbeiten nicht viel, aber er zeichnet sich vor den

andern durch sein Wissen aus : sind wir hinter ein Geheimnis gekommen,
so hat es uns der kleine Finger gesagt (franz. mon petit doigt me l'a

dit); haben wir etwas vollständig inné, so pflegen wir zu sagen, wir
haben es im kleinen Finger. Er ist also der Gelehrte und

Weissager.

Die Gabe, die Zukunft und die Wahrheit zu enthüllen, besass

ursprünglich die ganze Hand, und es ist nicht zufällig, wenn man
heutzutage noch in Scherz oder Ernst, aus den Linien der Hand den Charakter
und das Schicksal eines Menschen erkennen will. Die Hand hatte von

jeher bei der Verehrung der Götter und bei feierlichen Handlungen einen
besondern Anteil: heute noch werden beim Beten die Hände gefaltet,
der Segen wird mit Auflegen der Hand erteilt, der Flehende ringt die

Hände oder erhebt sie zum Himmel („die Hände zum Zeus erhoben").
Wetten, Käufe, feierliche Versprechen, Glückwünsche und Leidbezeugungen,

ja sogar die gewöhnlichen Begrüssungen werden mit einem

Druck der Hand bekräftigt. Die gleiche symbolische Bedeutung schimmert

in den Redensarten durch: er hat um ihre Hand angehalten; sie

hat ihm ihre Hand gegeben; sie wurde ihm an die linke Hand getraut
etc. Diese Gebräuche und Redensarten mögen deshalb entstanden sein,
weil man die Hand, dieses wunderbare Werkzeug, als ein besonderes

Gnadengeschenk der Götter auffassto und glaubte, sie stehe unter ihrem
besonderen Schutz. So erklärt sich auch die Vorstellung, dass die Götter
den Menschen die Wahrheit mit Vorliebe durch die Hand offenbaren.

In schwierigen Rechtsfällen haben unsere Väter mit Vorliebe die HaDd

als Zeugen für oder wider die Person angerufen; denn da es bei den

Gottesurteilen auf ein direktes Eingreifen der Himmlischen, auf ein

Wunder ankam, wo konnte sich dieses leichter vollziehen, als gerade an
der Hand? Die einfachste Art dieser an der Hand vorgenommenen
Proben bestand darin, dass derjenige, der sich von einem Verdacht zu

reinigen hatte, seine Hand eine Zeit lang ins Feuer halten, ein glühendes

Eisen eine Strecke weit tragen, oder einen in heisses Wasser geworfenen

Stein oder Ring herausnehmen müsste, ohne sich zu verbrennen.

Von diesen Ordalien rührt unsere Redensart her: „er hat sich die Finger
verbrannt" ; auch „für jemanden die Kastanien aus dem Feuer holen",
wird sich darauf beziehen, denn bei diesen Gottesurteilen war unter
Umständen Stellvertretung gestattet. Dass an Stelle des Ringes oder
des Steines Kastanien getreten sind, entkräftigt diese Annahme nicht ; es



134

gab eben eine Zeit, wo man sich unter der ursprünglichen Redensart
nichts vernünftiges mehr denken konnte und sie deshalb umformte.

Ein Schwur müsste zu allen Zeiten nicht nur mit dem Mund, sondern

auch mit der Hand abgelegt werden; dabei herrschte die Ansicht, das»

der von der Hand, dem Symbol der Wahrheit und Allwissenheit

geleistete Eid der wichtigere sei. Man nannte nicht den Mund, wohl
aber die Hand meineidig und an ihr wurde auch die Strafe für den

falschen Schwur vollzogen. Ursprünglich bestand das Schwören mit der

Hand darin, dass man den Gegenstand, bei dem man schwur — ein

Schwert, ein Kreuz, eine Reliquie — mit der rechten Hand berührte;
später wurde die Berührung mit Zeige- und Mittelfinger üblich. Unsere

Art des Eidabiegens mit Emporhalten der drei „Schwörfinger", wird auf
folgende Weise entstanden sein : am Ende des Mittelalters wurde meistens

auf Reliquien geschworen ; die Kefsen (capsa), in denen sie sich befanden,

waren in der Höhe angebracht, so dass der Schwörende, der zudem

meistens kniete, die Hand emporstrecken müsste. Um die Kefse, wie damals

vorgeschrieben war, mit Zeige- und Mittelfinger, und nur mit ihnen zu
berühren, mussten der Goldfinger und der kleine Finger eingezogen werden,
den Daumen dagegen, der ja stark zurücksteht, konnte man aufrechthalten.
Als die Reliquien beim Schwören wegfielen, glaubte man, das Emporheben

des Daumens gehöre auch zum Ablegen des Eides. Dabei mag
die christliche Vorstellung von der Dreifaltigkeit Gottes und die damit
zusammenhängende Vorliebe für die Zahl drei nicht unwesentlich
mitgeholfen haben, wie folgende Stelle eines handschriftlichen Statuarrechtes
der Freiämter zeigt: „Da merckh mit Fleiss ein ieder Mansch, der ein

Eydt will sehwehren, der soll auffheben drei Finger. Bei dem ersten,
das ist der Daumen, ist zuo verstehen Got der Vatter, beim andern Gott
der Sohn, bei dem tritten der hl. Geist. Die andern zwei letsten Finger
in der Handt zeigent (zeugen) vnder sich. Der ein bedeut die kostliche
Seil, das Bie geboren ist vnder der Mänschheit, vnd der fünffte,
Kleinfinger, bedütet den Leib, als der ist der kleiner zuo schetzen gegen der
Seil. Der do faltsch schwerth, der redt zuo gleicher Weiss, als ob er
spräche: also soll mein Seil, die ich bedütet beim vierten, vnd mein
Lîb, beim fünften Finger, mit ein anderen verdambt werden (1643)." J)

Weitere Beispiele aus der Rechtsgeschichte, die beweisen, dass das

Volk die Hand und die Finger gerne alB eine Art Individuen auffasst,
könnten leicht beigebracht werden; wir führen noch einige aus der

i) Aus Rochholz, Atem. Kinderlied, S. 100.



135

Kindersprache an. Die Mutter charakterisirt die Finger etwa folgendermassen

:

Das ist der Dûme,
de isst gern Bappen und Rûme,
de sait, wo neh?
de sait, is Here Garte,
de sait: 's ist nit verlaubt,
sust wird dir der Chopf abghaut! etc.

(Rochholz, S. 108.)

und merkt an dem heiteren Gesicht ihres Kindes, dass diese Personifikation

nicht über sein Fassungsvermögen geht, ja vielmehr der eigenen
Vorstellungsweise der Kleinen recht eigentlich entgegenkommt.

Dass das Kind dem einträchtigen Zusammenwirken der Finger
seinen Brei verdankt, wird ihm durch folgenden Spruch zu Gemüt
geführt :

Feuf Engeli hänt gsunge,
feuf Engeli chömet gsprunge.
's erst blöst 's Fürli a,
's zweut stellt es Pfändli dra,
's dritt schüft es Bäppli dri,
's viert thuet brav Zucker î,
's feuft sait, 's ist ag'richtt:

ietz mis Büebli, brönn di nit! (Rochholz, S. 108 f.)

In diesem Spruch ist besonders die sechste Zeile zu beachten: der
vierte Finger wirft Zucker in den Brei; Zucker war aber ursprünglich
dem Volk kein Genussmittel, sondern eine Arznei; der vierte Finger ist
also der Arzt unter seinen Kameraden. Darum ist es auch nicht
zufällig, dass er es ist, der den ins Wasser gefallenen Daumen zu Bett
bringt oder nach einer andern Lesart warm zudeckt. Ja er heisst in
gewissen Gegenden geradezu Arzt finger und nach Rochholz

Lachsner.1) Der Hand wird überhaupt Heilkraft zugeschrieben und

zwar nicht nur bei den Germanen, sondern auch bei den Semiten: „Und
er (Jesus) streckte die Hand aus und rührte ihn an und

sprach: Ich will es tun, sei gereinigt. Und alsobald ging der Aussatz

von ihm." (Luc. 5, 13.)
Der Mittelfinger, der sich unbescheiden vordrängt, wird digitus

impudicus, Scbamfinger, oder auch Narrenfinger genannt, denn die

x) Dieses Wort hängt mit goth. lêkeis Arzt und engl, leech zusammen und

bedeutet jetzt noch einen Menschen, der durch abergläubische Mittel Tiere und

Menschen kurirt. Lachsner Ringfinger soll im Kanton Zürich vorkommen ; genauere

Angaben fehlen aber, sogar das schweizerische Idiotikon weiss nichts näheres, so dass

die Bedeutung fraglich ist.



136

Narren wollen ja auch überall die vordersten sein ; der Appenzeller Witz
nennt ihn Landammann.

Der Zeigefinger, der nach seinen Verrichtungen in der lex. Sai.

Schussfinger, Bogenspanner heisst, ist in einigen Gegenden mit dem

Spitznamen Butterlecker, Hafenlecker bedacht worden, in den

Spielsprüchen aber soll er gern der Dieb genannt werden. (Vgl. Rochh.,
S. 103.)

Grosser Aufmerksamkeit erfreute sich stets der Daumen und mit
Recht: er hält den vier andern das Widerspiel und ist wegen seiner

gedrungenen Kürze das Symbol der Kraft geworden. Daher die Redensarten

„unter dem Daumen sein"; „jemanden unter den Daumen kriegen" ;

„einem den Daumen aufsetzen" ; „den bessern Daumen (d. h. die Oberhand)

haben". An diesen Finger haben sich auch die Begriffe des

Arbeitens, Erwerbens und des Festhaltens des Erworbenen geknüpft.
Die Daumen drehen, heisst faullenzen ; von einem Menschen, der ungern
bezahlt, sagt man, er habe den Daumen verrenkt (franz. être malade du

pouce), er halte den Daumen in der Hand oder auf dem Geldbeutel.
Wo sich der Volksgeist so mit einem Ding beschäftigt, hat in der Regel
auch die Mythologie eine Rolle gespielt. Als Pollux pollex)
verehrten den Daumen die Alten ; bei den Germanen schien er dem Wuotan

geheiligt gewesen zu sein. Dafür spricht nicht nur die Tatsache, dass

die Spanne Wuotansspanne genannt wurde, sondern auch einige
Redensarten und Gebräuche, die sich auf das Spiel beziehen. Wuotan,
war der Gott des Glücks und des Spiels und jetzt noch drückt oder

kneift man einem scherzhaft den Daumen, weon man will, dass ihm ein
Wunsch in Erfüllung gehe, oder wenn man ihm das Glück, z. B. im

Spiel, günstig stimmen möchte. Früher pflegte man zu sagen, dem

Glücklichen laufe das Spiel auf dem Daumen. (Grimm, D. M., S. 145.)
(Schluss folgt.)

*


	Über den Anthropomorphismus oder die Vermenschlichung der Natur im Denken und in der Sprache : 3. Teil

