
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 7 (1897)

Heft: 2

Artikel: Über den Anthropomorphismus oder die Vermenschlichung der Natur
im Denken und in der Sprache : 2. Teil

Autor: Bosshart, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-789019

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-789019
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


68

Über den Anthropomorphismus
oder

die Vermenschlichung der Natur im Denken und in der Sprache.

Von Dr. J. Bosshart.

IV.
Der menschliche Geist, einmal aus sich herausgetreten und im stände,

die Vorgänge der Natur zu beobachten und zu Objekten seines Denkens

zu machen, empfand das Bedürfnis, sie zu erklären, auf sein

Begriffsvermögen zuzustutzen. Das Mittel, das ihm da zu Gebote stand, scheint

wiederum die Anthropomorphisirung gewesen zu sein. Naive Völker führen
auch jetzt noch alle Bewegung, die sie wahrnehmen, aber nicht erklären

können, auf das Wirken einer Seele zurück; sie sind überzeugt, dass

nicht nur in Pflanzen und Tieren, sondern auch in Sonne, Mond und

Sternen, Erde und Luft, Quellen, Flüssen und Meeren eine tätige Kraft
ihren Sitz habe. Ja es gibt jetzt noch niedrigstehende Naturvölker, denen

die ganze Natur durch und durch belebt ist, so dass sie auch von Dingen,
die keine Bewegung besitzen, von Steinen, Waffen, Schmucksachen,

Kleidern, Stöcken u. s. w., denken und reden wie von ihresgleichen und

ihnen Seelen zuschreiben, die sich sogar vom Körper lostrennen und

ihn überleben können.1)
Und wie sollten sie auch anders? und wie sollten unsere Vorfahren

ihnen nicht geglichen haben? „Da wir nur einen Zustand des Seins

kennen, nämlich unsern eigenen, und da wir nur eine Sprache besitzen,
nämlich die, welche unsere eigenen Tätigkeiten und Zustände bezeichnet,
und durch Verflechtung auch diejenigen unserer mitarbeitenden Genossen,

Siehe über diese Tatsache: Ed. B. Tylor: Die Anfänge der Kultur.
Untersuchungen über die Entwickelung der Mythologie, Philosophie, Religion, Kunst und
Sitte (deutsch, Leipzig 1873), wo diese Vorstellung von „Gegenstandsgeistern" unter
dem Namen Aniraismus behandelt und mit den eidaXa des Demokrit in Parallele

gesetzt wird (Kapitel 11—17; vgl. besonders Kap. 11, pag. 468 ff.).



69

was können wir da von den äusseren Objekten anderes prädiziren als

irgend einen Znstand des Seins, der unserem eigenen gleicht, und welche

Sprache können wir auf sie anwenden, als die, die wir gebildet haben,

um unsere eigenen Tätigkeiten und Zustände zu bezeichnen?" l)
Die erste Naturkraft, das erste Gestirn, das erste Ding, welches der

Mensch überdachte, wurde die erste mythische Gestalt ; das Erwachen der

eigentlichen Naturwissenschaften aber brachte alle von der naiven Menschheit

ersonnenen mythischen und religiösen Phantasiegebilde ins Wanken.
Bevor wir auf die Mythenbildung näher eintreten, müssen wir ein

Gebiet streifen, das bebaut sein müsste, bevor eigentliche Göttergestalten
gebildet werden konnten. In der ersten Etappe der Sprachentwiklung
wird es die menschliche Vernunft nur mit der sinnlich wahrnehmbaren
Natur zu tun gehabt haben. Neben dieser gibt es aber eine andere, die

man nicht anschauen, die man nur denken und empfinden kann. Freude,
Furcht, Schrecken, Hoffnung, Leid und Schmerz konnte die Sprache
ihrer ursprünglichen Anlage nach nicht ausdrücken. Da half sie sich,
indem sie die innern Vorgänge nach den sie begleitenden sinnlich
wahrnehmbaren Erscheinungen benannte. So entstand die Symbolik, deren
Wesen an folgenden, zum teil den modernen Sprachen entlehnten
Beispielen veranschaulicht werden mag: Franz. craindre geht auf lat.
fremere zittern zurück (vgl. tremis ossa pavore, Hör.) und der gleiche
Vorgang hat sich in trembler (fürchten) wiederholt. Das deutsche

erschrecken bedeutet auffahren, aufspringen (vgl. Heuschrecke).
In rougir (erröten und sich schämen) stehen die eigentliche und die

symbolische Bedeutung noch nebeneinander. Das deutsche Wort sich

schämen geht auf eine idg. Wurzel skam zurück, die wiederum
verwandt ist mit der Wurzel kam bedecken, und die sich noch in
Hemd erhalten hat. Der jetzige Begriff „sich schämen" würde
also durch Symbolik aus dem Begriff „sich (vor Scham) decken"
entstanden sein. Auch dem Verbum fühlen, das ja alle in diese Kategorie

fallenden Begriffe in unbestimmten Umrissen in sich schliesst, liegt
eine sinnliche Bedeutung zu Grunde: das Wort häpgt zusammen mit
altn. fai m a unsicher tasten, und mit einer Wurzel, die Hand
bedeutet (ahd. folma, lat. palma, frz. paume de la main); fühlen ist
also eigentlich das Tasten, Befühlen mit der Hand.

Der Zorn (zürnen) hat seinen Namen von reissen, zerren,
bedeutet also etwa den Zustand, in dem wir das Gesicht verzerren;
Hass (hassen) hängt mit Hatz (hetzen) zusammen, ist somit das,

x) Max Müller, das Denken im Lichte der Sprache, S. 303.



70

was uns veranlasst, andere zu hetzen, zu verfolgen; Schmerz stammt

lautlich zu engl, smart stechend, beissend, scharf, und zu lat.

mordere; wir frischen demnach die alte Bedeutung des Wortes wieder

auf, wenn wir von einem „stechenden Schmerz" reden.
So knüpft also die Sprache auch hier, wenn sie etwas Neues erfassen

will, an das bereits Errungene an und erkennt einen neuen Begriff im

„Bilde" eines alten; dann aber zerreisst sie die Fäden, welche die beiden

Begriffe verbinden, d. h. in unserm speziellen Fall, sie vergisst die sinnliche

Bedeutung der symbolisch gebrauchten Wörter und behält nur das

Innere, Geistige zurück. Dieser Vorgang wiederholt sich jedesmal, wenn
der Mensch sein Denken und Sprechen auf ein unerforschtes Gebiet

ausdehnt: von eigentlicher Sprachschöpfung kann nur in der Wurzelperiode

gesprochen werden ; alles, was folgte, war Übertragung, Metapher
im weitesten Sinn des Wortes: als der Mensch die sinnliche Welt in
den Bezirk seines Denkens gezogen hatte, trug er das gewonnene
Schema auf die nicht sinnliche über, und durch eine Kombination
der beiden schuf ersieh zuletzt eine übersinnliche. So ist der Kern
aller Sprache Metapher (Übertragung); eine ihrer Unterabteilungen ist
die Symbolik, aus der endlich die Mythologie herausgewachsen

ist, die ja die sinnlich wahrnehmbaren Vorgänge in der Natur durch
das Walten einer in den Dingen wohnenden Seele zu erklären sucht.

Es ist wohl anzunehmen, dass die ersten mythologischen
Vorstellungen, die sich an die verschiedenen Gestirne und Naturerscheinungen

knüpften, einander ähnlich waren und unbestimmte Umrisse

hatten ; nach und nach aber gab der Mensch diesen Kindern der Phantasie

Fleisch und Blut: er individualisirte sie, schrieb ihnen ein Geschlecht

zu, damit, nach menschlicher Auffassung, sie sich vermehren und
Verwandtschaften eingehen konnten. Dabei wurden mächtige und heftige
Kräfte als Männer, milde und anmutige als Frauen gedacht. „An und

für sich betrachtet," sagt Grimm in seiner deutschen Mythologie, S. XIX,
„erscheinen fast alle einzelnen Gottheiten [als] Ausflüsse und Zerspanungen
einer einzigen : die Götter als Himmel, die Göttinnen als Erde, jene als

Väter, diese als Mütter, jene schaffend, waltend, lenkend, Sieg und Seligkeit,
Luft, Feuer, Wasser beherrschend: die Göttinnen nährend, spinnend,
ackerbauend, schön geschmückt, liebend." ') So sind beispielsweise in
der germanisch-nordischen Mythologie Wuotan, Balder, Donar, Zio, Hier,
Logi, Kari, Götter des Krieges, des Feuers, der Luft, der Stürme u. s. w. ;

Natürlich will Grimm damit nicht sagen, dass die ersten religiösen Vorstellungen

dualistisch oder gar monotheistich gewesen seien: die zitirte Stelle soll lediglich

den Einfluss des Geschlechtes auf die Gruppirung der Götter oharakterisiren.



71

die „Erde" dagegen wird als die vom Himmel umfangene, fruchtbringende

Mutter angesehen. Ein Weib ist auch Ost ara, die lachende,
strahlende Morgenröte ; Saga, die die Menschen in jeglicher Kunst
unterrichtet, ist die Tochter Wuotans.

Die Charakterzüge, welche den Gottheiten beigelegt werden, sind

alle der menschlichen Sphäre entlehnt. Der Mensch hat von sich ein

doppeltes Bewusstsein und führt gewissermassen eine Doppelexistenz, eine

reale und eine ideale: bald ist er sich seiner so bewusst, wie er
tatsächlich ist, bald so, wie er sein möchte oder zu scheinen wünscht.
Diese zwei Naturen sind auch im Wesen der Götter zu erkennen, nur
dass im allgemeinen die erstere abgeschwächt, die letztere in die höchste

Potenz gesetzt ist. Knüpft der Mensch einerseits an seine Götter die

ganze Vollkommenheit, die er zu begreifen fähig ist, sind sie ihm die

allmächtigen, allwissenden, alles schaffenden, erhaltenden und regirenden,
so sind sie anderseits von menschlicher Unzulänglichkeit nicht frei : ihr
Leib ist durchaus menschlich, sie haben unsere Gestalt, nur ins riesenhafte,

ungeheure gesteigert; sie werden geboren wie wir, erlangen freilich

bald nach der Geburt ihre volle Grösse und Kraft; mit dem Untergang

dieser Welt endet ihr Leben — wenigstens in der nordischen

Mythologie —¦ wie das unsrige im Tod. Ihre Sitten und Bedürfnisse
sind die unsrigen: sie essen und trinken, wachen und schlafen, reden

eine der unsrigen verwandte Sprache; sie waschen und kleiden sich, haben

Wohnungen und Geräte, ratschlagen und hadern wohl auch miteinander.
Bald sehen wir sie zu Fuss schreiten, bald sind sie hoch zu Ross oder

fahren auf einem Wagen einher, von Pferden, Kühen, Böcken, Katzen

gezogen. Einige bedienen sich der Schiffe. Von Krankheiten, von
körperlichen und seelischen Leiden werden sie ebensowenig verschont, wie

wir; ihr Gewissen, ihre Begriffe von Gut und Böse stimmen mit ^den

unsrigen überein ; die Regungen ihrer Seele kennen auch wir : sie hassen

und lieben, weinen und lachen, zürnen und scherzen, rächen sich und

verzeihen. Da man dem Gott menschliche Leidenschaften zuschrieb,
suchte man ihn auf menschliche Art sich günstig zu stimmen : man
brachte ihm Gaben dar oder liess ihn das, was er selbst gespendet hatte,

mitgeniessen. So entstanden die Opfer.
Das Bestreben, den Göttern in ihrer äussern Erscheinung etwas

Sonderliches zu geben, wird der ältesten Mythenbildung kaum eigen

gewesen sein ; erst eine jüngere Zeit konnte z. B. Brahma vierhäuptig,
Wischnu vierarmig, den indischen Gott des Reichtums (Khuvera)
dreibeinig denken. Auch wenn in der nordischen Mythologie statt des

orientalischen Überflusses an Organen Armut getreten ist, wird eine



72

spätere Entwicklung vorliegen, so wenn Odin einäugig, Hödr gar blind
und Tyr einhändig vorgestellt wird.

Spiegelt sich Gestalt und Charakter des Menschen in der Mythologie
wieder, so auch ein Teil seiner Kultur. Menschen, die, der Notwendigkeit

gehorchend oder dem geselligen Trieb folgend, in Familien, Horden,
Stämmen zusammenlebten, konnten sich ihre Götter nicht anders denken,
denn als Glieder einer Familie, eines kleinen Staates, an dessen Spitze
ein Herrscher stand. Dieser ist in der griechischen Mythologie erst
nach langen und heftigen Kämpfen mit Nebenbuhlern zu Macht und
Ansehen gelangt, d. h. er müsste sich seine bevorzugte Stellung erobern,
wie wohl in den grauen Zeiten die ersten Stammeshäuptlinge und Könige.
Den Gliedern einer Familie werden bestimmte Arbeiten und Pflichten

zugewiesen, und so halten es auch die Götter unter sich : jeder hat seinen

Rang, sein Amt und seine Verrichtungen. Zeus z. B. gebietet, richtet
und straft und schützt auch unter den Sterblichen die Rechte des

Herrschers, während seine Gemahlin, die strenge und eifersüchtige Hera, über
die Ehe wacht. Andern liegt die Fürsorge für Jagd, Krieg, Ackerbau,
Schiffahrt und Handel ob; einer ist der Bote der Götter, andere sind

Diener; den Göttinnen werden gern Spindel und Rocken beigelegt.

Diese rein anthropomorphische Auffassung der Götter konnte nur
ein durchaus naiv denkendes und fühlendes Volk befriedigen. Wie der

Gedanke durchdrang, dass alles, was auf Erden geschieht, der Ausfluss

einer einzigen Kraft sei, wie der Monotheismus sich Bahn brach, müsste

notwendigerweise der Kampf gegen die Vermenschlichung der Gottheit
entbrennen und so ist es durchaus logisch und in der Natur der Dinge
liegend, wenn in der mosaischen Gesetzgebung an die Verpönung der

Vielgötterei („du sollst keine andern Götter neben mir haben") sich

gleich das Verbot der Bilderdienerei in jeglicher Form anschliesst: „Du
sollst dir kein Bildnis, noch irgend ein Gleichnis machen, weder dess,

das oben im Himmel, noch dess, das unten auf Erden, oder dess, das

im Wasser unter der Erde ist. Bete sie nicht an und diene ihnen

nicht." (Mos. H. 20.)

Freilich konnte dieser Kampf zu keinem vollständigen Siege führen :

Man hätte das ganze menschliche Denken auf eine andere Grundlage
stellen müssen. Wie der Mensch — wenn wir von dem schablonenhaften

Teil der Sprache absehen — beim Sprechen immer wieder Zuflucht zum

Bild nehmen muss, wie ein neuer Gedanke erst dann scharfe Umrisse

annimmt, wenn er sich in der Form irgend eines Bildes darstellt, so auch

kann der Mensch, und nicht bloss der naive, nicht anders als im Bild



73

anbeten.1) Einen schlagenden Beweis haben wir gleich, wenn wir die

oben angeführte Stelle des Exodus weiter verfolgen: „denn", heisst es

da, „ich der Herr, dein Gott, bin ein eifriger Gott, der da heimsucht

der Väter Missetat an den Kindern, bis ins dritte und vierte

Glied, die mich hassen."
Auch gesetzt den Fall, der Prophet habe sich Gott nicht in

menschlicher Gestalt vorgestellt, so dachte er sich ihn doch mit menschlicher

Leidenschaft ausgerüstet: er übt Gnade und Erbarmen („Herr
Gott, barmherzig und gnädig und geduldig und von grosser
Gnade und Treue." Mos. II, 34, 6), aber er zürnt auch („Und nun
lass', dass mein Zorn über sie ergrimme." Mos. II, 32, 10); ja er ist

sogar wankelmütig und kennt die Reue („Also gereuete den Herrn
das Übel, das er drohete seinem Volke zu tun." Mos. II, 32, 14).

Aber nicht nur die anthropopathische Anschauung herrscht
im alten Testament, auch die rein anthropomorphische schimmert jeden
Augenblick durch: „Der Herr aber redete mit Mose von Angesicht
zu Angesicht, wie ein Mann mit seinem Freund redet." Mos. II,
33, 11. „Und sie hörten die Stimme Gottes des Herrn, der im
Garten ging, da der Tag kühle geworden war." Mos. I, 3, 8. „Und
Gott hatte sie (die Tafeln) selbst gemacht und selbst die Schrift darein

gegraben." Mos. II, 32, 15.

Man kann nun sagen, der Jude, wenn er z.B. von der Hand Gottes

redete, habe dieses Wort nur als Symbol gebraucht ; aber deswegen bleibt
immer noch wahr, dass er sich Gott in menschlicher Gestalt dachte: der

sprachliche, anschauliche Ausdruck ist eben nichts als der Reflex dieser

Vorstellung.
Auch das Christentum hat sich über den Anthropomorphismus nicht

hinweg setzen können; wenn es sich auch bemüht, Gott rein geistig zu

denken, den Gottesbegriff auf sich zu stellen, so hat es doch dem anthro-

popathischen Element gleich von Anfang an ein weites Feld eingeräumt
und als es von Gottt dem Vater, von der Mutter Gottes und von
dem Gottessohn zu reden anfing, der in menschlicher Gestalt
unter Menschen wandelte und ihren Tod starb, hat es sich ganz der

Vorstellungsweise der Naturvölker angepasst. So sprechen auch unsere
Priester gerne vom Auge Gottes, das über uns wacht, von seinem Finger
und Arm, von seinem Wort und Blick, von seinem Ruf, seiner Stimme
und seinem Tron, und erst in der Vorstellung des Volkes ist der Herrgott

eben ein guter Mann. Das Unpersönliche widerstrebt nun ein-

l) Ob das Bildnis gemalt oder gemeisselt ist, oder bloss in der Phantasie existirt,
ist für unseie Betrachtung gleichgültig.

Schweiz. Pädag-, Zeltschrift. 1897. Q



74

mal dem menschlichen Geist, er muss das Abstrakte im Konkreten
schauen, und da er bestrebt ist, seinen Gott mit der grössten
Vollkommenheit auszustatten, selbst aber unfähig ist, sich ein besser organisâtes

Wesen zu denken, als sich selbst, so kommt er natürlicherweise

dazu, seinen Gottesbegriff mit seiner eigenen Gestalt zu bekleiden und
wird wohl niemals sich von diesem Bann befreien können. Indem die
christliche Kirche den Versuch machte, hier dem menschlichen Geist die

Heeresfolge zu verweigern, hat sie nichts erreicht, als dass die Verehrung
des Volkes sich von dem unnahbaren Gott abwandte und sich an
menschlichere Gestalten anschloss : daher der Marien- und Heiligenkultus
der Katholiken, hinter dem Gott selber ganz verblasste, ungefähr wie
nach A. Daudet in der Vorstellung der Algerier der Sultan neben dem

Kaiser von Frankreich: L'autre, celui de Stamboul, leur apparaissait de

loin comme un être de raison, une sorte de pape invisible qui n'avait
gardé pour lui que le pouvoir spirituel, et dans l'hégire où nous sommes

on sait ce que vaut ce pouvoir-là. (Un décoré du 15 août.)
Ein interessantes Beispiel dafür, dass der Mensch die höchste

Vollkommenheit stets in die eigene Gestalt steckt und jede andere als

minderwertig betrachtet, liefert uns die christliche Vorstellung vom
Teufel : das Prinzip des Bösen soll auch in der äussern Form seines

Trägers als das schlechtere ausgezeichnet werden. Der Teufel hat zwar
im grossen und ganzen meistens Menschengestalt, denn das Volk betrach-
ihn als eine Art Gottheit; er wurde aber mit einer Reihe von tierischen
Merkmalen ausgestattet oder sonstwie gebrandmarkt : er hat einen Pferdeoder

Bocksfuss, Hörner und einen Bocksbart, wohl auch Fledermausflügel.

Er hinkt: er hat einen lahmen Fuss, den er bei seinem Fall
aus dem Himmel davontrug. Während wir auf eine schöne weisse Hautfarbe

stolz sind, muss er sich zuweilen mit dem russigen Schwarz

begnügen. Wer mit ihm ganz unglimpflich verfahren will, denkt ihn
als schwarzen Bock, als grunzende Sau oder als Kuckuck („dass dich
der Kuckuck hole!").

Ein anderes Beispiel für die gleiche Tatsache finden wir in der

heidnisch-germanischen Mythologie in der Trilogie: Riese, Mensch, Zwerg.
Zu der Erschaffung von Riesen und Zwergen scheint die Phantasie vor
allem angeregt worden zu sein durch das Gefühl, dass die rechte Kraft
und Tüchtigkeit in einem harmonischen Verhältnis zwischen Leib und

Geist beruhe und dass dieses Verhältnis gerade beim Menschen vorhanden

sei. Die Riesen verfügen zwar über eine der menschlichen weit

überlegene Kraft, aber sie sind starr und unbeholfen, es fehlt der Geist,
der die rohe Kraft bändigt, zügelt und lenkt. Daher unterliegen sie



75

meistens im Kampf mit Helden, wie z. B. Ecke, Fasolt und Sigenôt im
Streit mit Dietrich von Bern. Die Riesen werden so zu Symbolen für
die Naturkräfte, die der Mensch sich unterwirft. Dies tritt besonders in
den Sagen hervor, in welchen sie von Helden in Fesseln geschlagen, im
rechten Augenblick aber auf den Feind losgelassen werden, wie das

Wasser, das man im Teich gefangen hielt, sich auf das Mühlrad
losstürzen muss. Die Zwerge anderseits sind wohl schlauer und feiner als
die Menschen, es sind ihnen Naturkräfte, Tugenden von Pflanzen und
Steinen bekannt, die dem menschlichen Wissen entgehen ; aber was taugt
das ihnen, da ihr Leib so unansehnlich, schwach, ja missgestalt ist?
Gehen die dummen Riesen an ihrem Übermut, an ihrer Zügellosigkeit
zu gründe, so kann sich das schlaue Volk der Zwerge nicht halten wegen
seiner Hülflosigkeit und physischen Ohnmacht. Über beide erhebt sich
als Sieger und Herrscher der Erde der verständige, an sich Selbstzucht
übende Mensch, bei dem Körper und Geist sich die Wage halten und
auf den goldenen Mittelweg führen.

Dass die Riesen und Zwerge wie die Götter durch Addition und
Subtraktion nach menschlichen Vorbildern geschaffen wurden, ist leicht
zu erkennen. Sie haben unsere Gestalt, nur mit andern Proportionen;
sie sprechen, bilden Völker und gehorchen — wenigstens ist dies bei den

Zwergen verbürgt — einem König oder einer Königin: die deutsche Sage
kennt den König der Erdmännchen ; Huon de Bordeaux erzählt von dem

Eibenkönig Oberon, der über das royaume de la féerie herrscht, und
der Engländer spricht von der elfqueen oder von the fairy queen.

Sie haben Wohnungen, die freilich meistens primitiver sind als die

unsrigen : die Zwerge hausen in Bergspalten und Höhlen, die Riesen

auf Felsen und Bergen, mit denen sie in ihrer Ungeschlachtheit
Ähnlichkeit haben, wie denn überhaupt ihre ganze Natur mit dem Steinreich
verwandt ist; „sie sind entweder belebte Steinmassen, oder versteinerte,
früher lebendige Geschöpfe". (Grimm. D. M. S. 499.)

Riesen wie Zwerge haben menschliche Sitten und treiben menschliches

Gewerbe. Elfen und Zwerge können Brot und Kuchen backen,
ferner spinnen und weben: die fliegenden Spinngewebe sind ihr Werk.
Mit grossem Geschick liegen sie dem Schmiedehandwerk ob und bereiten
Kleinodien und treffliche Waffen. Künstlerische Begabung zeigt sich

auch in ihrer Liebe zur Musik und in den Reigentänzen, die sie
nächtlicherweile im Mondlicht aufführen. Einige von ihnen, besonders die

Hausgeister, bequemen sich zu Knechtesdiensten und sind den Menschen

in Haus und Stall behülflich; ja sie treiben die Dienstfertigkeit zuweilen
so weit, dass sie dem Nachbar Heu und Stroh stehlen, um ihren Patron



76

zu bereichern. Überhaupt sollen sie diebisch und habsüchtig sein und

gern Schätze sammeln. Will der Mensch ihre Gunst erwerben oder sich

ihnen dankbar erweisen, so stellt er ihnen ein Näpfchen mit Speise oder

ein Stück Kuchen hinter die Türe oder unter die Treppe, denn wie wir
haben sie das Bedürfnis, sich durch Speisen zu stärken.

Wie Götter und Menschen, so heiraten auch die Zwerge, und zwar
suchen sie sich ihre Frauen gern unter den Menschen aus, um ihrem

unbeholfenen, schwachen Geschlecht kräftiges Blut zuzuführen. Aus
dem gleichen Grande stehlen sie auch gerne menschliche Kinder und

legen ihre unförmlichen Sprösslinge oder sich selbst als Wechselbälge in
die Wiegen. So finden wir bei diesen Kindern der Volksphantasie lange

vor Darwin das Prinzip der Zuchtwahl. Ihre Hochzeiten begleiten die

Zwerge mit viel Prunk und leihen zu diesen Festlichkeiten manchmal

die Säle der Menschen. Überhaupt kommen sie hie und da in die Lage,
menschliche Hülfe oder Vermittlung anzurufen: die Schlichtung von

Streitigkeiten übertragen sie oft klugen Männern und zu den kreissenden

Zwerginnen holen sie Frauen und Hebammen.

Das Leben der rohen, elementaren Riesen ist einfacher. Kunstfertig

sind sie nicht, daher führen sie keine scharfen Schwerter. Ihre
Waffe ist die nämliche, die wohl einst der Urmensch gebraucht hat : der

Stein, das Felsstück. Auch ihre Schilde sind steinern. Wenn sie in
einer spätem Epoche mit andern Waffen auftreten, so sind diese immer

roh, entweder schwere Eisenstangen oder plumpe Kolben und

Baumstämme (vergi. Lütolf, Sagen etc. aus den 5 Orten, S. 497). Von
Gewerben pflegen sie fast einzig die Baukunst, wobei sie ihr eigentliches

Element, das Gestein, verwenden können. Der Volksglaube schreibt

ihnen besonders gewaltige Bauten und rätselhafte Werke der Vorzeit zu,
wie die Riesensäule im Odenwald; ja sogar Hügel, Berge und Inseln

sollen ihnen ihr Dasein verdanken. Grimm erzählt (D. M. S. 502):
„Hvenild (eine Riesin) will [Felsjstücke von Seeland nach Schonen tragen
und gelangt mit einigen, die sie in ihre Schürze nimmt, glücklich
hinüber; als sie aber das nächstemal ein allzugrosses fortschleppt, bricht
das Schürzenband mitten in der See, sie verliert ihre ganze Last, und

so entsteht da die Insel Hven." Dieses Beispiel zeigt uns, dass wir
uns auch die Kleidung dieser Wesen der unserigen ähnlich denken

müssen.

Nach dem, was wir bis jetzt gesagt haben, wird es niemand Wunder

nehmen, dass der Mensch auch seiner eigenen Seele die Form seines

Leibes zuschreibt. Die Engel der Christen werden von allen Künstlern
in menschlicher Gestalt gebildet. An den Schultern tragen sie freilich



77

Flügel, die aber nicht wie die tierischen Attribute des Teufels etwas
erniedrigendes haben, sondern nur die Fähigkeit, sich zum Himmel zu
schwingen, andeuten sollen.

Neben den seligen, in den Himmel eingegangenen Geistern, kennt
der christliche Aberglaube noch solche, die, weil sie die Taufe nicht
empfangen oder ein Verbrechen begangen haben, nicht zur Ruhe kommen
können und entweder zwischen Himmel und Erde schweben oder sich

am Ort ihres Vergehens zu gewissen Stunden und Zeiten zeigen.J)
Manche können nur von Quatemberkindern, andere aber von jedermann
gesehen werden, so z. B. die Irrlichter, die feurigen Man dl i, wie
sie das Volk nennt. Wie diese Wesen gedacht werden, mögen zwei
Beispiele aus A. Lütolfs „Sagen aus den 5 Orten" zeigen: „Ettliche
solche füwrige geister (sind) den Lebenden Menschen erschinen da man
usstrückenlich menschliche Figur vnd gstallt eines abgestorbnen vnd
schon verjäsnen vssgezerten Menschen-Cörpers sehen können, ettlichen

grad vor jren äugen, wöllichs allso ze sehen gsin, alls wann mann ein
brünnend Liecht oder füwr hinder einer Zeinen hette, dz füwr durch
den Lyb, durch die sytten, Rippen, Augen, Mund, Nasen vnd Oren vss-
schlahen vnd wenn denn die flammen vergangen, ist das Corpus da

ligen bliben, glussende wie ein abgebrennter stock jn einer Rütti."
(S. 135 f.)

„Einem andern leuchteten einmal zwei solcher Wesen, nachdem er
ihnen die Messe gelobt hatte. Sie begleiteten ihn ebenfalls bis in seine

Wohnstube, wo sich zwischen den beiden Mandlinen ein lebhaftes ,Hoslen'
— Ringen — entspann. Der Bauer ahnte, sie würden um die Messe

ringen und um dem Kampfe abzuhelfen, verhiess er jedwedem eine
solche lesen zu lassen. Nun waren sie befriedigt und verschwanden."

(S. 134.)
Wie der Volksglauben in einem phosphoreszirenden faulen Baumstrunk

oder in einem Irrlicht ein seelisches Wesen erblickt, so auch in
andern Erscheinungen der Natur, wie im Sturm, im Gewitter u. s. w. Es
ist dies nicht etwa eine Wiederholung der alten Mythenbildungen; es

werden vielmehr die alten Mythen und mythologischen Vorstellungen
sein, aber meistens durch die Interpretationen christlicher Priester und
volkstümliche Umdeutungen bis zur Unkenntlichkeit entstellt. Bekannt

J) In den Sagen einiger Völker führen diese Geister eine unserm Leben
ähnliche Existenz: Bie essen und trinken, schlafen und waohen, schliessen Ehen und
haben Kinder, können verwundet, sogar getötet werden. Ein reichhaltiges Material
über diese Vorstellungen findet sich in dem früher angeführten Buch von Tylor,
Kap. 11, 12 und 13.



78

ist, dass W u o t a n als wilder Jäger mit dem wütenden Heer
nächtlicherweile Wälder und Felder durchjagt. Der eigentliche Kern dieser

jetzt unverständlich gewordenen Vorstellung ist eine Personifikation des

durch die Lüfte sausenden Windes. Den Wirbelwind nennen wir
Windsbraut, was wohl J. Grimm veranlasst hat, anzunehmen,

unsere Väter hätten ihn als ein göttliches, sich im Tanz wirbelndes
Wesen gedacht. x) Das Mittelalter mit seiner Vorliebe für höllische
Wesen gab ihm teuflischen Charakter; so sitzt z. B. nach dem

Aberglauben der Provenzalen im Wirbelsturm eine Hexe oder der Teufel in

persona (vgl. Dr. A. Maass: Allerlei prov. Volksgl. nach F. Mistrals

Miréio, Berliner Beiträge 1896). Anderwärts sagt man, wenn der Wirbelwind

ins Grummet fährt, der Teufel hole Heu für seine Diener. Im
Baierischen heisst eine dunkle Regenwolke A n e 1 (— Grossmutter) met
der Laugen (Grimm D. M. S. 607); überhaupt ist die Vorstellung
weit verbreitet, dass der Regen verursacht werde durch geisterhafte Wesen,
die in der Luft waschen oder Wasser sieden.

J) Doch siehe jetzt Sievers Beiträge, 21 S. 111 ff., wo das Wort in Wind-
sprut aufgelöst wird; sprut zu *sprüen, „stieben", „sprühen" gehörig.


	Über den Anthropomorphismus oder die Vermenschlichung der Natur im Denken und in der Sprache : 2. Teil

