
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 6 (1896)

Heft: 4

Artikel: Richard Avenarius

Autor: Gaule, J. / Avenarius, Richard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-789238

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-789238
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


184

f Richard Avenarius.

M. G. Am 18. August 1896 ist Richard Avenarius, der fast zwei
Jahrzehnte an der zürcherischen Universität Philosophie lehrte, im Alter von
erst 53 Jahren aus dem Leben gerufen worden.

Als Sohn eines hochangesehenen Buchhändlers sollte Avenarius in
das Geschäft des Vaters eintreten. Nachdem er es durchgesetzt hatte,
studiren zu dürfen, schwankte er längere Zeit, welches Fach er wählen
sollte. Zuletzt gab er sich sprachlichen Studien hin, und die

Sprachphilosophie Steinthals hat ihn, wie so manchen andern in jener Zeit,
seiner eigentlichen Bestimmung entgegengeführt. Schon in seiner Dissertation

zeigte Avenarius eine in solchen Schriften sonst selten anzutreffende
Selbständigkeit (1868). Die These, welche er verfocht — weitgehende
Abhängigkeit Spinozas von der italienischen Renaissance — ist heute

Gemeingut der Philosophiegeschichte. Doch interessirt die Schrift noch
mehr nach ihrer methodischen Anlage. Schon dem jungen Avenarius
wareD die philosophischen Systeme Objekte psychologischer Forschung.
Der Kampf, den er selbst durchgefochten, setzte sich bei ihm um in
die Frage: „Warum philosophirt der Mensch?" Die Lösung suchte er
zu geben in seiner Habilitationsschrift (1876): „Philosophie als Denken
der Welt gemäss dem Prinzip des kleinsten Kraftmasses. Prolegomena
zu einer Kritik der reinen Erfahrung." Der Erfolg dieses (esoterisch

gehaltenen) Büchleins war ein ausserordentlicher; ihm hatte Avenarius
auch die Berufung nach Zürich zu verdanken (1877). Zu gleicher Zeit
unternahm er die Herausgabe der „Vierteljahrsschrift für wissenschaftliche

Philosophie", die seither auf 20 Bände angewachsen ist. Im
ersten Bande findet sich die Zürcher Antrittsvorlesung „über die Stellung
der Psychologie zur Philosophie". In den ersten Bänden ergriff der
Herausgeber auch das Wort zur Verteidigung des Attributs
„wissenschaftliche" Philosophie.

Erst 11 Jahre nach dem Erscheinen der Prolegomena folgte der
erste Band des Hauptwerkes „Kritik der reinen Erfahrung", 1890 der



185

zweite. Daran schloss sich „der menschliche Weltbegriff" (1891). In
vier Artikeln seiner Zeitschrift (Band 18 und 19) „Bemerkungen zum
Begriff des Gegenstandes der Psychologie" erläuterte Avenarius in leicht
verständlicher Weise seinen Standpunkt.

Bereits hat sich eine kleine Literatur um die bio-mechanische

Weltauffassung des Verstorbenen gebildet. Wir hoffen bald einmal Gelegenheit
zu finden, den Lesern dieser Zeitschrift davon zu berichten. Für heute
wollen wir sie mit dem Nachruf bekannt machen, den Herr Professor

Dr. Gaule dem scheidenden Gelehrten und Freunde gewidmet hat, indem

er bei dessen Bestattung also sprach:
Zum Andenken an Richard Avenarius ergreife ich das

Wort im Namen seiner Freunde, Schüler und Bewunderer. Wir sind

hier freilich nur als ein verschwindendes Häuflein versammelt, aber wir
sind auch nur die Vorhut einer Schar, deren Gefolgschaft sich über
die ganze Welt und bis in die ferne Zukunft erstrecken wird. Wie der

künftige Strom sich als Bächlein begnügt, einige Mühlen der Nachbarschaft

zu treiben, so bildet eine neue Idee nahe ihrem Ursprung das

Entzücken kleiner Kreise, bevor sie beginnt, den Fortschritt der Menschheit

zu beeinflussen.

Glauben Sie nicht, dass ich, indem ich diesen Siegeslauf prophezeie,
die Bescheidenheit des verstorbenen Freundes verletze, die mir auch im
Tode heilig ist. Aber er selbst betrachtete seine Idee als ein unpersönliches

Etwas, was sich an ihm und in ihm mit einer gewissen Notwendigkeit
vollziehe. Ja noch mehr, er betrachtete sie wie sein tragisches Geschick.

Die Idee war notwendig in der Entwicklung der Wissenschaft, sie müsste

in den Bereich menschlicher Erkenntnis treten ; dass sie gerade ihn dazu

brauchte, dass er mit ihr schwanger gehen müsste, das betrachtete er
mehr als sein Martyrium wie als seinen Ruhm, denn die Idee verzehrte
ihn. Oft habe ich ihn diese Klage aussprechen hören, und weil sie die
Geschichte seines so ganz und gar innerlichen, in dem bescheidensten

Rahmen äusserer Ereignisse sich vollziehenden Lebens enthält, lassen sie

mich sie Ihnen deutlich machen.
Es ist dem historisch geschulten Geiste nichts Neues, dass die

wissenschaftlichen Ideen mit einer gewissen Notwendigkeit ins Leben treten
müssen, ja dass dies sogar in bestimmten Zeiträumen, in bestimmten

Epochen geschehen muss. Jegliche Wissenschaft hat ihren ursprünglichen
Quell in den Erfahrungen, die jeder einzelne Mensch in seinem Leben
sammelt. Diese Anfangsglieder, unzählig viele in ihrer Zahl, brauchen, um
festgehalten zu werden, ein Band, das die Vielheit zur Einheit verbindet.
Dieses Band ist die wissenschaftliche Idee. Wo immer der Menschheit

Schweiz. Pädagog. Zeitschrift. 1896. 14



186

ein Reichtum an Einzelerfahrungen wieder zugewachsen ist, da muss das

Band auch wieder gefunden werden, das dieselben unter sich und mit
dem schon fest gefügten Bestand der Wissenschaft verknüpft. Die menschliche

Intelligenz aber gleicht einem brandenden Meere, welches gegen
den Strand der Wirklichkeit anstürmt und die harten Felsen der unbekannten
Tatsachen in Atome zu zerlegen bestrebt ist. Scheinbar unbekümmert
umeinander rollen die Wogen heran ; es ist, als wollte jede nur ihr Ziel
erreichen, und doch werden alle von derselben Kraft gehoben, alle

gehorchen dem festen Gesetz der Gezeiten. Alle verrichten auch
gemeinschaftliche Arbeit, denn alle nagen am Strand, alle unterwühlen den

Felsen. Wenn dann eine Welle sich erhebt, höher als alle übrigen,
wenn sie den schon unterwühlten Felsen umstürzt, dann ist der Markstein
dieser Epoche gefallen, dann ist ein Merkmal errichtet, welches die Arbeit
derselben zusammenfasst, zu einem Symbol der Gemeinschaftlichkeit ihrer
Leistung.

Die Reihen dieser Marksteine, die bezeichnen uns den Weg, den die
menschliche Intelligenz zurückgelegt hat, die Epochen, in denen sich ihr
Fortschritt vollzogen. Jede Welle muss brechen, indem sie ihre Arbeit
leistet, und jede Intelligenz muss sterben ; von ihrer Arbeit bleibt zurück
das Banner, das sie im Kampfe getragen, mit dem sie den Felsen gestürzt.
In der langen Reihe dieser Banner, die uns zurückführen zu den

ehrwürdigen Zeugen der historischen Anfänge, zu den Demokrit und Leukipp,
leee ich nun auch das meines Freundes Avenarius. Auch er stürmte

gegen den Felsen, wie konnte er anders ; auch er stürzte ihn um, das

war das Zeichen seiner Kraft; auch er müsste brechen, das war sein

Anteil an dem allgemeinen tragischen Geschick der Menschheit. Lassen
Sie mich in kurzen, ganz kurzen Worten sagen, was auf seinem

Banner stand.
Nachdem Kant mit einer unwiderstehlichen Kraft das Banner des

transzendentalen Idealismus aufgepflanzt hatte, schien das Meer der

Intelligenz eine Zeitlang von dem Strande der Wirklichkeit zurückzufluten.
Denn diese Wirklichkeit, die für immer unerkennbar gemacht schien,
übte keinen Reiz auf sie aus. Erst als der grosse Physiologe Helmholtz
den Sinn der Kantschen Lehre dahin erklärt hatte, dass wir von der
Aussenwelt nur das erfahren könnten, was unsere Sinnesorgane und Nerven

fähig seien, uns davon zu vermitteln, und dass auch das nur durch diesen

Apparat verändert, d. h. in andere Kraftformen übergeführt, auf uns
wirken könne, da erwachte eine neue Hoffnung, nämlich die, aus dem
Studium dieses Apparates zu erschliessen, welche Veränderungen er denn

herbeiführe, und so auf dem Umwege einer wissenschaftlichen Unter-



18?

suchung aus dem unmittelbar gegebenen Erfahrungsinhalt den eigentlichen

Inhalt der Wirklichkeit zu ergründen.
Avenarius aber bemerkte, dass in dieser Überlegung noch zwei

Glieder fehlten. Wenn die von der Aussenwelt auf uns wirkenden Kräfte
durch unsere Sinnesorgane verändert werden, so müssen nach dem Satz

„keine Wirkung ohne Gegenwirkung" auch unsere Sinnesorgane durch
dieselben verändert werden, d. h. unser Gesamtorganismus, da die ersteren

ja nur unselbständige Teile des letzteren sind. Da ferner unser Organismus
allen ihn treffenden Veränderungen gegenüber sich erhält, so muss

an seine Veränderung sich eine Gegenwirkung anschliessen, durch die

der Organismus in den vorigen Zustand, d. h. in integrum zurückgeführt
wird. Diese beiden Glieder sind aber mit jeder Erfahrung ganz ebenso

notwendig verbunden wie die Veränderung, welche die Kräfte der Aussenwelt

im Kant-Helmholtzschen Sinne bei derselben erleiden. Indem
Avenarius so den Erfahrungsvorgang um diese beiden Glieder ergänzte,
stellte er der Kritik der reinen Vernunft die Kritik der reinen Erfahrung
gegenüber. Wie die erstere den Erfahrnngsinhalt durch W7egnahme aller
Veränderungen, die aus der Vermittlung unserer Organisationen erwachsen

sind, entkleidete bis zu dem unerkennbaren Ding an sich, ergänzt
die letztere das Anfangsglied jeder Erfahrung, d. h. den Reiz, den die
Aussenwelt auf uns ausübt, durch in Rechnung setzen der Tätigkeiten
des Organismus, wieder zu dem natürlichen Weltbegriff, d. h. zu dem

Erfahrungsinhalt, dessen Wirklichkeit uns unmittelbar gewiss ist.
Avenarius hatte, als er diesen Schritt tat, Vorteil gezogen von dem

Fortschritt der modernen Physiologie und namentlich von zwei Theorien
derselben, die mich speziell interessirten. Die erste ist die sogen.
Reflextheorie, welche bestrebt ist, alle Vorgänge in unserem Zentralnervensystem

zurückzuführen auf den Grundvorgang eines Reflexes, d. h. auf
eine von den Kräften der Aussenwelt ausgelösten, in unserm Körper
zentripetal verlaufenden Veränderung, welche ihrerseits abgelöst und

ausgelöscht wird durch eine andere, zentrifugal sich ausbreitende Veränderung,

die in die Aussenwelt zurückkehrt und dort wieder Kräfte erregt.
Die zweite Theorie besagt, dass jeder lebende Organismus einen Komplex
von sich entwickelnden Kräften darstellt, der in einem genauen
Gleichgewicht mit den auf ihn von aussen einwirkenden Kräften sich befindet,
so dass jede Veränderung der letzteren, also der Umgebung, eine korre-
spondirende Veränderung der ersteren, also des Organismus, hervorrufen

muss.
Diese Gemeinschaftlichkeit der Grundlagen, welche er für die

Philosophie, ich für die Physiologie annahm, war es, welche mich ihm nahe brachte



188

und mich veranlasste, in ihm den Begründer eines hoffnungsreichen
Bundes zwischen den seither so fremd einander gegenüberstehenden
Natur- und Geisteswissenschaften zu begrüssen.

In dem näheren Verkehr aber konnte ich auch der speziellen Tragik
seines Verhältnisses zur Idee ins Auge schauen.

Plato lässt in seinem an Tiefsinn so reichen Gastmahl den Sokrates
das Tiefsinnigste der Diotima nacherzählen. Eros sei gar nicht der

ewig jugendliche, schöne Sohn der Aphrodite, wie man glaube. Er sei

überhaupt kein Gott, sondern ein Dämon, der diejenigen, welche er treffe,
schwanger mache mit der Liebe zu dem Ur-Schönen, d. h. zu der Idee.
Seine Pfeile aber könnten nur haften in Lebendigem, weil dieses sich

selbst immer wieder erzeuge und daher Zeugungskraft besitze. Die
Pfeile des Eros sind also belebte Keime, die sich entwickeln, wo sie ein

gleichartiges Material finden. Wehe dem Gehirne, in das sie eindringen,
in dem sie sich entwickeln ; es wird zu ihrer Herberge, zu ihrem
Nährboden, wie wir Moderne uns ausdrücken würden.

Avenarius war einer der Getroffenen. Deshalb blickte sein Auge
so furchtsam in die Welt, bei all dem Humor, den ihm sein reicher Geist

verlieh und dessen Perlen er gern mit vollen Händen um sich streute.
Immer wieder sagte sein Auge dazwischen: Vernichtet mich nicht,

ihr furchtbaren Mächte der Natur; erniedrigt mich nicht, ihr brutalen Instinkte
der Menge ; verwundet mich nicht mit eurem Spott, ihr cynischen Alltags-
menschen; rennt mich nicht über den Haufen, ihr gierigen Stellenjäger;
ich bin ja nur das Gefäss dieser Idee, ich muss ja leben und arbeiten,
damit sie ausreifen kann, ich muss sie ja noch gebären und ihre ersten

Schritte schützen. Und diese Idee wuchs und wuchs in ihm und zehrte

seine Kräfte auf. In dem Masse, als er sich schwächer werden fühlte,
wuchs dabei sein Angstgefühl, dass dieses Kind, welches sein Herzblut
aufzehrte, doch nicht reif und stark werden würde, dass er nicht Kraft
genug haben möchte, um sie ihm zu geben. Doch gegenüber dieser

zerstörenden Macht gab es eine erhaltende, die treue Gattin, die ihn
bewachte und pflegte, die jeden feindlichen Luftzug von ihm abzuhalten
bestrebt war, die jeden Gedanken mit ihm teilte, die sich mit ihm und
für ihn täglich und stündlich opferte. Mit ihrer Hülfe ist ihm das grosse
Wrerk gelungen, er hat seine Idee wirklich geboren mit seinen letzten
Kräften freilich, denn von da an nahm seine Gesundheit rasch ab. Wie die
Welle den Felsen, an dem sie bricht, noch mit den glänzenden Tropfen
ihres Schaumes bedeckt, wie der Religionsstifter sich den Märtyrertod
wünscht, um mit seinem Blut seinem Glauben den Weg zu düngen, so

hätte Avenarius gerne seine letzten Kräfte hingegeben, um sein noch



189

zartes Kind zu schützen. Aber in ihm vollendete, ohne alle gewaltsame,
äussere Tragik, die innere Tragik der Notwendigkeiten ihr Werk. Keine

Liebe, keine Pflege vermochte ihren Gang aufzuhalten. Mitten unter
den Seufzern und Klagen des von der Krankheit gequälten Körpers drang
immer wieder die Sorge hervor, dass er seiner Theorie nicht mehr Freunde
und Schützer werde werben können. Schlaf unbesorgt, mein Freund, die

Liebe, die dein Martyrium gelehrt, sie wird auch um dein Kind versammelt

sein, aber es bedarf derselben nicht. Diese Idee von der Zeiten Notwendigkeit

gezeugt, von deinem Gehirn gereift, sie wird einmal geboren, nicht
mehr sterben, sie wird leben, wie alles Wahre und Richtige lebt, das in
sich selbst die Bedingungen seines Daseins hat. So zieh' denn hinaus,
du Kind des Genius, durch seine Kräfte gereift, durch seine Schmerzen

geboren, zieh' hinaus und werde zu einem der Flügelrosse, die den Wagen
der Menschheit ziehen, aber vergiss nicht die Stätte, von der du gekommen,

vergiss nicht den teuren Mann, der um dich so viel gelitten, verkünde
der Zukunft, in die du enteilst, seinen Namen — Richard Avenarius.

Predigerkirche, 20. August 1896. J. Gaule.

/
Literarisches.

Stäckel, Pani. Die Theorie der Parallellinien von Euklid bis auf Gauss,
eine Urkundensammlung zur Vorgeschichte der nicht-euklidischen Geometrie.
In Gemeinschaft mit Engel, Friedrich herausgegeben. Mit 145 Fig. und der
Nachbildung eines Briefes von Gauss. Leipzig, Teubner 1895. 325 S.
Preis 9 Mk.

Es ist den Verfassern vollauf beizustimmen, wenn nach ihrem Dafürbalten
ihr Buch namentlich denen willkommen sein dürfte, die in den Kreis der nicht
euklidischen Geometrie einzudringen gewillt sind : man darf aber wohl noch

hinzufügen, dass die Herausgeber durch ihre Publikation gewiss alle diejenigen
für reine Mathematik interessirten Kreise, die in erster Linie das geschichtliche
Weiden einzelner math. Disziplinen verfolgen, sich zu Dank verpflichtet haben.

In der hier gebotenen Ürkundensammlung zur Vorgeschichte der nicht-
euklidisehen Geometrie tinden sich vor: 1. Als Ausgangspunkt Euklids Elemente,
erstes Buch, Satz 1—32 in der deutschen Übersetzung des griechischen Textes
in Heibergs neuer Ausgabe ; 2. der Wallis'sche Beweis der fünften Forderung
Euklids von 1663; 3. Saccheria Euklides ab omni naevo vindicatus (Buklid
von jedem Makel befreit), 1. Buch, 1733; 4. Lamberts Theorie der Parallellinien,

herausgegeben 1786 durch Joh. Bernoulli ; 5. Bezügliche Äusserungen
und Briefe von Gauss; 6. Bruchstücke aus den Schriften von F. A. Taurinus
aus den Jahren 1825 und 1826 und von F. K. Schweikart.

In einem sehr sorgfältig aufgestellten Literaturverzeichnis über die
Parallelentheorie werden für den Zeitraum von 1482 — 1837 in der chronologischen


	Richard Avenarius

