Zeitschrift: Schweizerische padagogische Zeitschrift

Band: 6 (1896)

Heft: 4

Artikel: Richard Avenarius

Autor: Gaule, J. / Avenarius, Richard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-789238

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-789238
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

184

T Richard Avenarius.

M. G. Am 18. August 1896 ist Richard Avenarius, der fast zwei Jahr-
zehnte an der ziircherischen Universitit Philosophie lehrte, im Alter von
erst 53 Jahren aus dem Leben gerufen worden.

Als Sohn eines hochangesehenen Buchhiindlers sollte Avenarius in
das Geschift des Vaters eintreten. Nachdem er es durchgesetzt hatte,
studiren zu diirfen, schwankte er lingere Zeit, welches Fach er wihlen
sollte. Zuletzt gab er sich sprachlichen Studien hin, und die Sprach-
philosophie Steinthals hat ihn, wie so manchen andern in jener Zeit,
seiner eigentlichen Bestimmung entgegengefiihrt. Schon in seiner Disser-
tation zeigte Avenarius eine in solchen Schriften sonst selten anzutreffende
Selbstéindigkeit (1868). Die These, welche er verfocht — weitgehende
Abhéngigkeit Spinozas von der italienischen Renaissance — ist heute
Gemeingut der Philosophiegeschichte. Doch interessirt die Schrift noch
mehr nach ihrer methodischen Anlage. Schon dem jungen Avenarius
waren die philosophischen Systeme Objekte psychologischer Forschung.
Der Kampf, den er selbst durchgefochten, setzte sich bei ihm um in
die Frage: ,Warum philosophirt der Mensch?* Die Losung suchte er
zu geben in seiner Habilitationsschrift (1876): | Philosophie als Denken
der Welt gemédss dem Prinzip des kleinsten Kraftmasses. Prolegomena
zu einer Kritik der reinen Erfahrung.® Der Erfolg dieses (esoterisch
gehaltenen) Biichleins war ein ausserordentlicher; ihm hatte Avenarius
auch die Berufung nach Ziirich zu verdanken (1877). Zu gleicher Zeit
unternahm er die Herausgabe der ,Vierteljahrsschrift fiir wissenschaft-
liche Philosophie“, die seither auf 20 Binde angewachsen ist. Im
ersten Bande findet sich die Ziircher Antrittsvorlesung ,iiber die Stellung
der Psychologie zur Philosophie“. In den ersten Bénden ergriff der
Herausgeber auch das Wort zur Verteidigung des Attributs ,wissen-
schaftliche® Philosophie.

Erst 11 Jahre nach dem Erscheinen der Prolegomena folgte der
erste Band des Hauptwerkes ,Kritik der reinen Erfabhrung®, 1890 der



185
zweite. Daran schloss sich ,der menschliche Weltbegriff“ (1891). In
vier Artikeln seiner Zeitschrift (Band 18 und 19) ,Bemerkungen zum
Begriff des Gegenstandes der Psychologie“ erliuterte Avenarius in leicht
verstindlicher Weise seinen Standpunkt.

Bereits hat sich eine kleine Literatur um die bio-mechanische Welt-
auffassung des Verstorbenen gebildet. Wir hoffen bald einmal Gelegenheit
zu finden, den Lesern dieser Zeitschrift davon zu berichten. Fiir heute
wollen wir sie mit dem Nachruf bekannt machen, den Herr Professor
Dr. Gaule dem scheidenden Gelehrten und Freunde gewidmet hat, indem
er bei dessen Bestattung also sprach:

Zum Andenken an Richard Avenarius ergreife ich das
Wort im Namen seiner Freunde, Schiiler und Bewunderer. Wir sind
hier freilich nur als ein verschwindendes Hauflein versammelt, aber wir
sind auch nur die Vorhut einer Schar, deren Gefolgschaft sich iiber
die ganze Welt und bis in die ferne Zukunft erstrecken wird. Wie der
kiinftige Strom sich als Béchlein begniigt, einige Miihlen der Nachbar-
schaft zu treiben, so bildet eine neue Idee nahe ihrem Ursprung das
Entziicken kleiner Kreise, bevor sie beginnt, den Fortschritt der Menschheit
zu beeinflussen. |

(lauben Sie nicht, dass ich, indem ich diesen Siegeslauf prophezeie,
die Bescheidenheit des verstorbenen Freundes verletze, die mir auch im
Tode heilig ist. Aber er selbst betrachtete seine Idee als ein unpersin-
liches Etwas, was sich an ihm und in ihm mit einer gewissen Notwendigkeit
vollziehe. Ja noch mehr, er betrachtete sie wie sein tragisches Geschick.
Die Idee war notwendig in der Entwicklung der Wissenschaft, sie musste
in den Bereich menschlicher Erkenntnis treten; dass sie gerade ihn dazu
brauchte, dass er mit ihr schwanger gehen musste, das betrachtete er
mehr als sein Martyrium wie als seinen Ruhm, denn die Idee verzehrte
ihn. Oft habe ich ihn diese Klage aussprechen héren, und weil sie die
Geschichte seines so ganz und gar innerlichen, in dem bescheidensten
Rahmen #usserer Ereignisse sich vollziehenden Lebens enthilt, lassen sie
mich sie Thnen deutlich machen. -

Es ist dem historisch geschulten Geiste nichts Neues, dass die wissen-
schaftlichen Ideen mit einer gewissen Notwendigkeit ins Leben treten
miissen, ja dass dies sogar in bestimmten Zeitrdumen, in bestimmten
Epochen geschehen muss. Jegliche Wissenschaft hat ihren urspriinglichen
Quell in den Erfahrungen, die jeder einzelne Mensch in seinem Leben
sammelt. Diese Anfangsglieder, unzihlig viele in ihrer Zahl, brauchen, um
festgehalten zu werden, ein Band, das die Vielheit zur Einheit verbindet.
Dieses Band ist die wissenschaftliche Idee. Wo immer der Menschheit

Schweiz. Pidagog. Zeitschrift. 1896, 14



186

ein Reichtum an Einzelerfahrungen wieder zugewachsen ist, da muss das
Band auch wieder gefunden werden, das dieselben unter sich und mit
dem schon fest gefiigten Bestand der Wissenschaft verkniipft. Die mensch-
liche Intelligenz aber gleicht einem brandenden Meere, welches gegen
den Strand der Wirklichkeit anstiirmt und die harten Felsen der unbekannten
Tatsachen in Atome zu zerlegen bestrebt ist. Scheinbar unbekiimmert um-
einander rollen die Wogen heran; es ist, als wollte jede nur ihr Ziel
erreichen, und doch werden alle von derselben Kraft gehoben, alle
gehorchen dem festen Gesetz der Gezeiten. Alle verrichten auch gemein-
schaftliche Arbeit, denn alle nagen am Strand, alle unterwiihlen den
Felsen. Wenn dann eine Welle sich erhebt, hoher als alle iibrigen,
wenn sie den schon unterwiihlten Felsen umstiirzt, dann ist der Markstein
dieser Epoche gefallen, dann ist ein Merkmal errichtet, welches die Arbeit
derselben zusammenfasst, zu einem Symbol der Gemeinschaftlichkeit ihrer
Leistung.

Die Reihen dieser Marksteine, die bezeichnen uns den Weg, den die
menschliche Intelligenz zuriickgelegt hat, die Epochen, in denen sich ihr
Fortschritt vollzogen. Jede Welle muss brechen, indem sie ihre Arbeit
leistet, und jede Intelligenz muss sterben; von ihrer Arbeit bleibt zuriick
das Banner, das sie im Kampfe getragen, mit dem sie den Felsen gestiirzt.
In der langen Reihe dieser Banner, die uns zuriickfiihren zu den ehr-
wiirdigen Zeugen der historischen Anféinge, zu den Demokrit und Leukipp,
lese ich nun auch das meines Freundes Avenarius. Auch er stiirmte
gegen den Felsen, wie konnte er anders; auch er stirzte ihn um, das
war das Zeichen seiner Kraft; auch er musste brechen, das war sein
Anteil an dem allgemeinen tragischen Geschick der Menschheit. Lassen
Sie mich in kurzen, ganz kurzen Worten sagen, was auf seinem
Banner stand.

Nachdem Kant mit einer unwiderstehlichen Kraft das Banner des
transzendentalen Idealismus aufgepflanzt hatte, schien das Meer der
Intelligenz eine Zeit lang von dem Strande der Wirklichkeit zuriickzufluten.
Denn diese Wirklichkeit, die fiir immer unerkennbar gemacht schien,
iibte keinen Reiz auf sie aus. Erst als der grosse Physiologe Helmholtz
den Sinn der Kantschen Lehre dahin erklari hatte, dass wir von der
Aussenwelt nur das erfahren konnten, was unsere Sinnesorgane und Nerven
fahig seien, uns davon zu vermitteln, und dass auch das nur durch diesen
Apparat veriindert, d. h. in andere Kraftformen iibergefiihrt, auf uns
wirken konne, da erwachte eine neue Hoffnung, niimlich die, aus dem
Studium dieses Apparates zu erschliessen, welche Verinderungen er denn
“herbeifihre, und so auf dem Umwege einer wissenschaftlichen Unter-



suchung aus dem unmittelbar gegebenen Erfahrungsinhalt den eigent.
lichen Inhalt der Wirklichkeit zu ergriinden. |

Avenarius aber bemerkte, dass in dieser Uberlegung noch zwei
Glieder fehlten. Wenn die von der Aussenwelt auf uns wirkenden Kriifte
durch unsere Sinnesorgane veréindert werden, so miissen nach dem Satz
nkeine Wirkung ohne Gegenwirkung“ auch unsere Sinnesorgane durch
dieselben verindert werden, d. h. unser Gesamtorganismus, da die ersteren
ja nur unselbstindige Teile des letzteren sind. Da ferner unser Organismus
allen ihn treffenden Verinderungen gegeniiber sich erhdlt, so muss
an seine Verinderung sich eine Gegenwirkung anschliessen, durch die
der Organismus in den vorigen Zustand, d. h. in integrum zuriickgefiihrt
wird. Diese beiden Glieder sind aber mit jeder Erfahrung ganz ebenso
notwendig verbunden wie die Verinderung, welche die Krifte der Aussen-
welt im Kant-Helmholtzschen Sinne bei derselben erleiden. Indem
Avenarius so den Erfahrungsvorgang um diese beiden Glieder erginzte,
stellte er der Kritik der reinen Vernunft die Kritik der reinen Erfahrung
gegeniiber. 'Wie die erstere den Erfahrungsinhalt durch Wegnahme aller
Veridnderungen, die aus der Vermittlung unserer Organisationen erwachsen
sind, entkleidete bis zu dem unerkennbaren Ding amn sich, erginzt
die letztere das Anfangsglied jeder Erfahrung, d. h. den Reiz, den die
Aussenwelt auf uns ausiibt, durch in Rechnung setzen der Titigkeiten
des Organismus, wieder zu dem natiirlichen Weltbegriff, d. h. zu dem
Erfahrungsinhalt, dessen Wirklichkeit uns unmittelbar gewiss ist.

Avenarius hatte, als er diesen Schritt tat, Vorteil gezogen von dem
Fortschritt der modernen Physiologie und namentlich von zwei Theorien
derselben, die mich speziell interessirten. Die erste ist die sogen. Reflex-
theorie, welche bestrebt ist, alle Vorgéinge in unserem Zentralnerven-
system zuriickzufiihren auf den Grundvorgang eines Reflexes, d. h. auf
eine von den Kriften der Aussenwelt ausgeldsten, in unserm Korper
zentripetal verlaufenden Verdinderung, welche ihrerseits abgeldst und
ausgeldscht wird durch eine andere, zentrifugal sich ausbreitende Verénde-
rung, die in die Aussenwelt zuriickkehrt und dort wieder Kriifte erregt.
Die zweite Theorie besagt, dass jeder lebende Organismus einen Komplex
von sich entwickelnden Kriften darstellt, der in einem genauen Gleich-
gewicht mit den auf ihn von aussen einwirkenden Kriften sich befindet,
so dass jede Verinderung der letzteren, also der Umgebung, eine korre-
spondirende Verinderung der ersteren, also des Organismus, hervor-
rufen muss.

Diese Gemeinschaftlichkeit der Grundlagen, welche er fiir die Philo-
sophie, ich fiir die Physiologie annahm, war es, welche mich ihm nahe brachte



188

und mich veranlasste, in ihm den Begriinder eines hoffnungsreichen
Bundes zwischen den seither so fremd einander gegeniiberstehenden
Natur- und Geisteswissenschaften zu begriissen.

In dem nidheren Verkehr aber konnte ich auch der speziellen Tragik
seines Verhiltnisses zur Idee ins Auge schauen.

Plato ldsst in seinem an Tiefsinn so reichen Gastmahl den Sokrates
das Tiefsinnigste der Diotima nacherzihlen. Eros sei gar nicht der
ewig jugendliche, schone Sohn der Aphrodite, wie man glaube. Er sei
iiberhaupt kein Gott, sondern ein Dédmon, der diejenigen, welche er treffe,
schwanger mache mit der Liebe zu dem Ur-Schonen, d.h. zu der Idee.
Seine Pfeile aber konnten nur haften in Lebendigem, weil dieses sich
selbst immer wieder erzeuge und daher Zeugungskraft besitze. Die
Pfeile des Eros sind also belebte Keime, die sich entwickeln, wo sie ein
gleichartiges Material finden. Wehe dem Gehirne, in das sie eindringen,
in dem sie sich entwickeln; es wird zu ihrer Herberge, zu ihrem Néhr-
boden, wie wir Moderne uns ausdriicken wiirden.

Avenarius war einer der Getroffenen. Deshalb blickte sein Auge
so furchtsam in die Welt, bei all dem Humor, den ihm sein reicher Geist
verliech und dessen Perlen er gern mit vollen Hénden um sich streute.

Immer wieder sagte sein Auge dazwischen: Vernichtet mich nicht,
ihr furchtbaren Méchte der Natur; erniedrigt mich nicht, ihr brutalen Instinkte
der Menge; verwundet mich nicht mit eurem Spott, ihr cynischen Alltags-
menschen; rennt mich nicht iiber den Haufen, ihr gierigen Stellenjéger;
ich bin ja nur das Gefiss dieser Idee, ich muss ja leben und arbeiten,
damit sie ausreifen kanp, ich muss sie ja noch gebdren und ihre ersten
Schritte schiitzen. Und diese Idee wuchs und wuchs in ihm und zehrte
seine Krifte auf. In dem Masse, als er sich schwicher werden fiihlte,
wuchs dabei sein Angstgefiihl, dass dieses Kind, welches sein Herzblut
aufzehrte, doch nicht reif und stark werden wiirde, dass er nicht Kraft
genug haben mochte, um sie ihm zu geben. Doch gegeniiber dieser
zerstorenden Macht gab es eine erhaltende, die treue Gattin, die ihn
bewachte und pflegte, die jeden feindlichen Luftzug von ihm abzuhalten
bestrebt war, die jeden Gedanken mit ihm teilte, die sich mit ihm und
fir ihn tdglich und stiindlich opferte. Mit ihrer Hiilfe ist ihm das grosse
Werk gelungen, er hat seine Idee wirklich geboren mit seinen letzten
Kriften freilich, denn von da an nahm seine Gesundheit rasch ab. - Wie die
Welle den Felsen, an dem sie bricht, noch mit den glinzenden Tropfen
ihres Schaumes bedeckt, wie der Religionsstifter sich den Mirtyrertod
wiinscht, um mit seinem Blut seinem Glauben den Weg zu diingen, so
- hiitte Avenarius gerne seine letzten Kriifte hingegeben, um sein noch



189

zartes Kind zu schiitzen. Aber in ihm vollendete, ohne alle gewaltsame,
dussere Tragik, die innere Tragik der Notwendigkeiten ihr Werk. Keine
Liebe, keine Pflege vermochte ihren Gang aufzubalten. Mitten- unter
den Seufzern und Klagen des von der Krankheit gequilten Korpers drang
immer wieder die Sorge hervor, dass er seiner Theorie nicht mehr Freunde
und Schiitzer werde werben konnen. Schlaf’ unbesorgt, mein Freund, die
Liebe, die dein Martyrium gelehrt, sie wird auch um dein Kind versammelt
sein, aber es bedarf derselben nicht. Diese Idee von der Zeiten Notwendig-
keit gezeugt, von deinem Gehirn gereift, sie wird einmal geboren, nicht
mehr sterben, sie wird leben, wie alles Wahre und Richtige lebt, das in
sich selbst die Bedingungen seines Daseins hat. So zieh’ denn hinaus,
du Kind des Genius, durch seine Krifte gereift, durch seine Schmerzen
geboren, zieh’ hinaus und werde zu einem der Fliigelrosse, die den Wagen
der Menschheit ziehen, aber vergiss nicht die Stétte, von der du gekommen,
vergiss nicht den teuren Mann, der um dich so viel gelitten, verkiinde

der Zukunft, in die du enteilst, seinen Namen — Richard Avenarius.
Predigerkirche, 20. August 1896. J. Gaule.
Literarisches.

Stickel, Paul. Die Theorie der Parallellinien von Euklid bis auf Gauss,
eine Urkundensammlung zur Vorgeschichte der nicht-euklidischen Geometrie.
In Gemeinschaft mit Engel, Friedrich herausgegeben. Mit 145 Fig. und der
Nachbildung eines Briefes von Gauss. Leipzig, Teubner 1895. 325 8.
Preis 9 Mk.

Es ist den Verfassern vollauf beizustimmen, wenn nach ihrem Dafiirhalten
ihr Buch namentlich denen willkommen sein diirfte, die in den Kreis der nicht
cuklidischen Geometrie einzudringen gewillt sind; man darf aber wohl noch
hinzufiigen, dass die Herausgeber durch ihre Publikation gewiss alle diejenigen
fiir reine Mathematik interessirten Kreise, die in erster Linie das geschichtliche
Werden einzelner math. Disziplinen verfolgen, sich zu Dank verpflichtet haben.

In der hier gebotenen Urkundensammlung zur Vorgeschichte der nicht-
euklidischen Geometrie finden sich vor: 1. Als Ausgangspunkt Euklids Elemente,
erstes Buch, Satz 1—32 in der deutschen Ubersetzung des griechischen Textes
in Heibergs neuer Ausgabe; 2. der Wallis’sche Beweis der fiinften Forderung
Euklids von 1663; 3. Saccheris Euklides ab omni naevo vindicatus (Euklid
von jedem Makel befreit), 1. Buch, 1733; 4. Lamberts Theorie der Parallel-
linien, herausgegeben 1786 durch Joh. Bernoulli; 5. Beziigliche Ausserungen
und Briefe von Gauss; 6. Bruchstiicke aus den Schriften von F. A. Taurinus
aus den Jahren 1825 und 1826 und von F. K. Schweikart. _

In einem sehr sorgfiltig aufgestellten Literaturverzeichnis iiber die Paral-
lelentheorie werden fiir den Zeitraum von 1482—1837 in der chronologischen



	Richard Avenarius

