
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 6 (1896)

Heft: 3

Artikel: Gesittung und Gedankenfreiheit

Autor: Bösch, J. M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-789235

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-789235
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


121

Gesittung und Gedankenfreiheit.

Ein Essay von J. M. Bosch, Privatdozent der Philosophie an der Hochschule Zürich.

Von jeher hat man die moralische Erziehung des menschlichen
Nachwuchses für eine der wichtigsten Angelegenheiten der zivilisirten Menschheit

gehalten. In dem heutigen Geschlecht ist diese Erkenntnis sogar
besonders lebendig. Immer nachdrücklicher betont man die Notwendigkeit,
Garantien dafür zu schaffen, dass der heranwachsenden Jugend der

Wille und die Fähigkeit erweckt werden, den moralischen Pflichten einen

allseitigen und andauernden Gehorsam zu leisten, ihr Leben vor sittlicher
Verirrung zu bewahren.

Auch über die Mittel und Veranstaltungen, durch welche man dem

wichtigen und bedeutsamen Zwecke zu dienen habe, herrscht bis zu
gewissem Punkte völlige Übereinstimmung der Meinungen. Aus uralter
und täglich neu sich wiederholender Erfahrung wissen wir, dass die
moralische Erziehung, soll sie Aussicht auf Erfolg haben, schon in der

frühesten Jugend der Kinder begonnen werden muss mit jener autoritativen

Zucht, welche mit fester und, wenn nötig, unnachsichtlich strafender
Hand das noch nachgibige junge Wesen ins richtige Geleise zwingt
und in der noch bildsamen Seele den Grund guter Gewohnheiten legt.
Niemand verkennt im ferneren, wie das Bemühen dieser gewöhnenden
Zucht eine fördernde, ja unentbehrliche Unterstützung erhalten muss aus
dem guten Beispiel der Erziehenden, die durch ihr eigenes Verhalten
dem Zögling darleben sollen, was sie ihm befehlen. Und auch noch eine

weitere pädagogische Grundwahrheit ist der Zustimmung aller Denkenden
sicher. Das Werk der Erziehung, das Zucht und Beispiel
in den frühern Jahren der Kinder begonnen haben, muss
in deren reiferer Lebensperiode ausgestaltet und
vollendetwerden durch einen moralischen Unterricht. Dieser
soliden jungen Geistern das Sittengesetz, dem sie bisher
nur auf Autorität hin gehuldigt haben, zum selb-

Sch-weiz. Pädagog. Zeitschrift. 1896. 9



122

ständigen Verständnis bringen, er soll ihnen den
Vernunftgrund klar machen, um dessen willen die sittliche
Pflicht Anspruch auf Erfüllung hat, er soll ihnen
Anschauungen und Überzeugungen erwecken, welche die
Achtung vor der moralischen Ordnung sozusagen mit
derselben Naturnotwendigkeit hervorbringen, mit der am
Baume die Frucht wächst.

Die Erkenntnis von der Wünschbarkeit, ja unbedingten Notwendigkeit
solcher moralischen Unterweisung ist bei den zivilisirten Nationen

keineswegs eine blosse tote Wahrheit geblieben. Es sind vielmehr

Veranstaltungen getroffen, durch die dem Bedürfnis ein Genüge geschehen

soll. Bei den christlichen Völkern z. B. befasst sich die christliche Kirche
mit der Aufgabe, der reiferen Jugend Einsichten zu eröffnen,

Überzeugungen zu erwecken, in denen der sittliche Wille Wurzel schlagen,

aus denen er dauernde Kraft schöpfen kann. Sie stellt das Sittengesetz
als das Gebot einer übermenschlichen Macht hin, welche der willigen
Unterwerfung untar dieses Gebot Heil und Segen, der Missachtung
desselben hingegen Unheil und Unsegen nachfolgen lasse.

Mit diesen kurzen Worten ist in der Tat der Kern und

Grundgedanke aller kirchlichen Moralunterweisung bezeichnet. Der Kern wird
freilich von den verschiedenen Konfessionen und theologischen Richtungen
in verschiedene Schalen gefasst, der Grundgedanke wird in sehr mannigfaltiger

Weise des näheren ausgestaltet. Da meinen die einen, es

vollziehe sich am Menschen schon in dessen irdischem Leben volle göttliche
Vergeltung, während die andern glauben, die irdische Gerechtigkeit werde

in einem jenseitigen Leben die Ergänzung und Vervollständigung finden,
deren sie bedürfe. Nach der Ansicht der einen besteht die göttliche
Belohnung oder Bestrafung, die sich am Menschen schon auf Erden
vollzieht, lediglich in der friedvollen oder friedlosen Gestaltung des inneren
Gemütslebens, nach der Ansicht der andern hingegen prägt sie sich auch

im äusseren Schicksale des Menschen aus. Und nicht bloss über die
richtende Wirksamkeit der Gottheit, auch über diese selber bestehen

verschiedene Anschauungen. Die weit überwiegende Mehrheit der kirchlich
gesinnten Leute denkt sich die Gottheit als ein persönliches Wesen, eine
Minderheit hingegen als eine unpersönliche geistige Macht oder als den

Inbegriff aller weltdurchdringenden und weltgestaltenden Gesetze und
Ordnungen. Aber alle diese verschiedenen Ausgestaltungen des Glaubens
kommen doch schliesslich in einem Gedanken überein, in dem Gedanken,
dass das Sittengesetz von einer übermenschlichen Macht ausgehe,



123

mit der wir durch Erfüllung unserer Pflicht in beseligende Übereinstimmung,

durch Verletzung der Pflicht in unseligen Zwiespalt geraten.
Ausser der Kirche haben auch verschiedene Philosophieschulen sich

um die Begründung des Sittengesetzes bemüht. Von den bedeutenden

Denkern der näheren und ferneren Vergangenheit, welche zu einer
bestimmten Ansicht über Ursprung und Wesen der Welt, über Art und
Sinn der Weltordnung und Weltgestaltung, über Natur und Bestimmung
des Menschen hindurchdrangen, haben nur wenige es unterlassen, ihre

gewonnene philosophische Überzeugung zur Grundlegung der Moral, zur
Erläuterung und Bekräftigung der Pflicht zu verwerten. Wir brauchen
indessen auf diese philosophisch-metaphysischen Moralbegründungen hier
nicht näher einzugehen. Denn auch sie laufen in ihrer überwiegenden
Mehrheit auf den Gedanken hinaus, den wir als Kern der theologischen
Moralbegrüudung bezeichnet haben. Und sodann sind sie nicht von

grosser Bedeutung gewesen für die moralische Erziehung der Menschheit,
für die Entwicklung ihrer Kultur. Ihr Einfluss, auch derjenige der antiken
Stoa, hat sich immer auf enge Kreise beschränkt.. Auch für die Gegenwart

steht diese Behauptung zu Recht. Denn auch heute noch nimmt
unter den Morallehrern der Kulturnationen die christliche Kirche eine

ganz überragende, ja ausschliessliche Stellung ein.
Und nach sehr weitverbreiteter Meinung kann und wird dies niemals

anders werden. Die theologisch-kirchliche oder religiöse Moralbegründung
wird für die einzig mögliche, für die unersetzliche erklärt. Und zwar
denkt man dabei in der Regel nicht an die abstrakten „philosophisch
abgeblassten" Ausgestaltungen des Glaubens, sondern an dessen

„handlichere", „massivere", konkretere Form. Man meint den Glauben an
einen persönlichen Gott, dessen Gericht den Menschen in einem jenseitigen
Leben erwarte. Ein Moralunterricht, der von der Einprägung dieses

Glaubens Umgang nimmt, findet, so sagt man, keine feste Handhabe
in der jugendlichen Seele, er schwebt ohne Halt in der Luft und muss

wirkungslos verhallen. Und wenn ein Erwachsener den Glauben über
Bord wirft, so löst er sich damit von der wohltätigen Macht los, die
allein im stände ist, ihm Kraft zu geben im Kampf mit der Versuchung
und ihn festzuhalten auf dem Pfade der Pflicht und Ehrbarkeit.

Solche Rede pflegt man mit dem Bewusstsein vorzubringen, dass

Widerspruch gegen dieselbe ausgeschlossen sei, ein purer Aberwitz wäre.
Aber nicht alle, die solcher Meinung sich so sicher fühlen, haben auch

die volle Einsicht in die gewaltige, tiefe Bedeutsamkeit derselben. Die
meisten wissen kaum, was sie meinen und sagen. Sie bedenken nicht,
wie sie mit ihren Worten zugleich auch behaupten, dass die moderne



124

Kulturentwicklung in eine Sackgasse geraten sei und vor der Notwendigkeit
stehe, den Rückgang anzutreten. Denn wenn die Gesittung ohne Glauben
nicht bestehen kann, so muss man der modernen Geistesfreiheit, der

Freiheit des Forschens und Lehrens, ein Ende machen, in deren Atmosphäre
der Glaube seines ungeschmälerten Bestandes, wie die Erfahrung
lehrt, niemals sicher werden kann. Mit der Geistesfreiheit wird man aber

zugleich auch die weitere kräftige Entwicklung der Wissenschaften,

ja die weitere frische Entfaltung der Blüte moderner Kultur preisgeben.
Ich verhehle mir nicht, dass manche lächeln werden über die Konsequenz-
macherei, die solche Schreckbilder an die Wand male. Aber man möge
sich doch die Sache einmal näher ansehen und genauer überlegen, und
die Schreckbilder werden ernsthaft auszusehen anfangen.

Dass dem Glauben von seiten vollkommen freier wissenschaftlicher

Forschung und Lehre Gefahr drohe, ist seit langem die Überzeugung
und Befürchtung der Hierarchen gewesen. Man erinnere sich doch der

Energie, mit der sich dieselben zur Wehre zu setzen begannen, sobald

die in der Renaissancezeit wiedererwachte Wissenschaft ihre ersten

Triumphe feierte. ' Welcher Widerstand ist z. B. den Fortschritten der

Astronomie entgegengetreten, die von allen modernen Wissenschaften die

früheste und schnellste Entwicklung genommen hat! Hat nicht die
katholische Hierarchie Galilei gefänglich eingezogen und mit der Folter
bedroht, sowie den Giordano Bruno, den Philosophen, der es zuerst wagte,
für das kopernikanische Weltsystem in völlig unumwundener Weise Partei

zu nehmen, auf dem Campofiore in Rom verbrennen lassen? Hat nicht
das protestantische Konsistorium zu Stuttgart Johannes Kepler ernstlich

verwarnt, er möge „dem Herrn Jesu Christo sein Evangelium nicht
verwirren mit seinen astronomischen Subtilitäten" Heute stehen zwar
der hierarchischen Furcht vor den Ergebnissen freier Forschung nicht
mehr die früheren Machtmittel zu Gebote, aber Furcht und Feindschaft
sind geblieben. Man denke nur an die Art, wie von hierarchischer
Seite gegen die moderne organische Entwicklungstheorie polemisirt und

gegen deren Vertreter vielfach agitirt wurde. *

Nun gab und gibt es freilich auch Theologen, die der Wissenschaft

unbefangener gegenüberstehen. Sie glauben nicht an die Gefahr, welche

dem Glauben von seiten der Wissenschaft drohen soll. Sie sehen
vielmehr beide in Harmonie miteinander. Sie erklären, der Glaube könne
neben allen Ergebnissen der freien Forschung bestehen, auch neben der
Theorie von der naturgesetzlichen Verursachung aller Weltereignisse, neben

dem" Kant-Laplaceschen Aufschluss über die Entstehung unseres Sonnensystems

aus einem ursprünglichen Dunstball, ja selbst neben der organischen



125

Entwicklungslehre, welche auch das Menschengeschlecht als einen Zweig
ansieht an dem grossen Stammbaum alles organischen Lebens. Alle diese

neuen Ideen seien keine Widerlegung des Grundgedankens der Religion,
sondern nur eine Nötigung, den letzteren in immer neue Form zu fassen.

Man kann diese Überzeugung in voller Aufrichtigkeit teilen und braucht

deswegen doch nicht blind zu sein gegen die Tatsache, dass dieselbe
nicht bloss von der rechten, sondern auch von der linken Seite einen

Widerspruch erfahrt, den durch Belehrung vollständig beseitigen und zum
Schweigen bringen zu können, wenig Aussicht besteht. Auch die Leute,
welche für die Wissenschaft das Wort führen, sehen dieselbe nicht in
Harmonie, sondern in Konflikt mit dem Glauben. Eine der
kennzeichnenden Erscheinungen des modernen Kulturlebens ist ja jene
naturwissenschaftlich - philosophische Popularschriftstellerei, welche die

bedeutsamen Ergebnisse der modernen wissenschaftlichen Forschung in
übersichtlicher Zusammenstellung und gemeinverständlicher Darstellung
vorzuführen pflegt, in der Meinung, dadurch eine vernichtende und unwiderstehliche

Widerlegung der von der Kirche verkündigten Lehren zu leisten.
Freilich wird diese antikirchliche polemische Ausmünzung des Goldes

der wissenschaftlichen Entdeckungen mehr nur von Dilettanten und weniger
von den eigentlichen Forschern und berufensten Vertretern der Wissenschaft

betrieben, welch letztere vielmehr über die philosophischen und

religiösen Konsequenzen der geistigen Errungenschaften ihrer Forschungsarbeit

in der Regel eine vornehme Zurückhaltung zu beobachten pflegen.
Aber es ist offenes Geheimnis, dass auch bei vielen dieser
Zurückhaltenden das wissenschaftliche Denken glaubenzerstörende Wirkung
entfaltet hat. Ja, die skeptische Geistesverfassung bleibt je länger je
weniger auf die wissenschaftlichen und literarischen Kreise beschränkt;
merklich breitet sie sich aus unter allem Volk, dringt hinunter in die

Massen der Arbeiter und hinaus selbst in die Dörfer der Bauern.

Ein so grosser, täglich wachsender Teil der zivilisirten Menschheit

ist also unrettbar der allmäligen moralischen Verwilderung verfallen
So müssen ja diejenigen annehmen, welche den Glauben für die einzige
und unersetzliche Wurzel der Gesittung und den Bestand der letzteren
ohne Bestand des ersteren für unmöglich halten. Werden sie es unterlassen,

aus ihrer Überzeugung die nahehegenden Konsequenzen zu ziehen?

Werden sie nicht geraten finden, der drohenden Gefahr vorzubeugen, alle

Wege zu beschreiten und alle Mittel zu ergreifen, um der Gesittung ihr
Fundament zu retten, den Glauben aufrecht zu erhalten und
wiederherzustellen Werden sie nicht für die Leitung der menschlichen Gesellschaft,

für die kirchlichen und staatlichen Gewalten, die Rechte zurück-



126

verlangen wollen, die dieselben in früheren Zeiten ausübten, wo „Tron
und Altar" im Bunde miteinander der wissenschaftlichen Forschung die
Bahnen vorschrieben und die Schranken bezeichneten, innerhalb deren
sie sich zu bewegen habe; wo alle literarische Betätigung unter einer
Censur stund, die kein literarisches Erzeugnis passiren liess, das geeignet
schien, Zweifel an der Wahrheit der Kirchenlehre zu erwecken, wo den

Menschen bei strenger Strafe auch verboten war, durch das gesprochene
Wort und das persönliche Gebahren Geringschätzung der Kirche, ihrer
Lehren und Gebräuche, zu bekunden und den „Schwachen im Glauben
ein Ärgernis zu geben", und wo der Jugendunterricht ganz unter die

Leitung der Kirche gestellt war, damit die jungen Seelen von Anfang
an für den Glauben zubereitet würden Der Wunsch, dass solche Zeiten
zurückkehren und solche Zustände erneuert werden möchten, ist auch

heute noch bei denen vorhanden, deren extreme kirchliche Überzeugung
mit entschiedener Konsequenz des Wollens und Denkens gepaart ist.
Und wenn auch die Zahl solcher Leute gering sein mag, wenn auch die

grosse Mehrzahl selbst der streng kirchlich Gesinnten gegen die gesetzliche

Garantie der freien Forschung und Lehre nicht mehr offen ankämpft,
so ist doch auf die volle Verwirklichung der Gedankenfreiheit, auf ihre
Sicherstellung nicht bloss im Buchstaben des Gesetzes, sondern auch im
Geiste des Volkes, weder Hoffnung noch Aussicht, solange die Meinung,
als gebe es ohne Glauben keine Gesittung, aufrecht erhalten bleibt bei
dem Grossteil der Menschen. Bei solchem Zustand des öffentlichen Geistes

mag zwar der Staat davon abstehen, die Kundgebung unkirchlichen
Sinnes mit Polizeistrafen zu bedrohen ; aber der Freidenker kann trotzdem

nicht ungehindert seiner Überzeugung leben, vielmehr wird die Meinung,
als müsse ein Ungläubiger notwendig auch ein Gewissenloser sein, ihm

mannigfache Nachteile in Handel und Wandel bringen und ihn zur
Heuchelei veranlassen. Es mag zwar die volle Freiheit der Forschung
und Lehre in Verfassung und Gesetz ausgesprochen sein; aber trotzdem

mögen gerade Denker und aufrichtige Schriftsteller von unkirchlicher

Anschauung Mühe haben, Existenz und Fortkommen zu finden. Und

wer bürgt uns unter den angenommenen Umständen dafür, dass man es

nicht unternehme, dem freien Gedanken sogar gesetzliche Fesseln anzulegen
und unverhüllte Verfolgung anzutun?

Wer einige psychologische und kulturgeschichtliche Einsicht besitzt,

weiss, was eine rückhaltlose Preisgebung der Gedankenfreiheit zu bedeuten

hätte. Nichts geringeres würde sie bedeuten als den Stillstand und den

Zerfall von Wissenschaft und Kultur. Wenn die wissenschaftliche Forschung
sich mit Energie vollziehen soll, so dürfen ihr nicht von aussen Schranken



127

entgegengestellt und ihre Bahnen vorgeschrieben werden; sie muss ohne

alle Hinderung tun können, wozu ihr eigener Geist sie treibt, sie muss

gemäss den in ihr selber liegenden Gesetzen sich entwickeln und wachsen

können. Man muss ihr nicht bloss gestatten, alle Bahnen zu beschreiten,
die sich ihr eröffnen, und nach allen Ergebnissen zu ringen, die ihr winken ;

man darf ihr auch nicht verbieten, diese Ergebnisse ihrem ganzen Inhalte
nach — wenn auch mit Takt — zu entwickeln. Denn von den logischen

Konsequenzen, welche die bereitsgewonnene Erkenntnis nahe legt und

ahnen lässt, geht eine geistige Anziehungskraft aus, welche als die Lebenskraft

wissenschaftlicher Betätigung anzusehen ist. Wird der letzteren
diese Lebenskraft unterbunden, wird die wissenschaftliche Begeisterung
erzeugende Verfolgung logischer Konsequenzen ihr verwehrt, so vermag
sie sich nicht in voller Lebensfrische zu entfalten, sie fällt der Versumpfung
und Verkrüppelung anheim. Der Baum der Wissenschaft wird immer

spärlichere und kümmerlichere und schliesslich gar keine neuen Schosse

mehr treiben. Und sollte die Erkenntnis des Wirklichen auch noch

zunehmen, so wird sie kaum mehr in die Beherrschung des Wirklichen
zu Nutz und Frommen der Menschen ausschlagen können. Denn auch

der allgemeine Volksgeist, durch den jeweilen die technische, industrielle

Ausnutzung der Ergebnisse wissenschaftlicher Forschung zu geschehen

hat, muss Schaden nehmen, wenn den menschlichen Gedanken der freie

Weg verwehrt ist. Man überblicke die Geschichte der Vergangenheit,
man sehe sich unter den Völkern der Gegenwart um, und man wird
konstatiren müssen, wie Gewecktheit und Unternehmungsgeist in hohem
Masse zu fehlen pflegen, wann immer und wo immer das geistige Leben

unter einer zudringlichen Autorität steht, wann immer und wo immer
die Meinungen und Ansichten sich nicht frei entwickeln können, sondern

von oben hingenommen werden müssen.
So tritt uns denn intellektueller und kultureller Stillstand und Zerfall

als betrübende aber sichere Zukunftsaussicht der Menschheit entgegen,
wenn wir der Ansicht uns hingeben, wonach der Glaube die einzig
mögliche Grundlage der Gesittung ist und darum selbst unter Preisgabe
der freien Forschung und Lehre geschützt werden muss. Aber ist denn
die Ansicht von der moralischen Unentbehrlichkeit des Glaubens auch

eine wohlbegründete und unumstössliche? Ist sie nicht vielmehr
ein Vorurteil, welches, in der geistigen Dämmerung
intellektuell noch niedrig stehender Zeiten entstanden,
von Geschlecht zu Geschlecht sich fortgepflanzt hat,
weil machtvolle Interessen an seinem Fortbestande
beteiligt waren und die grosse Menge darum nicht dazu



128

kam, es einer vorurteilslosen Prüfung zu unterwerfen?
Ist solche unbefangene und gründliche Prüfung nicht
bestimmt und befähigt, zu zeigen, dass dieAnsicht nicht
richtig oder wenigstens nicht mehr richtig ist unter unsern
heutigen kulturellen und geistigen Verhältnissen?

In der Tat hat sich der Widerspruch gegen die Behauptung, dass

mit dem Glauben auch die Gesittung dahinfallen müsste, schon seit
Jahrhunderten geregt, wenn auch lange Zeit hindurch nnr schüchtern und

wenig gehört. Er fand seinen Ausdruck in der positivistischen
oder unabhängigen Moraltheorie, mit deren Begründung schon

die epikuräischen Philosophen des klassischen Altertums einen Anfang
machten, der freilich — weil aller Anfang schwer ist — noch weit davon

entfernt war, den Nagel auf den Kopf zu treffen und allen Zweifeln
Schweigen zu gebieten. Die Arbeit ist dann von den modernen
Kulturnationen wieder aufgenommen worden, wie so manche andere von dem

hochbegabten und um die geistige Entwicklung der Menschheit so
hochverdienten Volke der alten Griechen begonnene geistige Bemühung.
Lange Zeit blieb frjeilich die ethische Forschung positivistischen Charakters
eine Besonderheit der Engländer, von den Tagen eines Bacon of Verulam
und Thomas Hobbes bis in unser Jahrhundert hinein. Aber neuerdings,
seit bald drei Jahrzehnten, ist sie auch in Deutschland mächtig in die

Halme geschossen und schon steht die definitive und unverlierbare Ernte
in naher Aussicht. Bestimmter mit jedem Jahre und weiter verbreitet
wird die Hoffnung, dass die sittliche Unterweisung sich nicht mehr
ausschliesslich auf die nicht unbestrittenen Glaubensanschauungen werde

angewiesen sehen, um dem vorerst durch Zucht und Beispiel geweckten
sittlichen Willen der Jugend in entsprechenden Überzeugungen eine

kräftige Wurzel zu schaffen, die seinen letzten und obersten Halt
ausmachen soll. Hiezu eignet sich vielmehr auch eine Erkenntnis, die zu
den unwidersprechlichen und endgültigen Wahrheiten gehört, über die

alle einig bleiben werden, welche Ergebnisse auch die wissenschaftliche

Forschung noch zu Tage fördern mag, der gegenüber der menschliche

Verstand sich niemals als ein Ungläubiger wird erweisen können. Diese

Erkenntnis muss auch keineswegs aus den Tiefen der Wissenschaft heraufgeholt

werden ; sie ist nicht bloss dem wissenschaftlich gebildeten Geiste

fassbar, sondern auch dem gewöhnlichsten Verstände zugänglich; sie

leuchtet jedem sofort ein, sobald nur seine Aufmerksamkeit auf sie

gelenkt wird. Ja, der betreffende Sachverhalt wird gelegentlich auch von

denjenigen ins Licht gestellt, welche um der Gesittung willen den Glauben
meinen selbst unter Aufopferung der Gedankenfreiheit aufrecht erhalten



129

zu müssen. Ich war einst Zeuge eines interessanten Disputes. Eine
stark unter intolerantem Einfluss stehende Schulbehörde hatte einen

Gymnasiallehrer wegen Kundgebung darwinistischer Ansichten seines

Lehramtes entsetzt. Hierüber sprach ein Freund der Geistesfreiheit in
einer Gesellschaft seine entschiedene Missbilligung aus. Der Lehrer habe

die Kundgebung nicht in mutwilliger Weise gemacht, sondern mit dem

angemessenen Takte, in einer wissenschaftlichen Ferienarbeit, die für ein
reifes Publikum bestimmt gewesen sei. Trotzdem, fuhr ein anderer

dazwischen, trotzdem ist die Absetzung durchaus berechtigt und angezeigt

gewesen. Denn Ansichten, wie sie der Gemassregelte verlautbart habe,
zerstören den Glauben und damit auch die Sittlichkeit; wie soll diese

bestehen, wo kein Glaube mehr vorhanden ist? Der also Angefahrene war
ein Schalk und gab sich den Anschein, als ob er sich durch die Argumente
des Gegners in die Enge getrieben und zu einem dialektischen
Verzweiflungssprunge gezwungen fühle. Die Freiheit der Forschung und Lehre

geht mir über alles, erwiderte er, und wenn die Gesittung nicht neben

ihr bestehen kann, so gebe ich schliesslich die Gesittung preis.
Schöne Eröffnung, einsichtiger Entscheid klang es ihm entgegen. Die

Gesittung wollen Sie preisgeben wissen Sie nicht, was uns bevorstünde,

wenn das Sittengesetz der gänzlichen Missachtung anheimfallen würde, wenn
alle anfingen zu töten und zu verletzen, zu rauben und zu stehlen, zu lügen
und zu betrügen u. s. w. Da würde die Gesellschaft „in ihre Atome
sich auflösen", es würde das Ende aller menschlichen Dinge über uns

hereinbrechen, es würde das menschliche Dasein „arm, einsam, schmutzig,
kurz und tierisch" werden. Schrecken Sie nicht vor dieser Aussicht zurück?
wollen Sie nicht alles tun, damit sie uns erspart werde? Fühlen Sie
sich nicht widerlegt? Nein, ich fühle mich nicht widerlegt, meinte der

Widerpart mit ironischem Lächeln ; ich danke Ihnen vielmehr für die

Bereitwilligkeit, mit der Sie die gebotene Gelegenheit, sich selber zu
widerlegen, ergriffen haben. Der Zerfall der Gesittung würde uns in der
Tat die schrecklichsten Aussichten eröffnen, von denen Sie gesprochen
haben ; Sie finden es undenkbar, dass ein Mensch gegen dieselben gleichgültig

sei und nicht das Nötige tun wolle, um sie der Menschheit zu
ersparen. Was sagen Sie damit? Sagen Sie damit nicht, dass die
Erkenntnis der schrecklichen Folgen allgemeiner Sittenlosigkeit dem

sittlichen Willen des Menschen Wurzel und Halt geben könne; dass

darum die Achtung vor dem Sittengesetz auch dann nicht
dahinzuschwinden braucht, wenn es nicht mehr als Gebot einer übermenschlichen
Macht erscheint; dass der Glaube nicht das allein mögliche Fundament
der Gesittung ist



130

In nichts anderem als in der näheren Ausführung dieser Gedanken,
mit welchen der Freund der freien Forschung und Lehre seine Sache

schliesslich verteidigte, besteht die positivistische Moralphilosophie, die
wissenschaftliche Ethik unserer Zeit. Als Theorie der Ordnung
des menschlichen Zusammenlebens und Zusammenwirkens
zeigt sie, wie die Entfaltung der menschlichen Gesittung den wichtigsten
unter den Faktoren schuf, die es der Menschheit oder wenigstens einem

grossen Teil derselben ermöglichten, aus halbtierischer Unkultur zur
Kultur emporzuklimmen und sich Verhältnisse zu schaffen, unter denen

eine immer grössere Zahl der Menschen ihr Leben zu normaler Dauer
und höchstmöglicher Fülle zu entfalten und bei einem immer grösseren
Überschuss der Freuden über die Leiden zu vollziehen vermag. Als
Psychologie der sittlichen Gefühle sodann weist die
wissenschaftliche Ethik nach, wie die Erkenntnis der Bedeutung sittlicher
Ordnung sich in den menschlichen Seelen wirksam zu erweisen vermag;
wie sie den Menschen bestimmen muss, mitzuhelfen an der
Aufrechterhaltung der Justiz und des öffentlichen sittlichen Urteils, d. h. derjenigen
Mächte, durch welche jedem die Nachachtung des Sittengesetzes äusserlicb

auferlegt, geboten ist; und wie schliesslich die sittliche Handlungsweise
dem Menschen auch innerlich auferlegt wird, d. h. durch das eigene
Gewissen selbst dann geboten erscheint, wenn sie dem richtenden Urteil
der menschlichen Umgebung entrückt ist.

So befreit uns die wissenschaftliche Ethik von der Besorgnis, als

mussten die Volksschichten, welche die Glaubensanschauungen nicht mehr

zu teilen vermögen, der moralischen Verwilderung anheimfallen. Sie

begründet die Hoffnung, dass auch die Ungläubigen nicht Gewissenlose

sein werden. Sie zeigt uns Mittel und Wege, auch sie für die Gesittung
zu gewinnen, zur Erfüllung der moralischen Pflicht heranzuziehen.

Damit wird nicht bloss die Sache der Moral gefördert, sondern auch

dem grossen Gute der Gedankenfreiheit der beste Schutz geschaffen sein.

Denen, welche dieses Gut uns rauben wollen, wird der Vorwand genommen
sein, im Interesse eines noch höheren Gutes, im Interesse der menschlichen

Gesittung, zu handeln. Sie werden für ihr Unterfangen nach einem
andern Vorwand suchen müssen, aber keinen finden. Sie werden sich

schliesslich dazu verstehen müssen, dem menschlichen Denken den

ungehinderten Lauf zu lassen, auch dem Ungläubigen Duldung zu
gewähren.

Aber auch dem Ungläubigen kann es nicht mehr einfallen, den

Glauben bedrücken zu wollen. Jener pfäffische, intolerante Atheismus
wird nicht mehr gedeihen können, wie er aus dem Système de la nature



131

des Barons von Holbach zu uns spricht und wie er unter den Schreckensmännern

der französischen Revolution einige Verbreitung hatte, welche

glaubten das Christentum mit Gewalt ausrotten zu sollen, um für die
Gesittung Raum zu schaffen. Die von der wissenschaftlichen Ethik
ausgehende echte moralische Aufklärung lässt zwar die Religion nicht
als die einzige und ausschliessliche Grundlage der Moral gelten,
aber sie leugnet auch nicht, dass sie als solche Grundlage sich erweisen
könne. Sie verkennt nicht, wie viele Menschen in der Tat aus ihren
religiösen Anschauungen Weckung und Stärkung der Kraft schöpfen,
mit der sie der Versuchung zum Bösen zu widerstehen haben. Die
ethische Aufklärung gebietet darum Achtung vor jeder aufrichtigen
Glaubensüberzeugung und verbietet nur, sie mit Zwang auch bei denjenigen
aufrecht erhalten und pflanzen zu wollen, bei denen sie nicht mehr
naturwüchsig zu bestehen und zu wachsen vermag.

Und so ist denn die moderne positivistische Moralphilosophie nicht
bloss bestimmt, dem Widerstreit zwischen den Trägern verschiedener

Weltanschauungen alle verderbliche Leidenschaft zu benehmen, sie tut sogar
noch ein mehreres, um die Gesellschaft zu befrieden, die Gemüter zu
einigen. Sie legt ja den geistigen Grund bloss, auf dem alle, welchen
Glaubens sie auch sein mögen, sich zusammentun können; sie lässt die
Idee leuchten, der jeder in seiner Weise zu dienen sich verpflichtet fühlen

muss. Es ist die Idee stetiger Vervollkommnung des Menschheitslebens
durch immer bessere Nachachtung und immer bessere Ausgestaltung der

sittlichen Ordnung. Der Ungläubige wird dieser Idee um ihrer selbst

willen sieh dienstbar erklären, der Gläubige, weil er sie für den Ausdruck

göttlichen Willens hält. Diese Verschiedenheit in der Auffassung wird
keinen von beiden hindern, im andern einen Mitarbeiter am gleichen Werke
zu erblicken und zu schätzen ; sie werden sich beide des schönen Wortes
erinnern :

Dien' jeder ihm nach seiner Weis'

Gering ist aller Worte Preis,
Die Tat nur kann ihn loben.

Noch ist das Zeitalter ethischer Aufklärung nicht in den vollen,
hellen Tag getreten, aber sein Morgengrauen hat begonnen ; heute schon

weben und leben seine Ideen in halbbewusster Gestalt in Millionen von

Geistern; die Ideen zu ganzer Klarheit zu bringen, ist Sache

wissenschaftlicher und literarischer Arbeit, der, so steht zu hoffen, auch die

schweizerische Lehrerschaft in ihrer grossen Mehrzahl Mithülfe und
Teilnahme entgegenbringen wird.


	Gesittung und Gedankenfreiheit

