Zeitschrift: Schweizerische padagogische Zeitschrift

Band: 6 (1896)

Heft: 3

Artikel: Gesittung und Gedankenfreiheit
Autor: Bosch, J. M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-789235

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-789235
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

121

Gesittung und Gedankenfreiheit.

Ein Essay von J. M. B6 s ¢ch, Privatdozent der Philosophie an der Hochschule Ziirich.

Von jeher hat man die moralische Erziehung des menschlichen Nach-
wuchses fiir eine der wichtigsten Angelegenheiten der zivilisirten Mensch-
heit gehalten. In dem heutigen Geschlecht ist diese Erkenntnis sogar
besonders lebendig. Immer nachdriicklicher betont man die Notwendigkeit,
Garantien dafiir zu schaffen, dass der heranwachsenden Jugend der
Wille und die Fahigkeit erweckt werden, den moralischen Pflichten einen
allseitigen und andauernden Gehorsam zu leisten, ihr Leben vor sittlicher
Verirrung zu bewahren.

Auch iiber die Mittel und Veranstaltungen, durch welche man dem
wichtigen und bedeutsamen Zwecke zu dienen habe, herrscht bis zu
gewissem Punkte vollige Ubereinstimmung der Meinungen. Aus uralter
und téglich neu sich wiederholender Erfahrung wissen wir, dass die
moralische Erziehung, soll sie Aussicht auf Erfolg haben, schon in der
friithesten Jugend der Kinder begonnen werden muss mit jener autorita-
tiven Zucht, welche mit fester und, wenn notig, unnachsichtlich strafender
Hand das noch nachgibige junge Wesen ins richtige Geleise zwingt
und in der noch bildsamen Seele den Grund guter Gewohnheiten legt.
Niemand verkennt im ferneren, wie das Bemiihen dieser gewdhnenden
Zucht eine fordernde, ja unentbehrliche Unterstiitzung erhalten muss aus
dem guten Beispiel der Erziehenden, die durch ihr eigenes Verhalten
dem Zogling darleben sollen, was sie ihm befehlen. Und auch noch eine
weitere padagogische Grundwahrheit ist der Zustimmung aller Denkenden
sicher. Das Werk der Erziehung, das Zucht und Beispiel
in den friithern Jahren der Kinder begonnen haben, muss
in deren reiferer Lebensperiode ausgestaltet und vol-
lendet werden durcheinenmoralischen Unterricht. Dieser
sollden jungen Geistern das Sittengesetz, dem sie bisher
nur auf Awutoritit hin gehuldigt haben, zum selb-

Schweiz. Pidagog. Zeitschrift. 1896. ; 9



122

stindigen Verstindnis bringen, er soll ihnen den Ver-
nunftgrund klar machen, um dessen willen die sittliche
Pflicht Anspruch auf Erfillung hat, er soll ihnen An-
schauungen und Uberzeugungen erwecken, welche die
Achtung vor der moralischen Ordnung sozusagen mit der-
selben Naturnotwendigkeit hervorbringen, mit der am
Baume die Frucht widchst.

Die Erkenntnis von der Wiinschbarkeit, ja unbedingten Notwendigkeit
solcher - moralischen Unterweisung ist bei den zivilisirten Nationen
keineswegs eine blosse tote Wahrheit geblieben. Es sind vielmehr
Veranstaltungen getroffen, durch die dem Bediirfnis ein Geniige geschehen
soll. Bei den christlichen Volkern z. B. befasst sich die christliche Kirche
mit der Aufgabe, der reiferen Jugend Einsichten zu eroffnen, Uber-
zeugungen zu erwecken, in denen der sitiliche ‘Wille Wurzel schlagen,
aus denen er dauernde Kraft schopfen kann. Sie stellt das Sittengesetz
als das Gebot einer {ibermenschlichen Macht hin, welche der willigen
Unterwerfung unter dieses Gebot Heil und Segen, der Missachtung
desselben hingegen Unheil und Unsegen nachfolgen lasse. :

Mit diesen kurzen Worten ist in der Tat der Kern und Grund-
gedanke aller kirchlichen Moralunterweisung bezeichnet. Der Kern wird
freilich von den verschiedenen Konfessionen und theologischen Richtungen
in verschiedene Schalen gefasst, der Grundgedanke wird in sehr mannig-
faltiger Weise des ndheren ausgestaltet. Da meinen die einen, es voll-
zieche sich am Menschen schon in dessen irdischem Leben volle gottliche
Vergeltung, wihrend die andern glauben, die irdische Gerechtigkeit werde
in einem jenseitigen Leben die Ergénzung und Vervollstindigung finden,
deren sie bediirfe. Nach der Ansicht der einen besteht die gottliche
Belohnung oder Bestrafung, die sich am Menschen: schon auf Erden voll-
zieht, lediglich in der friedvollen oder friedlosen Gestaltung des inneren
Gemiitslebens, nach der Ansicht der andern hingegen prigt sie sich auch
im dusseren Schicksale des Menschen aus. Und nicht bloss iiber die
richtende Wirksamkeit der Gottheit, auch iiber diese selber bestehen
verschiedene Anschauungen. Die weit iiberwiegende Mehrheit der kirchlich
gesinnten Leute denkt sich die Gottheit als ein personliches Wesen, eine
Minderheit hingegen als eine unpersonliche geistige Macht oder als den
Inbegriff aller weltdurchdringenden und weltgestaltenden Gesetze und
Ordnungen. Aber alle diese verschiedenen Ausgestaltungen des Glaubens
kommen doch schliesslich in einem Gedanken iiberein, in dem Gedanken,
dass das Sittengesetz von einer iibermenschlichen Macht ausgehe,



123

mit der wir durch Erfiillung unserer Pflicht in beseligende Ubereinstim-
mung, durch Verletzung der Pflicht in unseligen Zwiespalt geraten.

Ausser der Kirche haben auch verschiedene Philosophieschulen sich
um die Begriindung des Sittengesetzes bemiiht. Von den bedeutenden
" Denkern der niheren und ferneren Vergangenheit, welche zu einer
bestimmten Ansicht iiber Ursprung und Wesen der Welt, iiber Art und
Sinn der Weltordnung und Weltgestaltung, iiber Natur und Bestimmung
des Menschen hindurchdrangen, haben nur wenige es unterlassen, ihre
gewonnene philosophische Uberzeugung zur Grundlegung der Moral, zur
Erlduterung und Bekriftigung der Pflicht zu verwerten. Wir brauchen
indessen auf diese philosophisch-metaphysischen Moralbegriindungen hier
nicht ndher einzugehen. Denn auch sie laufen in ihrer iiberwiegenden
Mehrheit auf den Geedanken hinaus, den wir als Kern der theologischen
Moralbegriudung bezeichnet haben. Und sodann sind sie nicht von
grosser Bedeutung gewesen fiir die moralische Erziehung der Menschheit,
fir die Entwicklung ihrer Kultur. Ihr Einfluss, auch derjenige der antiken
Stoa, hat sich immer auf enge Kreise beschrinkt.. Auch fiir die Gegen-
wart steht diese Behauptung zu Recht. Denn auch heute noch nimmt
unter den Morallehrern der Kulturnationen die christliche Kirche eine
ganz liberragende, ja ausschliessliche Stellung ein.

Und nach sehr weitverbreiteter Meinung kann und wird dies niemals
anders werden. Die theologisch-kirehliche oder religiose Moralbegriindung
wird fir die einzig mdgliche, fir die unersetzliche erklirt. Und zwar
denkt man dabei in der Regel nicht an die abstrakten ,philosophisch
abgeblassten® Ausgestaltungen des Glaubens, sondern an dessen ,hand-
lichere“, ,massivere“, konkretere Form. Man meint den Glauben an
einen personlichen Gott, dessen Gericht den Menschen in einem jenseitigen
Leben erwarte. Ein Moralunterricht, der von der Einprigung dieses
Glaubens Umgang nimmt, findet, so sagt man, keine feste Handhabe
in der jugendlichen Seele, er schwebt ohne Halt in der Luft und muss
wirkungslos verhallen. Und wenn ein Erwachsener den Glauben iiber
Bord wirft, so lost er sich damit von der wohltitigen Macht los, die
allein im stande ist, ihm Kraft zu geben im Kampf mit der Versuchung
und ihn festzuhalten auf dem Pfade der Pflicht und Ehrbarkeit.

Solche Rede pflegt man mit dem Bewusstsein vorzubringen, dass
Widerspruch gegen dieselbe ausgeschlossen sei, ein purer Aberwitz wire.
Aber nicht alle, die solcher Meinung sich so sicher fiihlen, haben auch
die volle Einsicht in die gewaltige, tiefe Bedeutsamkeit derselben. Die
meisten wissen kaum, was sie meinen und sagen. Sie bedenken nicht,
wie sie mit ihren Worten zugleich auch behaupten, dass die moderne



124

Kulturentwicklung in eine Sackgasse geraten sei und vor der Notwendigkeit
stehe, den Riickgang anzutreten. Denn wenn die Gesittung ohne Glauben
nicht bestehen kann, so muss man der modernen Geistesfreiheit, der
Freiheit des Forschens und Lehrens, ein Ende machen, in deren Atmosphire
der Glaube seines ungeschméilerten Bestandes, wie die Erfahrung
lehrt, niemals sicher werden kann. Mit der Geistesfreiheit wird man aber
zugleich auch die weitere kriftige Entwicklung der Wissenschaften,
ja die weitere frische Entfaltung der Bliite moderner Kultur preisgeben.
Ich verhehle mir nicht, dass manche licheln werden iiber die Konsequenz-
macherei, die solche Schreckbilder an die Wand male. Aber man moge
gich doch die Sache einmal niher ansehen und genauer iiberlegen, und
die Schreckbilder werden ernsthaft auszusehen anfangen. .

Dass dem Glauben von seiten vollkommen freier wissenschaftlicher
Forschung und Lehre Gefahr drohe, ist seit langem die Uberzeugung
und Befiirchtung der Hierarchen gewesen. Man erinnere sich doch der
Energie, mit der sich dieselben zur Wehre zu setzen begannen, sobald
die in der Renaissancezeit wiedererwachte Wissenschaft ihre ersten
Triumphe feierte.” Welcher Widerstand ist z. B. den Fortschritten der
Astronomie entgegengetreten, die von allen modernen Wissenschaften die
fritheste und schnellste Entwicklung genommen hat! Hat nicht die
katholische Hierarchie Galilei gefinglich eingezogen und mit der Folter
bedroht, sowie den Giordano Bruno, den Philosophen, der es zuerst wagte,
fir das kopernikanische Weltsystem in véllig unumwundener Weise Partei
zu nehmen, auf dem Campofiore in Rom verbrennen lassen? Hat nicht
das protestantische Konsistorium zu Stuttgart Johannes Kepler ernstlich
verwarnt, er moge ,dem Herrn Jesu Christo sein Evangelium nicht
verwirren mit seinen astronomischen Subtilititen*? Heute stehen zwar
der hierarchischen Furcht vor den Ergebnissen freier Forschung nicht
mehr die friilheren Machtmittel zu Gebote, aber Furcht und Feindschaft
sind geblieben. Man denke nur an die Art, wie von hierarchischer
Seite gegen die moderne organische Entwicklungstheorie polemisirt und
gegen deren Vertreter vielfach agitirt wurde.

Nun gab und gibt es freilich auch Theologen, die der Wissenschaft
unbefangener gegeniiberstehen. Sie glauben nicht an die Gefahr, welche
dem Glauben von seiten der Wissenschaft drohen soll. Sie sehen viel-
mehr beide in Harmonie miteinander. Sie erkliren, der Glaube kénne
neben allen Ergebnissen der freien Forschung bestehen, auch neben der
Theorie von der naturgesetzlichen Verursachung aller Weltereignisse, neben
dem" Kant-Laplaceschen Aufschluss iiber die Entstehung unseres Sonnen-
systems aus einem urspriinglichen Dunstball, ja selbst neben der organischen



125

Entwicklungslehre, welche auch das Menschengeschlecht als einen Zweig
ansieht an dem grossen Stammbaum alles organischen Lebens. Alle diese
neuen Ideen seien keine Widerlegung des Grundgedankens der Religion,
sondern nur eine Notigung, den letzteren in immer neue Form zu fassen.

Man kann diese Uberzeugung in voller Aufrichtigkeit teilen und braucht
deswegen doch nicht blind zu sein gegen die Tatsache, dass dieselbe
nicht bloss von der rechten, sondern auch von der linken Seite einen
Widerspruch erfihrt, den durch Belehrung vollstindig beseitigen und zum
Schweigen bringen zu konnen, wenig Aussicht besteht. Auch die Leute,
welche fiir die Wissenschaft das Wort fithren, sehen dieselbe nicht in
Harmonie, sondern in Konflikt mit dem Glauben. Eine der kenn-
zeichnenden Erscheinungen des modernen Kulturlebens ist ja jene
naturwissenschaftlich - philosophische Popularschriftstellerei, welche die
bedeutsamen Ergebnisse der modernen wissenschaftlichen Forschung in
iibersichtlicher Zusammenstellung und gemeinverstindlicher Darstellung
vorzufithren pflegt, in der Meinung, dadurch eine vernichtende und unwider-
stehliche Widerlegung der von der Kirche verkiindigten Lehren zu leisten.
Freilich wird diese antikirchliche polemische Ausmiinzung des Goldes
der wissenschaftlichen Entdeckungen mehr nur von Dilettanten und weniger
von den eigentlichen Forschern und berufensten Vertretern der Wissen-
schaft betrieben, welch letztere vielmehr iiber die philosophischen und
religiésen Konsequenzen der geistigen Errungenschaften ihrer Forschungs-
arbeit in der Regel eine vornehme Zuriickhaltung zu beobachten pflegen.
Aber es ist offenes Geheimnis, dass auch bei vielen dieser Zuriick-
haltenden das wissenschaftliche Denken glaubenzerstorende Wirkung
entfaltet hat. Ja, die skeptische Geistesverfassung bleibt je linger je
weniger auf die wissenschaftlichen und literarischen Kreise beschrinkt;
merklich breitet sie sich aus unter allem Volk, dringt hinunter in die
Massen der Arbeiter und hinaus selbst in die Dérfer der Bauern.

Ein so grosser, tdglich wachsender Teil der zivilisirten Menschheit
ist also unrettbar der allmdligen moralischen Verwilderung verfallen!?
So miissen ja diejenigen annehmen, welche den Glauben fiir die einzige
und unersetzliche Wurzel der Gesittung und den Bestand der letzteren
ohne Bestand des ersteren fiir unméglich halten. Werden sie es unterlassen,
aus ihrer Uberzeugung die naheliegenden Konsequenzen zu ziehen?
Werden sie nicht geraten finden, der drohenden Gefahr vorzubeugen, alle
Wege zu beschreiten und alle Mittel zu ergreifen, um der Gesittung ihr
Fundament zu retten, den Glauben aufrecht zu .erbhalten und wieder-
herzustellen? Werden sie nicht fiir die Leitung der menschlichen Gesell-
schaft, fiir die kirchlichen und staatlichen Gewalten, die Rechte zuriick-



126

verlangen wollen, die dieselben in friiheren Zeiten ausiibten, wo ,Tron
und Altar® im Bunde miteinander der wissenschaftlichen Forschung die
Bahnen vorschrieben und die Schranken bezeichneten, innerhalb deren
sie sich zu bewegen habe; wo alle literarische Betitigung unter einer
Censur stund, die kein literarisches Erzeugnis passiren liess, das geeignet
schien, Zweifel an der Wahrheit der Kirchenlehre zu erwecken, wo den
Menschen bei strenger Strafe auch verboten war, durch das gesprochene
Wort und das personliche Gebahren Geringschdtzung der Kirche, ihrer
Lehren und Gebriiuche, zu bekunden und den ,Schwachen im Glauben
ein Argernis zu geben“, und wo der Jugendunterricht ganz unter die
Leitung der Kirche gestellt war, damit die jungen Seelen von Anfang
an fiir den Glauben zubereitet wiirden? Der Wunsch, dass solche Zeiten
zuriickkehren und solche Zustinde erneuert werden mdchten, ist auch
heute noch bei denen vorhanden, deren extreme kirchliche Uberzeugung
mit entschiedener Konsequenz des Wollens und Denkens gepaart ist.
Und wenn auch die Zahl solcher Leute gering sein mag, wenn auch die
grosse Mehrzahl selbst der streng kirchlich Gesinnten gegen die gesetz-
liche Garantie det freien Forschung und Lehre nicht mehr offen ankdmpft,
so ist doch auf die volle Verwirklichung der Gedankenfreiheit, auf ihre
Sicherstellung nicht bloss im Buchstaben des Gesetzes, sondern auch im
Geiste des Volkes, weder Hoffnung noch Aussicht, solange die Meinung,
als gebe es ohne Glauben keine Gesittung, aufrecht erhalten bleibt bei
dem Grossteil der Menschen. Bei solchem Zustand des offentlichen Geistes
mag zwar der Staat davon abstehen, die Kundgebung unkirchlichen
Sinnes mit Polizeistrafen zu bedrohen; aber der Freidenker kann trotzdem
nicht ungehindert seiner Uberzeugung leben, vielmehr wird die Meinung,
als miisse ein Ungliubiger notwendig auch ein Gewissenloser sein, ihm
mannigfache Nachteile in Handel und Wandel bringen und ibn zur
Heuchelei veranlassen. Es mag zwar die volle Freiheit der Forschung
und Lehre in Verfassung und Gesetz ausgesprochen sein; aber trotzdem
mogen gerade Denker und aufrichtige Schriftsteller von unkirchlicher
Anschauung Miihe haben, Existenz und Fortkommen zu finden. Und
wer biirgt uns unter den angenommenen Umstéinden dafiir, dass man es
nicht unternehme, dem freien Gedanken sogar gesetzliche Fesseln anzulegen
und unverhiillte Verfolgung anzutun?

Wer einige psychologische und kulturgeschichtliche Einsicht besitzt,
weiss, was eine riickhaltlose Preisgebung der Gedankenfreiheit zu bedeuten
hitte. Nichts geringeres wiirde sie bedeuten als den Stillstand und den
Zerfall von Wissenschaft und Kultur. Wenn die wissenschaftliche Forschung
sich mit Energie vollziehen soll, so diirfen ihr nicht von aussen Schranken



127

entgegengestellt und ihre Bahnen vorgeschrieben werden; sie muss ohne
alle Hinderung tun kénnen, wozu ihr eigemer Geist sie treibt, sie muss
gemiss den in ihr selber liegenden Gesetzen sich entwickeln und wachsen
konnen. Man muss ihr nicht bloss gestatten, alle Bahnen zu beschreiten,
die sich ihr erdffnen, und nach allen Ergebnissen zu ringen, die ihr winken ;
man darf ibr auch nicht verbieten, diese Ergebnisse ihrem ganzen Inhalte
nach — wenn auch mit Takt — zu entwickeln. Denn von den logischen
Konsequenzen, welche die bereitsgewonnene Erkenntnis nahe legt und
ahnen lisst, geht eine geistige Anziehungskraft aus, welche als die Lebens-
kraft wissenschaftlicher Betdtigung anzusehen ist. Wird der letzteren
diese Lebenskraft unterbunden, wird die wissenschaftliche Begeisterung
erzeugende Verfolgung logischer Konsequenzen ihr verwehrt, so vermag
sie sich nicht in voller Lebensfrische zu entfalten, sie fillt der Versumpfung
und Verkriippelung anheim. Der Baum der Wissenschaft wird immer
spiirlichere und kiimmerlichere und schliesslich gar keine neuen Schosse
mehr treiben. Und sollte die Erkenntnis des Wirklichen auch noch
zunehmen, so wird sie kaum mehr in die Beherrschung des Wirklichen
zu Nutz und Frommen der Menschen ausschlagen konnen. Denn auch
der allgemeine Volksgeist, durch den jeweilen die technische, industrielle
Ausnutzung der Ergebnisse wissenschaftlicher Forschung zu geschehen
hat, muss Schaden nehmen, wenn den menschlichen Gedanken der freie
Weg verwehrt ist. Man iiberblicke die Geschichte der Vergangenheit,
man sehe sich unter den Vélkern der Gegenwart um, und man wird
konstatiren miissen, wie Gewecktheit und Unternehmungsgeist in hohem
Masse zu fehlen pflegen, wann immer und wo immer das geistige Leben
unter einer zudringlichen Autoritit steht, wann immer und wo immer
die Meinungen und Ansichten sich nicht frei entwickeln konnen, sondern
von oben hingenommen werden miissen.

So tritt uns denn intellektueller und kultureller Stillstand und Zerfall
als betriibende aber sichere Zukunftsaussicht der Menschheit entgegen,
wenn wir der Ansicht uns hingeben, wonach der Glaube die einzig
mogliche Grundlage der Gesittung ist und darum selbst unter Preisgabe
der freien Forschung und Lehre geschiitzt werden muss. Aber ist denn
die Ansicht von der moralischen Unentbehrlichkeit des Glaubens auch
eine wohlbegriindete und unumstéssliche? Ist sie nicht vielmehr
ein Vorurteil, welches, in der geistigen Dimmerung
intellektuell noch niedrig stehender Zeiten entstanden,
~von Geschlecht zu Geschlecht sich fortgepflanzt hat,
weil machtvolle Interessem an seinem Fortbestande
beteiligt waren und die grosse Menge darum nicht dazu



kam, es einer vorurteilslosen Priifung zu unterwerfen?
Ist solche unbefangene und griindliche Priifung nicht
bestimmt und befdhigt, zu zeigen, dass die Ansicht nicht
richtig oder wenigstens nicht mehr richtig ist unter unsern
heutigen kulturellen und geistigen Verhdltnissen?

In der Tat hat sich der Widerspruch gegen die Behauptung, dass
mit dem Glauben auch die Gesittung dahinfallen miisste, schon seit Jahr-
hunderten geregt, wenn auch lange Zeit hindurch nnr schiichtern und
wenig gehort. Er fand seinen Ausdruck in der positivistischen
oder unabhédngigen Moraltheorie, mit deren Begriindung schon
die epikurdischen Philosophen des klassischen Altertums einen Anfang
machten, der freilich — weil aller Anfang schwer ist — noch weit davon
entfernt war, den Nagel auf den Kopf zu treffen und allen Zweifeln
Schweigen zu gebieten. Die Arbeit ist dann von den modernen Kultur-
nationen wieder aufgenommen worden, wie so manche andere von dem
hochbegabten und um die geistige Entwicklung der Menschheit so hoch-
verdienten Volke der alten Griechen begonnene geistige Bemiihung.
Lange Zeit blieb freilich die ethische Forschung positivistischen Charakters
eine Besonderheit der Englinder, von den Tagen eines Bacon of Verulam
und Thomas Hobbes bis in unser Jahrhundert hinein. Aber neuerdings,
seit bald drei Jahrzehnten, ist sie auch in Deutschland méchtig in die
Halme geschossen und schon steht die definitive und unverlierbare Ernte
in naher Aussicht. Bestimmter mit jedem Jahre und weiter verbreitet
wird die Hoffnung, dass die sittliche Unterweisung sich nicht mehr aus-
schliesslich auf die nicht unbestrittenen Glaubensanschauungen werde
angewiesen sehen, um dem vorerst durch Zucht und Beispiel geweckten
sittlichen Willen der Jugend in entsprechenden Uberzeugungen eine
kriftige Wurzel zu schaffen, die seinen letzten und obersten Halt
ausmachen soll. Hiezu eignet sich vielmehr auch eine Erkenntnis, die zu
den unwidersprechlichen und endgiiltigen Wahrheiten gehort, iiber die
alle einig bleiben werden, welche Ergebnisse auch die wissenschaftliche
Forschung noch zu Tage foérdern mag, der gegeniiber der menschliche
Verstand sich niemals als ein Ungldubiger wird erweisen konnen. Diese
Erkenntnis muss auch keineswegs aus den Tiefen der Wissenschaft herauf-
geholt werden; sie ist nicht bloss dem wissenschaftlich gebildeten Geiste
fassbar, sondern auch dem gewdhnlichsten Verstande zuginglich; sie
leuchtet jedem sofort ein, sobald nur seine Aufmerksamkeit auf sie
gelenkt wird. Ja, der betreffende Sachverhalt wird gelegentlich auch von
denjenigen ins Licht gestellt, welche um der Gesittung willen den Glauben
meinen selbst unter Aufopferung der Gedankenfreiheit aufrecht erhalten



129

zu miissen. Ich war einst Zeuge eines interessanten Disputes. Eine
stark unter intolerantem Einfluss stehende Schulbehtrde hatte einen
Gymnasiallehrer wegen Kundgebung darwinistischer Ansichten seines
Lehramtes entsetzt. Hieriiber sprach ein Freund der Geistesfreiheit in
einer Gesellschaft seine entschiedene Missbilligung aus. Der Lehrer habe
die Kundgebung nicht in mutwilliger Weise gemacht, sondern mit dem
angemessenen Takte, in einer wissenschaftlichen Ferienarbeit, die fiir ein
reifes Publikum bestimmt gewesen sei. Trotzdem, fuhr ein anderer
dazwischen, trotzdem ist die Absetzung durchaus berechtigt und angezeigt
gewesen. Denn Ansichten, wie sie der Gemassregelte verlautbart habe,
zerstoren den Glauben und damit auch die Sittlichkeit; wie soll diese
bestehen, wo kein Glaube mehr vorhanden ist? Der also Angefahrene war
ein Schalk und gab sich den Anschein, als ob er sich durch die Argumente
des Gegners in die Enge getrieben und zu einem dialektischen Verzweif-
lungssprunge gezwungen fiihle. Die Freiheit der Forschung und Lehre
geht mir iiber alles, erwiderte er, und wenn die Gesittung nicht neben
ihr bestehen kann, so. gebe ich schliesslich die Gesittung preis.

Schone Eroffnung, einsichtiger Entscheid ! klang es ihm entgegen. Die
Gesittung wollen Sie preisgeben!? wissen Sie nicht, was uns bevorstiinde,
wenn das Sittengesetz der ginzlichen Missachtung anheimfallen wiirde, wenn
alle anfingen zu toten und zu verletzen, zu rauben und zu stehlen, zu ligen
und zu betriigen u.s. w.? Da wiirde die Gesellschaft ,in ihre Atome
sich auflgsen, es wiirde das Ende aller menschlichen Dinge iiber uns
hereinbrechen, es wiirde das menschliche Dasein ,arm, einsam, schmutzig,
kurz und tierisch“ werden. Schrecken Sie nicht vor dieser Aussicht zuriick?
wollen Sie nicht alles tun, damit sie uns erspart werde? Fiihlen Sie
sich nicht widerlegt? Nein, ich fiihle mich nicht widerlegt, meinte der
Widerpart mit ironischem Lécheln; ich danke Ihnen vielmehr fiir die
Bereitwilligkeit, mit der Sie die gebotene Gelegenheit, sich selber zu
widerlegen, ergriffen haben. Der Zerfall der Gesittung wiirde uns in der
Tat die schrecklichsten Aussichten eroffnen, von denen Sie gesprochen
haben; Sie finden es undenkbar, dass ein Mensch gegen dieselben gleich-
giiltig sei und nicht das Notige tun wolle, um sie der Menschheit zu
ersparen. Was sagen Sie damit? Sagen Sie damit nicht, dass die
Erkenntnis der schrecklichen Folgen allgemeiner Sittenlosigkeit dem
sittlichen Willen des Menschen Wurzel und Halt geben koénne; dass
darum die Achtung vor dem Sittengesetz auch dann nicht dahinzu-
schwinden braucht, wenn es nicht mehr als Gebot einer iibermenschlichen
Macht erscheint; dass der Glaube nicht das allein mégliche Fundament
der Gesittung ist!?



130

In nichts anderem als in der ndheren Ausfiihrung dieser Gedanken,
mit welchen der Freund der freien Forschung und Lehre seine Sache
schliesslich- verteidigte, besteht die positivistische Moralphilosophie, die
wissenschaftliche Ethik unserer Zeit. Als Theorie der Ordnung
des menschlichen Zusammenlebens und Zusammenwirkens
zeigt sie, wie die Entfaltung der menschlichen Gesittung den wichtigsten
unter den Faktoren schuf, die es der Menschheit oder wenigstens einem
grossen Teil derselben ermoglichten, aus halbtierischer Unkultur zur
Kultur emporzuklimmen und sich Verhiltnisse zu schaffen, unter denen
eine immer grossere Zahl der Menschen ihr Leben zu normaler Dauer
und héchstmoglicher Fiille zu entfalten und bei einem immer grosseren
Uberschuss der Freuden iiber die Leiden zu vollziehen vermag. Als
Psychologie der sittlichen Gefiihle sodann weist die wissen-
schaftliche Ethik nach, wie die Erkenntnis der Bedeutung sittlicher
Ordnung sich in den menschlichen Seelen wirksam zu erweisen vermag;
wie sie den Menschen bestimmen muss, mitzuhelfen an der Aufrecht-
erhaltung der Justiz und des offentlichen sittlichen Urteils, d. h. derjenigen
Michte, durch welche jedem die Nachachtung des Sittengesetzes dusserlich
auferlegt, geboten ist; und wie schliesslich die sittliche Handlungsweise
dem Menschen auch innerlich auferlegt wird, d. h. durch das eigene
Gewissen selbst dann geboten erscheint, wenn sie dem richtenden Urteil
der menschlichen Umgebung entriickt ist.

So befreit uns die wissenschaftliche Ethik von der Besorgnis, als
miissten die Volksschichten, welche die Glaubensanschauungen nicht mehr
zu teilen vermogen, der moralischen Verwilderung anheimfallen. Sie
begriindet die Hoffnung, dass auch die Ungldubigen nicht Gewissenlose
sein werden. Sie zeigt uns Mittel und Wege, auch sie fiir die Gesittung
zu gewinnen, zur Erfiillung der moralischen Pflicht heranzuziehen.

Damit wird nicht bloss die Sache der Moral gefordert, sondern auch
dem grossen Gute der Gedankenfreiheit der beste Schutz geschaffen sein.
Denen, welche dieses Gut uns rauben wollen, wird der Vorwand genommen
sein, im Interesse eines noch hoheren Gutes, im Interesse der mensch-
lichen Gesittung, zu handeln. Sie werden fiir ihr Unterfangen nach einem
andern Vorwand suchen miissen, aber keinen finden. Sie werden sich
schliesslich dazu verstechen miissen, dem menschlichen Denken den
ungehinderten Lauf zu lassen, auch dem Ungliubigen Duldung zu
gewdhren.

Aber auch dem Ungldubigen kann es nicht mehr einfallen, den
Glauben bedriicken zu wollen. Jener pfiffische, intolerante Atheismus
wird nicht mehr gedeihen kdnnen, wie er aus dem Systéme de la nature



131

des Barons von Holbach zu uns spricht und wie er unter den Schreckens-
ménnern der franzdsischen Revolution einige Verbreitung hatte, welche
glaubten das Christentum mit Gewalt ausrotten zu sollen, um fiir die
Gesittung Raum zu schaffen. Die von der wissenschaftlichen Ethik
ausgehende echte moralische Aufklirung ldsst zwar die Religion nicht
als die einzige und ausschliessliche Grundlage der Moral gelten,
aber sie leugnet auch nicht, dass sie als solche Grundlage sich erweisen
konne. Sie verkennt nicht, wie vicle Menschen in der Tat aus ihren
religiosen Anschauungen Weckung und Stirkung der Kraft schépfen,
mit der sie der Versuchung zum Bosen zu widerstehen haben. Die
ethische Aufklirung gebietet darum Achtung vor jeder aufrichtigen
Glaubensiiberzeugung und verbietet nur, sie mit Zwang auch bei denjenigen
aufrecht erhalten und pflanzen zu wollen, bei denen sie nicht mehr natur-
wiichsig zu bestehen und zu wachsen vermag.

Und so ist denn die moderne positivistische Moralphilosophie nicht
bloss bestimmt, dem Widerstreit zwischen den Trégern verschiedener Welt-
anschauungen alle verderbliche Leidenschaft zu benehmen, sie tut sogar
noch ein mehreres, um die Gesellschaft zu befrieden, die Gemiiter zu
einigen. Sie legt ja den geistigen Grund bloss, auf dem alle, welchen
Glaubens sie auch sein mogen, sich zusammentun konnen; sie ldsst die
Idee leuchten, der jeder in seiner Weise zu dienen sich verpflichtet fiihlen
muss. Es ist die Idee stetiger Vervollkommnung des Menschheitslebens
durch immer bessere Nachachtung und immer bessere Ausgestaltung der
sittlichen Ordnung. Der Ungliubige wird dieser Idee um ihrer selbst
willen sich dienstbar erkliren, der Gliubige, weil er sie fiir den Ausdruck
gottlichen Willens hilt. Diese Verschiedenheit in der Auffassung wird
keinen von beiden hindern, im andern einen Mitarbeiter am gleichen Werke
zu erblicken und zu schiitzen; sie werden sich beide des schonen Wortes
erinnern :

Dien’ jeder ihm nach seiner Weis’!

Gering ist aller Worte Preis,
Die Tat nur kann ihn loben.

Noch ist das Zeitalter ethischer Aufklirung nicht in den vollen,
hellen Tag getreten, aber sein Morgengrauen hat begonnen; heute schon
weben und leben seine Ideen in halbbewusster Gestalt in Millionen von
Geistern; die Ideen zu ganzer Klarheit zu bringen, ist Sache wissen-
schaftlicher und literarischer Arbeit, der, so steht zu hoffen, auch die
‘schweizerische Lehrerschaft in ihrer grossen Mehrzahl Mithiilfe und Teil-
nahme entgegenbringen wird. :



	Gesittung und Gedankenfreiheit

