
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 5 (1895)

Heft: 1

Artikel: Gilg Tschudi

Autor: Oechsli, W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788382

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788382
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gilg Tschudi.

Akademische Antrittsrede von Prof. W. O e oh s li.

Ausländer, die um die Wende des 15. und 16. Jahrhunderts auf
die Schweiz zu sprechen kommen, lieben es, sie als ein Land von Wilden
zu bezeichnen, in dem nur die Kunst der Waffen gepflegt werde. Aber
wenn auch die Kraft, mit der die alten Eidgenossen Spiess und Hellebarte

führten, sich den Fremden in erster Linie bemerklich machte, so

ganz sind sie doch nicht im rauhen Waffenhandwerk aufgegangen. Ja
unmittelbar aus ihren Kriegstaten heraus sind zwei Geistesblüten

entsprungen, wie wir sie damals in gleich kräftiger Entwicklung bei keinem
andern deutschen Stamme finden, ich meine das historische Volkslied,
das wie ein fortlaufendes Epos die ruhmvollen Kämpfe unserer Väter

begleitet, und dann eine nationale Geschichtschreibung, wie sie eben nur
da gedeihen konnte, wo ein mächtig pulsi rendes Völkerleben vorhanden

war. Anhebend mit dem Winterthurer Mönch, der uns die Schlacht am
Morgarten erzählt, dem unbekannten Berner Geistlichen, der das farbenreiche
Bild des Laupenerkrieges entworfen hat, dem Zürcher Bürger, der im
Auftrag des Ritters Eberhard Müllner die Nöte der Mordnacht und der
wiederholten Belagerungen der Vaterstadt schildert, entfaltet sich dieselbe

im 15. Jahrhundert in den Chronisten Justinger, Fründ, Thüring
Fricker, Schilling, Etterlin u. a. immer reicher, bis sie unter dem

erfrischenden Hauche des Humanismus und der Reformation in den

Werken Anshelms, Vadians, Kesslers, Bullingers, Stumpfs und Tschudis
ihre glänzende Höhe und leider auch für lange ihren Abschluss

gefunden hat.
Die Palme unter den altern Geschichtschreibern der Schweiz ist von

jeher Gilg Tschudi gereicht worden, an dem sich Schiller zum Teil
begeistert und von dem Goethe gesagt hat, dass man einen trefflichen
Menschen tüchtig heraufbilden könnte, ohne dabei ein anderes Buch zu
brauchen, als etwa Tschudis schweizerische oder Aventins bairische

Chronik.
Schweiz, pädagog. Zeitschrift. 1895.



2

Tschudis Leben und Wirken ist schon öfters Gegenstand eingehender

Darstellung geworden. Schon im Anfang unseres Jahrhunderts hat
ihm Ildefons Fuchs ein biographisches Denkmal in zwei Bändchen gesetzt ;

in den Fünfziger Jahren widmete ihm Jakob Vogel wieder ein ganzes
Buch, und 1871 veröffentlichte der treffliche Blumer im Glarner Jahrbuch

ein drittes Lebensbild, dem er eine Würdigung Tschudis als

Geschichtschreiber nachfolgen liess. Wenn ich es trotzdem wage,
Ihnen noch einmal Leben und Werke des grossen Glarners in
Kürze vorzuführen, geschieht es, weil ich teils durch eigene Studien
auf eine von den bisherigen Biographen abweichende Auffassung
namentlich des Politikers Tschudi gekommen bin, teils weil ich
dem Andenken zweier hochverdienter, zu früh von uns geschiedener

Mitglieder unserer Alma Mater durch die Verwertung ihrer Tschudi-

forschungen eine Huldigung darbringen möchte. Es ist Salomon
Vögelin, der zuerst durch eine ins minutiöseste Detail eindringende
Untersuchung die Bedeutung Tschudis als Epigraphiker gegenüber den

Angriffen einer Autorität wie Mommsen gesichert, der dann die

Leistungen des Mannes auf dem Gebiet der Altertumskunde überhaupt
aufgehellt hat und endlich über einer grossen Arbeit, die uns über Tschudis

Art der Urkundenbenutzung zuverlässigen Aufschluss geben sollte, vom
Tod ereilt worden ist. Aus verschiedenen Bemerkungen in derselben

geht mit Gewissheit hervor, dass Vögelin über die von Tschudi zu
genealogischen Zwecken vorgenommenen Urkundenfälschungen in vollem

Umfang im klaren war und die Beweise dafür beigebracht haben würde,
wenn ihm das Schicksal die Fertigstellung seiner Untersuchung vergönnt
hätte. Die scharfsinnigen Ausführungen eines deutschen Gelehrten, Prof.
Schultes, der jüngst jene Beweise in aller wünschbaren Vollständigkeit
erbracht hat, sind daher den Schweizerhistorikern keineswegs unerwartet
gekommen. Dass sie auch den ausgezeichneten Mann, dessen Nachfolger
zu sein mir die unverdiente Ehre zu teil geworden ist, GeorgvonWyss,
nicht überrascht haben, beweisen die Zweifel, die er schon vor 30 Jahren
seinem Freunde Blumer an der Echtheit der beiden ersten hier in Frage
kommenden Urkunden brieflich mitgeteilt hat, beweist sein 1889 erschienenes

vorzügliches Neujahrsblatt über den Tschudiautographen in der

Stadtbibliothek, worin er Tschudi unumwunden als den Urheber jener
zwei Urkunden hinstellt, beweist endlich ein in seinem Nachlass gefundener

Aufsatz*), worin er, für seinen pietätvollen Charakter bezeichnend,

gesteht, dass er jene Forschungen nur deshalb nicht weiter verfolgt habe,

*) Seitdem publizirt im Jahrbuch des hist. Vereins Glarus, 30. Heft, 1895.



3

um dem Ruhm des Aegidius keinen Schatten anwerfen zu müssen, dass

er im übrigen Schultes Ergebnisse nur unterschreiben könne.
Gewiss ist es für uns schmerzlich, dass, nachdem Tschudis Erzählung

vom Rütlibunde und von Wilhelm Teil, mit der unsere Kindheit genährt
worden ist, als historisch unhaltbar hat aufgegeben werden müssen, nun
auch noch eine Tatsache konstatirt wird, die ihm als Menschen wie als

Forscher einen schweren Makel aufprägt. Wohl dürfen wir auf
mildernde Umstände plädiren. Das 16. Jahrhundert hat gleich dem Mittelalter

solche Dinge mit andern Augen angesehen, als wir. Wer hat den

Urkundenbetrug in grossartigerem Masstab betrieben als die Kirche,
von der römischen Curie hinunter bis zum einsamen Bergklösterlein? Die
Reichsstadt Bern und der Herzog Rudolf von Osterreich haben mittelst
gefälschter Privilegien sich Rechte gesichert, die auf zweifelhaftem Grunde

ruhten, und einer der berühmtesten Gelehrten Deutschlands im 16.

Jahrhundert, der Abt Trithemius von Sponheim, hat sich in seinen Geschichtswerken

Erfindungen und Fälschungen zu schulden kommen lassen, gegen
welche diejenigen Tschudis Stümpereien eines Anfängers sind. Diese

Beispiele, die sich leicht vermehren Hessen, sollen die moralische Ver-
irrung unseres Aegidius keineswegs aus der Welt schaffen. Auch das

16. Jahrhundert hat zwischen Lüge und Wahrheit zu unterscheiden

gewusst. Aber sie lehren doch, dass wir an ihn einen mildern Masstab
als den heutigen legen dürfen und müssen.

Georg von Wyss ist nicht bloss allem Anschein nach der erste, der

jene Fälschungen wenigstens zum Teil erkannte, er hat auch durch eine

äusserst sorgfältige Untersuchung Licht gebracht in Tschudis Arbeiten
über das KlosteriEinsiedeln und in überzeugender Weise geschieden, was
darin alte originale Quelle und Tschudis eigene Zutat ist. Eine weitere
Tschudiarbeit neuern Datums, die ich nicht übergehen darf, ist der treffliche

Aufsatz von Staatsarchivar Herzog über die Beziehungen des

Chronisten zum Aargau, worin alles gesammelt ist, was sich über Tschudis

zweimaligen Aufenthalt in Baden beibringen Hess.

Gilg Tschudi entstammte einer Familie, die seit einem
Jahrhundert die angesehenste in Glarus war. Die von ihm überlieferten
Urkunden führen den Stammbaum derselben in einer Lückenlosigkeit, um
welche die mächtigsten Dynastien Europas sie beneiden dürften, bis in
den Anfang des 10. Jahrhunderts zurück und lassen sie vom Stammvater
an bis 1253 in ununterbrochenem Besitz der höchsten Würde des Tales,
des Meieramtes der Herrin desselben, der Äbtissin von Säckingen,
erscheinen. Alle diese Meieramtsurkunden samt allen damit in irgend



4

einer Weise zusammenhängenden Dokumenten sind aber von Schulte als

Fälschungen erwiesen worden, und alle darauf gegründeten Angaben sowohl

in der Familiengeschichte der Tschudi, als auch in der glarnerischen Landes-

geschichto sind einfach zu streichen.

Immerhin lassen sich die Tschudi an der Hand echter Urkunden
bis 1289 zurückverfolgen. Der ursprüngliche Sitz des Geschlechtes, das

sich von der Masse der säckingischen Eigenleute, welche die Einwohner
des Tales bildeten, in nichts unterschieden zu haben scheint, war Linttal.
Von dort aus scheint sich dasselbe nach den vordem Gemeinden des

Landes, nach Schwanden und Glarus verpflanzt zu haben.

Der erste Angehörige desselben, der eine bedeutende Rolle in der
Geschichte seiner engern und weitern Heimat spielte, war Gilgs Urgross-

vater, Jost Tschudi, der von 1419—1454 fast ununterbrochen als

Landammann an der Spitze von Glarus stand und als Freund und

Gesinnungsgenosse Ital Redings neben diesem als eine der markantesten

Gestalten des alten Zürichkrieges, im Rat wie im Felde, erscheint. In
der zweiten Hälfte tritt Josts Sohn, Hans Tschudi, besonders hervor,
als Anführer der Glarner in der Schlacht bei Murten und als

Landammann in den Jahren 1483—94.
Hans Tschudi hinterliess mehrere Söhne. Der älteste, Markward,

der Vater Valentins, des Nachfolgers Zwingiis in der Pfarrei Glarus,
starb im besten Mannesalter, so dass die Erziehung seines Sohnes seinem

Bruder Ludwig zufiel. Ludwig Tschudi ist der Vater unseres
Chronisten. Nach dem wenigen, was wir von ihm wissen, war derselbe

ein Kriegsmann von bewährter Tapferkeit und Einsicht. Im Schwabenkrieg

trug er das Landesbanner und bestand in der Schlacht am Schwaderloch

einen Zweikampf mit einem deutschen Edelmann in rühmlicher Weise.
1513 befehligte er das Glarnerkontingent in einem Heere, das die

Tagsatzung der Besatzung zu Novara zu Hülfe schickte, und kämpfte als

Hauptmann eines Fähnleins bei Marignano mit. Zur Landammannwürde

gelangte er nicht, wohl deshalb, weil seine Vettern Heinrich und Jost

Tschudi, die beide dieselbe wiederholt bekleideten, ihm den Weg dazu

versperrten. Dagegen war er 1510 Landvogt in den freien Amtern und
vertrat seit 1507 öfters seinen Kanton auf der Tagsatzung.

Der „Vogt" Tschudi, wie Ludwig im Gegensatz zu seinen Vettern,
den Ammännern Heinrich und Jost, genannt wurde, hatte von seiner

ersten Gemahlin, Margarethe Kilchmatter, fünf Söhne, Fridolin, Ludwig,

Meinrad, Peter und Gilg, denen später noch sechs weitere

aus zweiter Ehe nachfolgten. Höhere Bildung scheint er nicht besessen

zu haben, doch wusste er dieselbe an andern zu schätzen. Er benutzte



5

die Anwesenheit Zwingiis, der seit 1506 als junger strebsamer Pfarrer
in Glarus weilte, um ihm die Erziehung seiner Söhne und seines Neffen
anzuvertrauen. Ob auch die altern, Fridolin, der bei Marignano gefallen
sein soll, Ludwig und Meinrad, die sich fremden Kriegsdiensten
widmeten, von Zwingli unterrichtet worden sind, ist zweifelhaft, gewiss
dagegen, dass die beiden jungem aus erster Ehe, Peter und Gilg, sowie
ihr Vetter Valentin von ihm die Anfangsgründe des humanistischen
Wissens empfangen haben. Er war es wohl auch, der den Vogt Tschudi
veranlasste, sie zur weitem Ausbildung seinem Freunde Glarean zu
überlassen, unter dessen Leitung sie ihre Studien zunächst in Basel, dann
in Paris fortsetzten. Auch in der Fremde gaben Peter und Valentin
ihrem alten Lehrer fortwährend Rechenschaft von ihrem Tun und Lassen
in Briefen, die ihre tiefe Anhänglichkeit und Verehrung für Zwingli
bekunden. Der Reformator muss in der Tschudischen Familie wie zu
Hause gewesen sein; noch in Zürich machte er bei dem etwas kargen
und gestrengen Vater den Fürsprecher für Sohn und Neffen, und die
reformatorische Bewegung hatte schon begonnen, als er im Herbst 1522
seinen Lieblingsschüler Valentin selber in das Pfarramt Glarus einführte,
wobei ihn Glarean bat, seine Abwesenheit bei den Tschudis zu
entschuldigen. Als die eidgenössische Tagsatzung im Sommer 1523 Zwingli
gleichsam ächtete, indem sie seine Verhaftung befahl, wo er sich betreten
lasse, bot ihm der älteste Sohn des Vogtes, Ludwig Tschudi der jüngere,
der inzwischen ein berühmter Kriegshauptmann geworden war, ein sicheres

Asyl in Glarus an.
Damit hörte aber das vertrauliche Verhältnis der Tschudi mit dem

Reformator plötzlich auf. Mochte Vogt Ludwig den Ideen seines
geistliehen Freundes und Beraters Beifall gezollt haben, solange sich
dieselben auf dem Gebiet der reinen Theorie bewegten, von dem Augenblick
an, da sie sich zur Tat umsetzten, da sie zur kirchlichen Revolution,
zur offenkundigen Ketzerei führten, wandte er sich, wie Glarean, Beatus
Rhenanus und so manche andere Freunde Zwingiis, mit seiner ganzen
Familie erschreckt von ihm ab. Selbst Valentin brach alle Beziehungen
zu dem Manne, den er noch eben als seine Sonne, sein Heil gepriesen
hatte, ab. Einzig Peter folgte seinem Lehrer in alle Konsequenzen
nach und ist darüber vermutlich mit Vater und Brüdern zerfallen. Er
siedelte nach Chur über, wo er noch 1529 und 1530 Briefe mit Zwingli
wechselte. Dann ereilte den zu den schönsten Hoffnungen berechtigenden
jungen Gelehrten ein früher Tod.

Der jüngste von den fünf Söhnen erster Ehe, der am 5. Februar
1505 geborene Agidius, oder, wie er sich gewöhnlich auf gut schweizer-



6

deutsch schrieb, Gilg, trat dagegen völlig in die Fusstapfen des Vaters.
Schon mit 11 Jahren kam er aus der Obhut Zwingiis in diejenige Gla-

reans, so dass schon deshalb der Einfluss des Reformators auf ihn kein
nachhaltiger sein konnte. Dass Zwingli immerhin auch sein Herz

gewonnen hatte, zeigt der einzige Brief, der sich von Gilg an ihn
erhalten hat.

Als Peter und Valentin Ende 1516 nach Paris abgingen und auch
Glareans Übersiedlung nach der französischen Hauptstadt in Aussicht
stand, wandte sich der Knabe in einem lateinischen Schreiben an Zwingli
in Einsiedeln mit der flehentlichen Bitte, ihn zu sich zu nehmen, da
er bei niemand lieber sein möchte, als bei ihm; sonst müsse er
wahrscheinlich nach Hause und werde alles Gelernte wieder vergessen. Seine
Bitte blieb, wir wissen nicht aus welchem Grunde, unerfüllt. Über
seinen femern Studiengang ist nichts Sicheres bekannt. Nach der
allgemeinen Annahme soll Gilg 1517 Glarean nach Paris gefolgt und 1520
nach Hause zurückgekehrt sein. In diesem Jahre, also als 15 jähriger
Knabe, will er in Konstanz die römische Inschrift über den Wiederaufbau
des Kastells Oberwintertur kopirt haben, eine Angabe, die von dem

ungewöhnlich früh erwachten Forschungstrieb Gilgs zeugte, wenn sie

nicht dadurch verdächtig würde, dass er zugleich seine selbsterfundene

Ergänzung der Inschrift als Aufzeichnung von dem damals angeblich
noch unversehrten Steine ausgibt. Jedenfalls wandte sich der reich
begabte Jüngling frühzeitig historisch-antiquarischen Forschungen über
seine Heimat zu, zu denen ihm sein Lehrer Glarean die ersten Anregungen

gegeben hatte, und exzerpirte aus den Autoren des Altertums
alles, was sie über das Gebiet der Schweiz und ihre Umgebung
enthielten. Mit diesen Studien wechselten Gebirgsreisen in einem Umfang,
wie sie damals noch wenig in Übung waren. So überschritt er im Frühjahr

1524 unter Lawinengefahren den Grossen St. Bernhard. Ausserdem
besuchte er den Rhonegletscher, den Gotthard, Lukmanier, Splügen,
Septimer, Julier und andere Pässe, wobei er die durchwanderten Gegenden
skizzirte und auf Land und Volk ein scharfes Auge hatte. Die
Fracht dieser Forschungen und Wanderungen war Tschudis Erstlings-
arbeit: „Die urallt warhaftig Alpisch Rhetia", die im wesentlichen 1528
vollendet war, sowie eine Schweizerkarte, welche die einzige ihr
vorausgehende des Zürcher Arztes Conrad Türst in Bezug auf Genauigkeit der
Anlage weit übertraf.

Zugleich warf sich aber der junge Mann mit Leidenschaft in den

Kampf der religiösen Parteien, der inzwischen in seiner Heimat
entbrannt war. Seit die von Zwingli entfachte Bewegung auch Glarus



7

ergriffen, war der alte Vogt Ludwig Tschudi vermöge seines Ansehens

das Haupt der eifrigen Altgläubigen geworden, die um jeden Preis Glarus

der Neuerung zu verschliessen trachteten. Kraft einer knappen Mehrheit

von 33 Stimmen gab auf ihr Betreiben die Landsgemeinde noch am
15. März 1528 den V katholischen Orten die schriftliche Zusage, beim

alten Glauben zu verbleiben und gegen die neue Lehre mit Strafen

einzuschreiten. Als sich trotzdem schon im Mai die Mehrheit auf seiten

der Reformation neigte, bestritt die altgläubige Minderheit unter Ludwig
Tschudis Führung der Landsgemeinde das Recht, neue Beschlüsse in
betreff des Glaubens zu fassen, da sie sich durch ihre Zusage gegenüber
den V Orten gebunden habe, und suchte durch Anrufung der Hülfe der

letztern das Land dem Katholizismus zu erhalten. In diese erbitterten

Kämpfe der Jahre 1528 und 1529 fällt Gilg Tschudis erstes öffentliches

Auftreten. Dank seiner Gewandtheit in Wort und Schrift wurde er
trotz seiner Jugend an der Seite des Vaters ein Wortführer der Katholiken.

Noch existiren zwei äusserst heftige Parteischriften gegen die

neugläubigen Glarner und ihre Beschützer, die Zürcher, „bei denen der

Teufel mehr Zeichen denn Christus wirke", vom September 1528, die

allem Anschein nach von dem 23jährigen Gilg verfasst oder mindestens»

unter seiner Mitwirkung zu stände gekommen sind. Im November des

gleichen Jahres wurde er mit seinem Vater und vier andern Glarnern
als Vertreter der Altgläubigen auf die Tagsatzung geschickt. Wie hoch

man in den Reihen der katholischen Partei das Talent des jungen
Mannes schätzte, zeigt auch, dass der von Zürich nicht anerkannte Fürstabt

Kilian von St. Gallen sich für eine Gesandtschaft, die im Mai 1529

seine Anerkennung vor dem zwiefachen Landrat in Glarus betreiben

sollte, die Instruktion von Gilg Tschudi aufsetzen Hess.

Da die V Orte gegenüber Zürich und Bern nicht wagen durften,
den wiederholten Begehren der katholischen Glarner um bewaffneten

Beistand Folge zu leisten, so mussten diese im Frühling 1529 schliesslich

die Hand zu einem Vergleiche bieten, der den Entscheid über Bilder
und Messe in das Belieben der einzelnen Kirchhören stellte. Wohl infolge
dieses Kompromisses wurde gleichzeitig Gilg Tschudi trotz seiner eifrigen
Parteinahme von der überwiegend reformirten Landsgemeinde zum Landvogt

von Sargans gewählt.
Im Beginn des Jahres 1530 trat der 25 jährige sein erstes Amt an.

Seiner bisherigen Vergangenheit getreu, setzte Gilg in der Grafschaft

Sargans, einer gemeinen Herrschaft der VH alten Orte ohne Bern, der

Glaubensneuerung, die das mächtige Zürich auch dort mit allen Mitteln
durchzuführen trachtete, zähen Widerstand entgegen. Die Abstimmungen



8

über den Glauben, die der erste Kappelerfriede den Gemeinden gestattete,
suchte Tschudi, der stets im engsten Einverständnis mit den V Orten
handelte, möglichst zu gunsten der Katholiken zu lenken. Den Befehlen
Zürichs setzte er die Erklärung entgegen, dass er aller VII Orte Knecht
sei und sich nach dem Entscheid der Mehrheit zu richten habe. So

vertrieb er trotz Zürichs Einsprache den Pfarrer Martin Mannhard von
Flums, einen hitzigen, nicht sehr taktvollen Verfechter der Reformation,

wegen Gotteslästerung und behandelte überhaupt die Neugläubigen in
der Grafschaft mit so sichtlicher Ungunst, dass der geheime Rat von
Zürich im Februar 1531 beschloss, gegen ihn in Glarus wegen parteiischer

Justiz Klage zu führen und, wenn irgend möglich, seine

Entsetzung zu betreiben.
Als die reformirten Stände im Mai 1531 eine allgemeine Verkehrssperre

gegen die V Orte verhängten, legte Tschudi, im Gegensatz zu
andern Glarner Vögten, die Weisungen Zürichs, die Sperre ebenfalls zu
handhaben, unbeachtet bei Seite und bewirkte beim Ausbruch des zweiten

Kappelerkrieges, dass die Landschaft trotz der Gegenanstrengungen der
reformirten Partei sich neutral erklärte und selbst die Vörtischen Boten,

• die österreichische Hülfe anrufen sollten, ungehindert durchpassiren Hess.

Tschudi vermittelte selber zum Teil den Verkehr zwischen den V Orten
und den österreichischen Vögten im Vorarlberg und besetzte im
katholischen Interesse Schloss und Kloster Pfävers, dessen Abt auf Zürichs
Seite getreten war. So war es nicht zu verwundern, dass ein zürcherischer

Beamter sich äusserte, der Landvogt von Sargans handle an seinen

Herren als ein „Mörders Böswicht" und müsse „unter der Klinge
durchlaufen". Die Siege der V Orte bei Kappel und am Gubel enthoben ihn
solcher Gefahren.

Man hat Tschudi bisher gewöhnlich als ein versöhnliches, gleichsam
zwischen und über den Parteien stehendes Element in den schweizerischen

Glaubenskämpfen betrachtet und ihm sogar das Epitheton eines

zweiten Nikiaus von Flüe zuerteilt. Sehr mit Unrecht. Wenn seine

Selbstbeherrschung bis zur Verstellung ging und er seine Ziele mehr auf
Schleichwegen verfolgte — „Dieser Tschudi ist ein Fuchs", schrieb

Mannhard einmal nach Zürich —, so war er den Reformirten nur ein

um so gefährlicherer Gegner. In einer Beziehung dachte Tschudi
allerdings patriotischer als die Lenker der V Orte. Er ermahnte diese zur
Zeit des Friedensschlusses, Konstanz, die Bundesgenossin der reformirten
Städte, nicht zu „verschupfen " und es durch Auflösung jenes Bündnisses
Österreich in den Rachen zu werfen, da er aus dem Verhalten dieser

Macht während des Krieges die Überzeugung gewonnen habe, dass es



9

ihr nicht sowohl um Unterstützung der Katholischen, als um die
Zerstörung der Eidgenossenschaft zu tun gewesen sei. Aber nach innen
hätte er eine viel rücksichtslosere Ausbeutung des Sieges gewünscht
und er erblickte in dem frühen Tode des Luzerner Schultheissen Golder
und anderer Führer der V Orte, die den Sieg, den ihnen Gott verliehen,
nicht zur völligen Ausrottung des neuen Glaubens in der Eidgenossenschaft

benutzten, die gerechte Strafe des Himmels. An seinem Orte tat
er sein Mögliches. Unter dein Vorwand, dass der Landfriede
Glaubensschmähungen verbiete, veranstaltete er noch unmittelbar vor Ablauf seiner
Amtsdauer eine grosse Strafuntersuchung, infolge deren die evangelischen
Prädikanten im Sarganserlande trotz Glaubensfreiheit vertrieben und
zahlreiche Neugläubige getürmt und gebüsst wurden. Der Erfolg dieses

Strafgerichts zeigte sich darin, dass eine Gemeinde nach der andern mit
Mehrheit Rückkehr zum alten Glauben beschloss.

Ermutigt durch den Ausgang der Kappelerkriege kam auch in
Glarus die katholische Minderheit auf ihre frühere Absicht zurück, mit
Hülfe der V Orte die Mehrheit zur Rückkehr zum alten Glauben zu
zwingen, und Gilg Tschudi beteiligte sich bei diesem Reaktionsversuch
in erster Linie, wenigstens mit der Feder. Unter seiner Mitwirkung
verfasste die altgläubige Partei in Glarus einen förmlichen Feldzugsplan
für die V Orte, wobei sie jede Rücksicht auf die eigene Heimat bei
seite setzte und den Hass der Innerschweizer gegen ihre reformirten
Landsleute durch sorgfältige Zusammenstellung aller Feindseligkeiten, die
sich diese jenen gegenüber hätten zu schulden kommen lassen,
anzustacheln suchte. Die reformirte Mehrheit bemühte sich, den Sturm zu
beschwören, indem sie den Katholiken möglichst entgegenkam. Allein
diese verlangten kurzer Hand Austreibung aller evangelischen
Prädikanten und Herstellung von Bildern und Messe in sämtlichen Kirchen
des Landes. Gilg Tschudi war es, der diese Forderungen in ausführlichen

Klageschriften motivirte. Die V Orte liehen ihnen kräftige
Unterstützung, aber so weit, wie Tschudi und seine Gesinnungsgenossen es

wünschten, bis zum Entscheid mit den Waffen, wagten sie doch nicht
zu gehen. Da die evangelischen Glarner entschlossen waren, es darauf
ankommen zu lassen, mussten sich schliesslich die Katholiken im November
1532 mit einem Vergleiche zufrieden geben, der ihnen unter dem Patronat

der V Orte eine Sonderstellung gewährte, kraft deren Streitigkeiten
zwischen den beiden Konfessionen nicht durch Mehrheitsbeschlüsse der

Landsgemeinde, sondern auf dem Vertragswege zu regeln waren.
Sei es, dass der Anteil, den Gilg Tschudi an diesen Händeln

genommen hatte, mehr geheim blieb, sei es, dass man ihm denselben



10

sonst nicht verübelte, schon im Mai .1533 stellte ihn die glarnerische

Landsgemeinde, nachdem er vorübergehend in ein Dienstverhältnis zum

Abt von St. Gallen getreten war, wieder an die Spitze einer eidgenössischen

Vogtei, und zwar der wichtigsten, der Grafschaft Baden. Als

Landvogt von Baden wurde Tschudi gewissermassen eidgenössischer
Kanzler. Er hatte den Sitzungen der Tagsatzung, die seit der Glaubensspaltung

regelmässig in Baden abgehalten wurde, beizuwohnen, die

Ausfertigung ihrer Beschlüsse und Missiven zu überwachen und sie mit
seinem Siegel zu bekräftigen. Zu diesen eidgenössischen Geschäften

kamen die speziellen des Landvogts, der an Stelle der alten Landgrafen
über das Blutgericht zu sitzen, an manchen Fällen auch die niedere

Gerichtsbarkeit auszuüben, für die öffentliche Sicherheit zu wachen,
bewaffnetes Geleite zu geben, Zölle und Weggelder einzuziehen hatte
und dergl. Auch in Baden fühlte sich Tschudi wieder in erster Linie
als Vertreter der katholischen Orte. Er unterhielt für diese eigene
Kundschafter im Gebiet von Zürich und Bern, verfolgte die evangelischen

Prädikanten, die sich Äusserungen gegen den Katholizismus erlaubten,
als Landfriedensbrecher und suchte überhaupt die katholischen Interessen
bei jedem Anlass nach Kräften zu fördern. Argwöhnisch überwachte

Zürich seine Schritte ; aber die Mischung von Vorsicht und Energie, die

der junge Landvogt bei all seinem Tun an den Tag legte, sicherte ihn

vor allen Rekriminationen.
Überblickt man die vielgestaltige Tätigkeit Tschudis in Baden, so-

staunt man darüber, dass er gerade in diesen Jahren Zeit fand, seine

historischen Studien, die er auch als Landvogt von Sargans nicht ausser
acht gelassen hatte, in umfassendster Weise zu fördern. Schon hatte er
neben seiner Rhätia sich an eine Geschichte des römischen und
deutschen Reiches mit besonderer Rücksicht auf die schweizerischen Lande
gemacht, die in Bruchstücken und Kollektaneen bis 958 n. Chr. vorliegt.
In Baden stellte er nun seine Forschungen auf einen ganz neuen Boden?
indem er das reichhaltige eidgenössische Archiv, das sich dort befand,
durcharbeitete und seine intimen Beziehungen zu den benachbarten

Gotteshäusern Wettingen, Muri, Klingnau u. a. benutzte, um ihre
Urkunden- und Handschriftenschätze zu durchforschen. In Baden und

Umgebung, namentlich auf dem Boden des alten Vindonissa, fand er auch

Gelegenheit, seine im Knabenalter begonnenen epigraphischen Studien
fortzusetzen. Einen römischen Meilenstein vom Jahr 99 n. Chr., den
ein Bauer 1534 zu Wylen, unterhalb Baden, beim Pflügen entdeckte,
Hess er „von Wunders und alter Geschichten Anzeigung wegen" im
niedern Schloss zu Baden, seiner Amtswohnung, aufstellen. Silber- und



11

Goldmünzen, die zu Zurzach aufgefunden und ihm als dem bekannten
Liebhaber von Antiquitäten gebracht wurden, bildeten den Grundstock
seiner numismatischen Sammlung.

Da die Landvögte alle zwei Jahre wechselten, verliess Gilg Tschudi
Baden im Sommer 1535; und nun trat der Mann, der soeben eine

der wichtigsten eidgenössischen Stellen bekleidet hatte, als Reisläufer
in französische Dienste. Im Februar 1536 führte er eine Schar

Kriegsgesellen nach der Provence, obwohl die Tagsatzung die Werbung

aus Neutralitätsgründen strenge verboten hatte. Die Kriegsfahrt
Tschudis, die übrigens ganz unblutig verlief und nur vier Monate dauerte,

ging über Lyon und Vienne nach Narbonne, von da über Mmes, Aigues-
mortes, Arles, durch das Steinfeld der Crau nach Marseille. Er benutzte

dieselbe wiederum dazu, seine Inschriftenkenntnis zu erweitern. Eine

merkwürdige Gestalt, dieser schweizerische Reisläufer, der zu Lyon
allein 24 römische Inschriften kopirt, darunter die grosse Erztafel des

Claudius. Ein Besuch in Aventicum, der alten Hauptstadt Helvetiens,
beschloss diesen epigraphischen Beutezug. Die Fahrt fand indes für
Tschudi ein unangenehmes Ende. Als er auf der Heimkehr im Juni
1536 mit seinen Kriegsgesellen in Zürich einritt, wies ihn der Rat in
barscher Weise aus Stadt und Land, wohl nicht bloss deshalb, weil, wie

man nach Glarus entschuldigend schrieb, in seinem Benehmen bei den

bekannten Reisläuferverboten Zürichs eine Provokation gelegen habe,
sondern weil man auf diesen entschiedenen und schwer fassbaren Gegner

längst einen Zahn hatte. Seine Landsleute entschädigten ihn für die

Unbilde, indem sie ihn zum Mitglied des Rates wählten und zum erstenmal

als ihren Vertreter auf die Tagsatzung abordneten. Sonst begann

jetzt, von den Ratssitzungen und vereinzelten Sendungen auf die

Tagsatzung abgesehen, für Tschudi ein 13 jähriges Stillleben in der Heimat,
das vorzugsweise den Studien gewidmet war. Zunächst beschäftigte ihn
die Herausgabe seiner Rhätia, an die er nun die letzte Hand legte.
Im November 1536 sandte er das Manuskript samt der Schweizerkarte

nach Freiburg im Br. an seinen alten Lehrer Glarean, der zugleich ein

naher Verwandter seiner Gattin, Anna Stucki, war, in der ausgesprochenen

Absicht, dasselbe deutsch und lateinisch zu publiziren. Beatus Rhenanus

in Schlettstadt sollte als berühmter Kenner des germanischen Altertums
die Arbeit prüfen und, wie Glarean hoffte, die lateinische Übersetzung

besorgen. Der elsässische Gelehrte äusserte jedoch über verschiedene

Punkte derselben seine Bedenken und lehnte es schliesslich ab, sich mit
der Übersetzung zu befassen. Dafür trat Sebastian Münster, der
bekannte Kosmograph zu Basel, in den Riss. Nachdem ihm Glarean



12

zunächst Tschudis Schweizerkarte zur Publikation übersandt hatte, erbat
er sich vom Verfasser selber die Erlaubnis, den deutschen und lateinischen

Druck der Rhätia besorgen zu dürfen. Aus dem ungedruckten,
in dieser Sache zu wenig beachteten Briefwechsel zwischen Glarean und
Tschudi ergibt sich sozusagen mit Gewissheit, dass Tschudi diese Erlaubnis

gegeben hat, und dass alles, was er im Greisenalter über den angeblich

hinter seinem Rücken und gegen seinen Willen durch Münster
veranstalteten Druck der Rhätia erzählt hat, ein Märchen ist, mit dem er
sich gegen den Vorwurf decken wollte, Ansichten, die mit seinen spätem
nicht mehr stimmten, vorschnell ins Publikum geworfen zu haben.
Tschudis Erstlingsschrift, die im März 1538 deutsch und lateinisch samt
der Schweizerkarte zu Basel erschien, das einzige seiner Werke, das zu
seinen Lebzeiten gedruckt wurde, hatte grossen Erfolg in der Gelehrtenwelt,

da sie ein so völlig unbekanntes Gebiet, wie die Urgeschichte und

Topographie der Alpenvölker damals war, mit reichem gelehrtem Apparat
und in frischer, origineller Darstellung erhellte; sie erlebte 1560 eine
zweite Auflage. Glarean meinte, seit 1000 Jahren sei in topographischen
Dingen kein besseres Werk erschienen.

Im Vorsommer 1540 machte Tschudi eine italienische Reise,
die ihn über Mailand, Brescia, Verona, Padua, Bologna, Ravenna, Rimini,
Ancona, Terni, Otricoli und Bolsena nach Rom führte, wie sich aus
den zahlreichen Inschriften ergibt, die er bei diesem Anlass an Ort und
Stelle aufgezeichnet hat. Leider fehlt es uns an allen weitern
Aufschlüssen über Zweck und Verlauf dieser Romfahrt. Am ansprechendsten

wäre die Vermutung, dass sie im Zusammenhang mit Tschudis stets
weiter ausgreifenden archäologischen Forschungen gestanden habe. In
die vierziger Jahre fällt nämlich die erste lateinische Bearbeitung der
Gallia Cornata, wie sie Cod. 668 der Stiftsbibliothek St. Gallen darbietet,
ferner die Entstehung der Codices 661 und 1089 daselbst, die eine

gewaltige, aus Münzen, Inschriften und Autoren geschöpfte
Materialsammlung für eine römische Altertumskunde überhaupt enthalten und
den vollgütigen Beweis dafür ablegen, dass er in der Tat, wie sich

Glarean ausdrückt, „ein vielbelesener Mann und alles Altertums eifrigster
Erforscher* war. Bezeichnend für seinen antiquarischen Eifer ist auch

ein gegenseitiges Testament, das er mit dem gelehrten Luzerner Jost

von Meggen, päpstlichem Gardehauptmann, 1545 errichtete, wonach jeder
dem andern für den Fall seines Todes seine Münzsammlung vermachte.

Hand in Hand mit diesen Altertumsforschungen, die Tschudi einen ehren-

i ollen Platz unter den Humanisten des 16. Jahrhunderts sichern, ging eine

stete Vermehrung seiner mittelalterlichen Kollektaneen, die er so anlegte,



13

dass er für jedes Jahr ein oder mehrere Blätter bestimmte, auf die er
dann alles, was ihm an Urkunden oder Chroniknotizen zum betreffenden
Jahre erreichbar war, bald als Zitat, bald in vollem Text eintrug (Cod.
fab. im Stiftsarch. St. G.).

Der Ruf von Tschudis ausgebreiteter Gelehrsamkeit führte ihn mit
andern Forschern der Schweiz, die auf gleichem Gebiete tätig waren,
zusammen, und es ist ein schöner Zug in seinem Charakter, dass er im
wissenschaftlichen Verkehr zwischen Katholiken und Protestanten keinen
Unterschied machte und jedem Gleichstrebenden seine Schätze in
uneigennützigster Weise öffnete. So korrespondirte er mit Vadian und Bullinger
und teilte dem Basler Nikiaus Briefer 1540/41 zahlreiche Urkunden aus
den aargauischen Archiven mit. Vor allem aber hatte ihm Stumpf für
seine Schweizerchronik vieles zu verdanken. Er überliess dem gelehrten
Zürcher Pfarrer nicht bloss seine Sammlung helvetischer Inschriften zur
Verwertung, er gab sich auch die Mühe, die von Stumpf 1544 selber

aufgezeichneten, ihm jedoch unverständlich gebliebenen Walliser-Inschriften
lesbar zu machen, und stellte ihm die die Schweiz betreffenden Abschnitte
seiner Gallia, sowie seine chronologisch geordneten Urkunden- und
Chronikenauszüge zur Verfügung. Stumpf fand es nicht für nötig, in seiner
1547 erschienenen Chronik dieser Mitarbeiterschaft zu gedenken; da

Tschudi sich mit keinem Worte darüber beklagt, wohl aber über die

polemischen Abschweifungen Stumpfs ins konfessionelle Gebiet, muss

man wohl annehmen, dass diese Verschweigung seines Anteils an dem

grossartigen Werke auf seinen Wunsch erfolgt ist.
Obwohl Tschudi seit seiner Rückkehr aus Frankreich dem Staate

nur wenig Zeit und Kraft widmete, so galt er doch stets als ein Mann

von hohem Ansehen und Einfluss. Er war der einzige Glarner, der

direkt vom französischen König eine Pension bezog. Gegen Ende 1548

tritt plötzlich seine politische Tätigkeit wieder in den Vordergrund, und
auf Johanni 1549 wurde er von seinem Stande abermals zum Landvogt
von Baden gewählt. Auch die zweite Verwaltungsperiode Tschudis lässt
deutlich erkennen, dass das Amt nicht in der Hand eines gewöhnlichen
Mannes lag. Bemerkenswert ist namentlich die Energie, womit er durch
die regierenden Orte dem verwahrlosten Kloster Wettingen den Bruder
des ihm befreundeten Abtes Joachim von Einsiedeln, den St. Galler
Dekan Petrus Eichhorn, zum Abt aufdrängte und die Mönche unter
Androhung der Einkerkerung im Schloss zu Baden zwang, demselben

zu huldigen. Die Autorität, die er sich als Kenner von Urkunden und
rechtshistorischen Fragen erworben hatte, bewirkte auch, dass er 1550
in ausserordentlicher Mission den Auftrag erhielt, sämtliche Archive der



14

Gotteshäuser und Gerichtsherren im Thurgau zur Feststellung der
obrigkeitlichen Rechte zu durchsuchen, wobei selbstverständlich für seine

historischen Kollektaneen wieder ein bedeutender Gewinn abfiel.

In Tschudis Privatleben machte dieser zweite Aufenthalt in Baden

einen Einschnitt, indem während desselben im April 1550 seine Gattin
Anna Stucki starb, der er aber schon gegen Ende des Jahres in Barbara

Schorno, der Schwester des nachmaligen Landammanns Christof Schorno

von Schwyz, eine Nachfolgerin gab. Auch nach Ablauf seiner Amtsdauer

in Baden wurde der gewandte, kenntnisreiche Mann fortwährend

für wichtige Staatsgeschäfte in Anspruch genommen. Es gab kein
Streitgeschäft unter den eidgenössischen Ständen, in dem er nicht als Anwalt
einer Partei oder als erwählter Schiedsrichter tätig gewesen wäre. Von
besonderer Wichtigkeit wurde sein Auftreten 1555 in dem Konflikt, der

wegen der reformirten Loearner entstand und die Eidgenossenschaft
beinahe in einen neuen Religionskrieg gestürzt hätte. Tschudi anerbot als

Vertreter eines paritätischen Standes seine Vermittlung und wusste
dieselbe so geschickt einzurichten, dass den katholischen Orten, die er in

untergeordneten Punkten zum Nachgeben bewog, in der Hauptsache der

vollständigste Sieg zufiel, indem nicht nur die evangelischen Loearner
ihre Heimat verlassen mussten, sondern auch das Recht der Mehrheit
der Orte, in Glaubenssachen zu entscheiden, zur Anerkennung gelangte,

jenes für die Evangelischen so verhängnisvolle Prinzip, das Zürich und

Bern erst 1712 mit dem Schwerte beseitigen konnten. Die sogenannte
Vermittlerrolle Tschudis charakterisirt Glarean am besten, indem er nach

der Beendigung des Handels an ihn schrieb: „Hätten wir noch zwei
oder drei Tschudis in der Eidgenossenschaft, so wäre das Krebsgeschwür
derselben (die Ketzerei nämlich) geheilt."

Damit hatte Tschudis Ansehen als Staatsmann den Höhepunkt
erreicht. Papst Paul IV. hielt ihn für so bedeutend, dass er ihm seinen

Legaten in der Eidgenossenschaft, den Bischof von Terracina, durch ein
besonderes Schreiben empfahl. In Glarus selber war Tschudi 1554 zum

Statthalter, d. h. zum Stellvertreter des Landammanns, vorgerückt,
und er hoffte, demnächst zur höchsten Würde, die ihm sein Land bieten

konnte, emporzusteigen. Da sah er sich zu seiner bittern Enttäuschung
1556 einen Reformirten, Paul Schuler, vorgezogen, und damit trat ein

Wendepunkt in seinem Leben ein. Dass Tschudis Leidenschaftlichkeit
in konfessionellen Dingen sich trotz seines freundschaftlichen Verkehrs
mit protestantischen Gelehrten mit den Jahren keineswegs gemildert hatte,
beweist seine Ende der vierziger oder anfangs der fünfziger Jahre
entstandene Geschichte des Kappelerkrieges, sein abgerundetstes



15

historisches Werk, aber eine katholische Parteischrift durch und durch ;

scheut er sich doch nicht, das Ende seines einstigen Lehrers Zwingli in
tendenziöser Weise zu entstellen. Nun gesellte sich der verletzte Ehrgeiz

hinzu, um Tschudi zu einem verzweifelten Entschluss zu treiben.
Er hielt sich für berufen, das Krebsgeschwür zunächst in Glarus
auszuschneiden. Sollte darüber der Religionskrieg in der ganzen Eidgenossenschaft

entbrennen, um so besser; dann liess sich der Fehler, den die

Golder und Genossen unverzeihlicherweise nach der Schlacht bei Kappel
begangen hatten, wieder gut machen. Dass Gott denen, die „um seine

Ehre und den wahren Glauben zu erhalten, kriegten" wiederum „treulich
helfen und beistehen" werde, wie er später an Schwyz schrieb, daran
zweifelte er nicht. So rief er, im Verein mit einer Anzahl katholischer

Glarner, insbesondere seinem Stiefbruder Jost Tschudi und seinem

Schwager Altlandammann Bussi, insgeheim wiederum die Hülfe der V Orte

an. Die Lenker der Innerschweiz, die ihm alle eng befreundet, zum Teil
nah verwandt waren, gingen nur zu bereitwillig auf seine Pläne ein.

Die Zeit gestattet mir nicht, den juridischen Winkelzügen zu folgen,
durch die Tschudi aus den frühem Interventionen der V Orte in Glarus
das Recht zu ihrem erneuten Einschreiten herleitete. Genug, am 23.

Aug. 1556 stellte eine fünförtische Botschaft an die auf ihr Verlangen
versammelte Glamerlandsgemeinde in schroffster Form die Forderung,
die reformirten Prädikanten aus dem Land zu weisen und sich

unverzüglich nach Messpriestern umzusehen. Die Glarner beeilten sich, in den

zwei Kirchen von Linttal und Schwanden, wo die Messe aus Mangel an
Katholiken eingegangen war, dieselbe wieder herzustellen, und legten
ihren katholischen Mitlandsleuten gegenüber eine solche Nachgibigkeit an
den Tag, dass Tschudi selbst auf der Tagsatzung erklären müsste, sie

hätten sich nicht zu beklagen. Die V Orte Hessen die Sache einstweilen
in der Schwebe, und die Glarner zeigten ihr Entgegenkommen, indem
sie im Mai 1558 Tschudi zum Landammann wählten. So trat eine Art
Waffenstillstand ein, während dessen die Tagsatzung den neuen
Landammann mit dem Stadtschreiber Escher von Zürich nach Augsburg
sandte, um von Kaiser und Reich die Freigebung des Silberkaufs und
die Bestätigung der eidgenössischen Freiheiten zu erwirken. Diese
Gesandtschaft ist für Tschudis Nachruf verhängnisvoll geworden, während
sie ihm eine äusserliche Erhöhung seiner Ehre einbrachte. Sei es, dass

er die eingangs erwähnten Meieramtsurkunden auf diesen Anlass hin
anfertigte, sei es, dass er sie schon bei der Hand hatte, er legte sie dem
Kaiser in Augsburg vor und erlangte dadurch am 20. April 1559 die

Erhebung in den Adelstand, mit der besondern Vergünstigung, dass



16

Heiraten mit nicht adligen Frauen dem Range seines Geschlechts keinen

Eintrag tun sollten.
Der auf solchem Wege neu kreirte Edelmann hielt nun nach seiner

Rückkehr die Dinge für reif genug, um zum Äussersten zu schreiten.

Seit dem Oktober 1559 hielten die V Orte eine Reihe geheimer
Konferenzen ab, um sich über ihr Vorgehen gegen Glarus zu einigen. Luzern,
Schwyz und Unterwaiden waren entschlossen, gegen die neugläubigen
Glarner das Schwert zu brauchen, und weil sich voraussehen liess, dass

Zürich und Bern nicht ruhig zusehen würden, den Papst und Frankreich
um Hilfe anzugehen. Nur die Bedenken, die Uri und Zug hegten, und
die Bemühungen der übrigen Orte, auch Freiburgs und Solothurns, die
alles aufboten, um den Frieden zu erhalten, verhinderten einstweilen
einen gewaltsamen Ausbruch.

Für Tschudi hatte dies zunächst die Folge, dass er im FrühHng
1560 in der Landammannwürde durch einen gemässigten Katholiken,
Gabriel Hässi, der in dieser Krisis treu zu seinem Lande stand, ersetzt
wurde. Wohl versuchte er eine eigentümliche Doppelrolle durchzuführen.

Die Akten beweisen unwiderleglich, dass er in diesem „Tschudi-
krieg", wie das Volk mit richtigem Instinkt die von ihm entfachten
Unruhen getauft hat, von Anfang bis zum Ende der spiritus rector, das

treibende Element gewesen ist. Das hinderte ihn nicht, gleichzeitig auf
der Tagsatzung den Unschuldigen und Versöhnlichen zu spielen, ja sich

sogar von den V Orten das Zeugnis ausstellen zu lassen, dass er stets

vermittelnd gehandelt habe, und diejenigen, die ihn als den Anstifter der
Zwietracht bezeichneten, als Lügner und verräterische Bösewichte zu
brandmarken. Auf welcher Seite die Lüge und der Verrat war, beweist
der von seiner Hand geschriebene Entwurf zur Kriegserklärung der V
Orte an evangelisch Glarus im Archiv Schwyz, der von ihm verfasste
Plan einer völligen Umgestaltung der Verfassung nach erfolgter Besetzung
des Landes und endlich die zum Teil veröffentlichten Briefe an seinen

Schwager, den Landammann Schorno von Schwyz, aus diesen Jahren. Im
Oktober 1560 erneuerten die V Orte ihre Forderung an Glarus, dass es

zum alten Glauben zurückzukehren habe, und erklärten, als dasselbe das

eidgenössische Recht vorschlug, dass sie die reformirten Glarner nicht
mehr für Eidgenossen ansähen und daher nicht verpflichtet seien, sich

ihnen gegenüber auf den Rechtsweg einzulassen. Das war gleichbedeutend

mit der Kriegserklärung, so dass die Glarner Tag und Nacht einen
Überfall erwarteten. Tschudi liess es an Bemühungen, denselben zu

beschleunigen, nicht fehlen. Während er in Glarus durch öffentliche

Disputationen mit den evangelischen Predigern, sowie durch theologische



17

Traktate die Gemüter für die Rückkehr zum Katholizismus vorzubereiten

suchte, sandte er an seinen Schwager und die heimlichen Räte in Schwyz
ein Schreiben um das andere, um zum unverzüglichen Losschlagen zu

ermuntern. Sogar durch die Schilderung eines sehr durchsichtigen Wunderzeichens

von fünf Feuern, die am Fest der Unschuldigen Kindlein des Nachts

in der Richtung der Schwyzergrenze am Himmel erblickt worden seien,

suchte er den Fanatismus der Innerschweizer zu stacheln. In Schwyz
und Unterwaiden war die Stimmung in der Tat durchaus für den Krieg.
Aber im katholischen Vorort Luzern erlosch der Kampfeseifer, da von
allen hohen Seiten, vom Papst, vom Kaiser, vom Konzil her Mahnungen

zum Frieden einliefen und in Frankreich durch den Tod Franz II. ein

Umschwung erfolgte, da mit einem Worte angesichts der deutlichen

Rüstungen von Zürich und Bern keine Aussicht auf auswärtige
Unterstützung sich zeigte. So schleppte sich der Glarnerhandel Jahre
hindurch ohne Erledigung hin.

Begreiflich, dass in Glarus gegen den Mann, auf den jedermann mit
den Fingern als den Urheber all der Angst und Not hinwies, die

Erbitterung höher und höher stieg. Schon hatte Tschudi sein Silberzeug
nach Einsiedeln in Sicherheit gebracht; als ihm eines Tags ein Galgen

ans Haus gemalt wurde, entschloss er sich, November 1562 nach

Rapperswil überzusiedeln. Allmälig machte sich zum grossen
Unwillen Tschudis in den V Orten eine Ermüdung in dem grundlos
heraufbeschworenen Streite bemerklich; sie gaben den Vergleichsvorschlägen
der unbeteiligten Orte Gehör. Obwohl diese den Glarner Katholiken
aUes gewährten, was von diesen vernünftigerweise verlangt werden

konnte, suchte Tschudi die Annahme derselben aus Leibeskräften zu
hintertreiben. Schwyz, das am meisten unter seinem Einfluss stand,

verlangte noch im Sommer 1564 seinen Weisungen gemäss, dass Glarus
sich den Beschlüssen des Konzils von Trient unterziehe, die Prädikanten
abstelle und die Kirchen wieder für den alten Kultus einrichte. Während
die andern Orte im Juli 1564 zu einem neuen Religions vertrag die Hand

boten, verweigerte Schwyz hartnäckig seine Zustimmung. Doch liess es

sich zuletzt auf die feierliche Mahnung der übrigen Orte, die Glarner bei

ihren Freiheiten und Bünden verbleiben zu lassen und nichts Tätliches

gegen sie zu beginnen, im Oktober zu der Erklärung herbei, dass es in
Zukunft wieder neben ihnen auf der Tagsatzung sitzen wolle. Damit
war der Tschudikrieg glücklich zu Ende, nachdem derselbe die

Eidgenossenschaft fünf Jahre hindurch am Rand des Bürgerkrieges
gehalten hatte.

Schweiz. Pädagog. Zeitschrift 1895. 2



18

Um die letzten Erinnerungen an den beigelegten Span zu tilgen,
ersuchte die Tagsatzung den Urheber desselben, von verschiedenen Injurien-
prozessen, die er gegen evangelische Glarner angehoben hatte, abzustehen

und wieder nach Glarus zurückzukehren, indem sie ihm eine

Ehrenerklärung ausstellte, dass ihn gemeine Eidgenossen für einen frommen,
braven Mann halten. Wirklich schlug Tschudi im Herbst 1565 seinen

Wohnsitz wieder in Glarus auf. Aber seine politische Laufbahn war
zu Ende und sein Ansehen als Staatsmann durch den Misserfolg seines

gewagten Spieles, wenn auch dasselbe im vollen Umfang nur wenigen
bekannt sein mochte, unwiederbringlich dahin.

So gewann der Fünfzigjährige Musse, sich wieder seinen
wissenschaftlichen Arbeiten hinzugeben. Ganz hatten dieselben zwar auch

während der bewegtesten Periode seines Lebens nicht geruht. In den

fünfziger Jahren hatte er bereits begonnen, seine schweizergeschichtlichen

Kollektaneen, die er rastlos vervollständigte, zu verarbeiten, die
Urkunden und Aktenstücke durch einen erzählenden Text zu verbinden.
1557 konnte er die so bearbeitete Geschichte des alten Zürichkrieges
dem Luzerner Unterschreiber Zacharias Bletz, der ihn mit Aktenkopien
aus dem luzernischen Archiv versorgte, leihen. Vermutlich hatte er schon

damals den ganzen ersten Entwurf seiner Chronik von 1200—1470,
wie er im Zürcher Autographen vorliegt, und wohl auch die

Fortsetzung bis 1509, wie sie sich abschriftlich in Engelberg erhalten hat,
vollendet. In die fünfziger Jahre scheinen ferner seine Arbeiten über

Einsiedeln zu fallen. Von Rapperswil aus trat er mit dem Zürcher
Forscher Josias Simler in einen freundschaftlichen Austausch
wissenschaftlicher Mitteilungen, der uns eingehende Aufschlüsse über Tschudis
Arbeiten und Entwürfe bis zu seinem Tode gewährt. Im Juni 1568
ermahnte ihn Simler, die Helvetische Geschichte zu schreiben, da er
aus so viel Archiven der Eidgenossen habe schöpfen können, worauf

ihm Tschudi erwiderte, dass er allerdings den Stoff zu einer solchen

in grosse Bücher oder Corpus geordnet bei einander habe, woraus mit
geringer Arbeit eine förmliche Historie zu ziehen wäre ; doch fürchte er,
dass er zu alt dazu sei. Dennoch machte er sich auf die Ermunterungen
seiner Zürcherfreunde an die Arbeit. Sein Plan war, wenn ihm Gott
das Leben lasse, die ganze Historie der Eidgenossenschaft, von den
ältesten Zeiten bis zur Gegenwart, zu schreiben und dieselbe drucken zu
lassen. Doch woUte er sein Werk vor der Publikation in jedem Ort
ihm vertrauten, vornehmen Personen vorlegen; denn dasselbe sollte der

Eidgenossenschaft und jedem Ort besonders zu Ehren und zu keinem
Nachteil dienen. Noch immer suchte er für diese Historie seine Mate-



19

rialien zu vervollständigen. Nachdem er sich 1568 in Uri ein drittes

Ehgemahl in der Person einer Witwe Püntiner, einer „betagten Ehrenfrau,

die vor ihm zwei Ehrenmannen gehabt", geholt hatte, machte er im
Sommer 1569 eine Archivreise in die Urschweiz und schrieb zu Luzern,
Uri und Unterwaiden ab, was ihn „in ihren scriniis" interessirte. Auf das

Drängen seiner Freunde in den Waldstätten arbeitete er zunächst ein

„Mittelbuch" aus, d. h. er fing sein Werk, statt im Anfang, im Jahr
1000 nach Christo an. Dabei diente ihm der erste Entwurf von 1200
bis 1470 als Grundlage. Infolge seiner Entdeckungen in den Archiven
der Urschweiz und der mündlichen Erzählungen, die er dort gehört, hatte

er mancherlei daran zu ändern ; von 1414 an scheint er indes denselben

tale quale adoptirt zu haben. So konnte er im Mai 1571 seinem Freunde
Simler melden, dass er die Jahre 1000—1470 fertig gestellt habe, unter
dem Vorbehalt jedoch, dass die eingereichten Aktenstücke für den Druck
zu kürzen seien, sowohl weil es sonst zu grosse Bücher gebe, als auch,
weil die Orte die Publikation ihrer arcana vielleicht nicht gerne sehen

würden. Schon hatte er sich nach Vollendung dieses Mittelbuchs, der

spätem Chronik, trotz seiner abnehmenden Kräfte an den Anfang seines

grossen Werkes gemacht. Als Einleitung gedachte er demselben

einen beschreibenden Teil vorauszuschicken, der die Altertümer der
schweizerischen Landschaften in topographischer Form enthalten sollte.
Den Stoff dafür hatte er in seiner in den vierziger Jahren entstandenen
lateinischen Beschreibung des römischen Galliens und in seiner Rhätia bei

einander, so dass es sich nur noch um die endgültige deutsche Redaktion
handelte. Dann sollte die eigentUche Historie mit den Zeiten der Sündflut

und Abrahams, mit denen bekanntlich die Geschichte Zürichs anhebt,
beginnen und bis zum Jahr 1000, wo das Mittelbuch einsetzte, fortgesetzt
werden, das Ganze also ein grosses Werk, eine Schweizergeschichte
grössten Stils bilden. Mit Dank nahm er das Anerbieten Simlers,
dasselbe ins Lateinische zu übersetzen, an; immerhin steUte er die
Bedingung, dass die Übersetzung nicht vor dem deutschen Original publi-
zirt werden dürfe. Am 26. Februar 1572 konnte er das vollständige
Manuskript der Einleitung, die später sog. Gallia Cornata, in
Simlers Hand legen und sprach den Entschluss aus, nun mit der
Historie fortzufahren. Es war ihm jedoch weder vergönnt, die Lücke,
die in seinem Werke zwischen Einleitung und Mittelbuch klaffte, auszufüllen,

noch den Druck dessen, was bereits vollendet war, zu erleben.
Schon zwei Tage nach dem Brief an Simler, am 28. Februar 1572,
starb er, nachdem er eben das 67. Altersjahr vollendet hatte.

Über dem Schicksal seines Werkes aber waltete ein eigener Unstern.



20

Seine Tochtermänner, die nebst einem Enkel seine Erben waren, gaben
Simlers Bitte, dasselbe vollenden zu dürfen, kein Gehör. Sie Hessen sich
das Manuskript zurückgeben, und Tschudis Arbeiten blieben ungedruckt.
Nur durch Abschriften verbreitete sich ihre Kenntnis, bis 1734—36 der
Basler Iselin nach einer solchen das Mittelbuch unter dem Titel
Chronikon Helveticum in zwei Bänden herausgab. Erst 22 Jahre

später trat die Einleitung, die sogen. Gallia Cornata, ans Licht, von
dem Pfarrer Gallati zu Berschis publizirt, und der Kappelerkrieg
ist sogar erst in unserm Jahrhundert gedruckt worden.

Trotzdem hat Tschudi die Schweizergeschichte von seiner Zeit an
bis tief ins 19. Jahrhundert hinein vollständig beherrscht, und seine

Darstellung des Ursprungs der Eidgenossenschaft ist europäisches Gemeingut
geworden. Erst seit Kopps bahnbrechenden Forschungen ist das

kanonische Ansehen Tschudis erschüttert und allmälig zerstört worden. Aber
es zeugt gerade von der Bedeutung des Historikers des 16. Jahrhunderts,
dass der Fortschritt der schweizerischen Geschichtsforschung des 19. in
erster Linie eine Auflehnung gegen seine Autorität sein müsste. Tschudi
bildet in der schweizerischen Historiographie einen Markstein und für die

ältere Periode den Höhepunkt. In Bezug auf markige Sprache, anschauliche

epische Darstellung kommen ihm Bullinger und andere vielleicht
gleich ; aber alle altem Historiker der Schweiz überragt er durch die

Grösse der Aufgabe, die er sich stellte, und durch den gewaltigen Forscher-

fieiss, mit dem er sie durchführte. Vor ihm hatte es in der Schweiz

vortreffliche Chroniken einzelner Städte und einzelner Perioden gegeben,
aber wenn wir von der dürftigen Kompilation Etterlins absehen, keine

Schweizergeschichte. Tschudi war der erste, der es unternahm, auf grund
wirklicher Forschung einen Gesamtbau der schweizerischen Landesgeschichte

zu errichten, und er war sich über die riesigen Anforderungen, die ein

solches Unternehmen an ihn stellte, vollkommen klar. Wie er für die
römisch-keltische Epoche nicht nur alle alten Autoren durchlas, sondern,

der erste in der Schweiz, den Überresten, den Inschriften und Münzen,

nachging und über dem Bemühen, sie zu entziffern, ein Altertumskenner

wurde, wie es damals diesseits der Alpen wenige gab, so hat er für das

Mittelalter nicht bloss die gedruckten und handschriftlichen Chronikwerke
in seltener Vollständigkeit verwertet, sondern mit Jahrzehnte langer
Ausdauer ein Urkundenmaterial zusammengebracht, für das wir ihm noch

heute dankbar sein müssen, da viele der von ihm kopirten Originalien
verloren sind. Auch die Sprache, die Ortsnamen, Sitten und Gebräuche

hat er als Geschichtsquellen erfasst und ihnen seine Aufmerksamkeit



21

zugewendet, abgesehen davon, dass er durch seine Rhätia und seine Karte
der Begründer der schweizerischen Topographie geworden ist.

Aber wenn Tschudi in den Prinzipien der Geschichtsforschung, in
der Aufsuchung ihrer Mittel ganz modern ist, so steht er in Bezug auf
ihre kritische Verwertung selbst hinter einzelnen Zeitgenossen, z. B. hinter
Vadian zurück. Die Ergebnisse seiner grossartigen Forschung stehen

nicht im Verhältnis zu den aufgewendeten Mitteln. Von vorgefassten
Ideen ausgehend, wie der Identität der Kelten und Germanen, der

Zusammensetzung der Alamannen aus den Vindeliziern und Tigurinern,
konstruirt er nicht ohne Geist und Scharfsinn die Urgeschichte seines

Landes in so grundverkehrter Weise, dass heute seine Ausführungen nur
noch unser Lächeln erregen können. Die mündliche Tradition hält er
für eine echte Geschichtsquelle und findet sich in rationalistischer Weise
damit ab, wie er z. B. die angebliche Herkunft der Schwyzer aus Schweden

mit dem Cimbemzug und die Tellsage mit der Ermordung Albrechts
in Zusammenhang bringt. Und während er in der Rhätia seine gewagten
Vermutungen und Kombinationen noch als solche gibt, kann er im Alter
der Versuchung nicht widerstehen, sie in das Gewand apodiktischer Wahrheiten

zu kleiden. Je länger je mehr lässt er einem Mangel seines

Intellekts, dem Hang zu bewusster Unwahrheit, die Zügel schiessen. Er
kombinirt nicht mehr bloss in willkürlichster Weise, er erfindet Namen, Daten
und Histörchen, um seinem künstlerischen Bedürfnis nach Abrundung und

Vollständigkeit zu genügen. Dass er bei seiner Geschichtschreibung patriotische

Rücksichten in weitgehendem Masse walten lässt, -mag mit seiner

Vaterlandsliebe entschuldigt werden, obwohl es ein starkes Stück ist, dass er
in ein echtes Schriftstück, wie den Brief Uris an Glarus über die Schlacht bei

Giornico, bei den Kämpfern den Namen Glarus einschaltet, um seine Landsleute

dieser Ruhmestat teilhaft zu machen. Aber er hat sich der bewussten

Unwahrheit schuldig gemacht, auch da, wo keine solchen Rücksichten im

Spiele waren. Wie er den Einsiedler Mönchen zulieb selbsterlebte

Wunder erfand, so hat er aus persönlichen Rücksichten Sebastian Münster
eine perfide Handlung angedichtet und seine mehr oder weniger
geschickten Ergänzungen von Inschriften für Kopien verlorener Fragmente
ausgegeben, so dass seine Urkundenfälschungen keineswegs als eine iso-

lirte, unvermittelte Tatsache dastehen. Aber trotz der tiefen Schatten,
die Tschudi nach den neusten Forschungen als Menschen, Politiker und
Gelehrten anhaften, wird er wegen seines staunenswerten Sammelfleisses,
seiner imponirenden Gelehrsamkeit, seiner Erzählungs- und Gestaltungsgabe

nach wie vor seinen hervorragenden Platz unter den Geschichtschreibern

deutscher Zunge behaupten.


	Gilg Tschudi

