Zeitschrift: Schweizerische padagogische Zeitschrift

Band: 3 (1893)

Heft: 4

Artikel: Le développement du drame dans la littérature francaise d'apres des
travaux récents

Autor: Morel, Louis

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-788730

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-788730
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

288

Le développement du drame dans la littérature francaise
d’aprés des travaux récents.!)

Le drame dans l'antiquité n’a jamais eu une existence indépendante
qui le classit comme un genre régulier; il ne se produisit que rarement
et d'une maniére inconsciente; on en pourrait dire autant des Mystéres
et ce n'est guére qu’au commencement du XVII® siécle que l'on assiste
4 des tatonnements et & des essais. Le nom le plus considérable qui
se rattache & ce mouvement est celui du poéte Hardy. Il n’y a pas
moins de douze tragi-comédies dans son répertoire dont Scédase ou I’hos-
pitalité violée peut étre considérée comme le type: on y voit des parti-
culiers portant encore, il est vrai, des noms grecs. Mais ces sortes de
pieces finirent par se confondre avec la tragédie lorsque celle-ci prit une
forme plus réguliere, par suite des modifications survenues dans le systéme
décoratif et la mise en scéne.

Mairet, Rotrou et Corneille lui-méme composérent encore des tragi-
comédies; mais quatre ans aprés le Cid, vers 1640, cette forme inter-
médiaire entre la tragédie et la comédie disparait peu a peu. Corneille
se tourne 4 ce moment vers la comédie de caractéres. C’est que la
tragédie classique s'était définitivement constituée; la hiérarchie des genres
commengait a s'établir. Ils se cotoient sans se méler, comme dans I'Etat
et la société le tiers état et la noblesse restent en présence sans entrer
en contact. La tragédie admet dans son cadre les personnages nobles,
heroiques ou historiques; la comédie, la bourgeoisie et le peuple. On

1) Alexandre Hardy et le théitre frangais, par Eugéne Rigal, Paris 1889. —
Nivelle de La Chaussée et la comédie larmoyante, par G. Lanson, Paris 1887. —
Beaumarchais et ses ceuvres, par E. Lintilhac, Paris 1887. — Les époques du théatre
francais (1636—1850), par F. Brunetiére, Paris 1892. — Emile Augier, par H. Parigot,
Paris 1890. — Le mouvement littéraire au XIXe siécle, par G. Pellissier, Paris 1890.
— Cette étude est le résumé d’une legon faite devant la Faculté des lettres de 1'Uni-
versité de Zurich, pour obtenir le droit d’y professer en qualité de privat-docent.



289

ne concoit pas un genre sans domaine propre qui aurait pris a la tra-
gédie son action, & la comédie ses personnages.

Un élément de durée et de succés pour la tragédie, c'est que les
personnages nobles, héros, rois et princes peuvent plus facilement devenir
des types généraux. Les passions sont représentées en eux dans toute
leur intensité, parceque chez les particuliers elles sont contenues par
toutes les entraves des lois, de la fortune et de la position sociale. Un
spectateur retrouvait dans le théitre de Corneille le souvenir des héros
de la Fronde, des intrigues et de la galanterie du temps, sans effort,
sans rapprochement d’érudition. Il en fut de méme pour Racine qui &
la tragédie héroique substitua la tragédie de 'amour, répondant a I'état
nouveau de la société. Le génie de ce poéte consiste dans un mélange
heureux de l'antique et du moderne qui n’6te rien & ses personnages de
la vie et de la ressemblance humaines; ce furent ses contemporains et
ses rivaux qui travestirent ridiculement les héros grecs et romains et
contribuérent par la & la décadence du genre. Aprés Racine, on ne lui
emprunta plus guére que le style, la tirade d’amour, la déclamation et
les lieux communs, tandis que d’autre part, P'action tragique se complique
d’incidents, de reconnaissances, de déguisements, d’éléments romanesques.
Crébillon, Boursault, Lagrange Chancel recherchent I'extraordinaire, les
crimes dénaturés, le terrible; la tragédie subsiste toujours, sans qu’aucun
effort soit tenté dans le sens d’'un genre mouveau. C’était du coté de la
comédie qu'une transformation allait s’opérer.

La comédie, comme la tragédie, a un domaine qui lui est propre;
a la tragédie les larmes et les douleurs, & la comédie le rire et 'amuse-
ment. Telle est la conception que Moliére a toujours eue présente dans
ses ceuvres; et cependant il n’a pas ignoré la passion, la partie sensible
du cceur humain et les émotions de I'ime. Il serait facile de retrouver
dans I’Avare, le Misanthrope et le Tartufe, des situations qui pourraient
étre pathétiques et aboutir ainsi au drame bourgeois; le spectateur est
souvent sur le point de céder a l'attendrissement; mais Moliére reste
constamment fidéle & la loi de P'unité d’impression; il sait couper court
a I'émotion par un trait plaisant et l'impression finale sous laquelle on
reste, c’est le rire.

Mais Moliére n’eut pas d’héritiers. La peinture de I'homme de tous
les temps, avee ce qulil a dans le caractére de plus universel et de plus
permanent, disparait chez Régnard. Régnard ne sait tourner au rire que
ce qui est ridicule de soi-méme; on s'attaque aux vices et la comédie,
tout en restant la comédie plaisante, ne se meut plus que dans le monde
de déclassés et d’aventuriers des Dancourt et des Lesage. Puis un autre



290

changement se produit. Moliére n’avait pas fait de la comédie exclu-
sivement une intrigue d’amour; aprés lui, ce sont les troubles du senti-
ment et de la passion qui occupent la premiére place; c'est avec Mari-
vaux que s’opere cette transformation. Ainsi la haute moralité du théatre,
la répression des travers et des ridicules avait disparu; il fallait donc
nécessairement réintroduire I'élément honnéte et vertueux. Celui quily
ramena fut Destouches; lui-méme nous dit qu’il a pour objet prineipal
de précher la vertu, de décrier le vice. Ses personnages parlent, mora-
lisent et dissertent plus que de raison sur les conditions et les humeurs
des hommes; et la piéce finit souvent par une moralité. Destouches
sentit instinctivement qu’au théatre trop de vertu fatigue et, comme di-
version, il eut recours a l'emploi de I'émotion et du pathétique. C'est
sur ce principe que repose la composition du Glorieux, représenté en
1732 et qui marque une évolution vers un genre nouveau. Toutefois
Destouches n’a pas encore renoncé au rire; il veut étre plaisant, malgré
le fond sérieux; dix ans aprés le Glorieux il écrivait que la comédie
n’admettait les larmes que par exception, c'est & dire que I’élément tou-
chant qui était pour Destouches une exception, un accident, allait devenir
l'essence méme du drame. En ceci consiste 'invention de La Chaussée
qui annonga franchement son dessein d’émouvoir au lieu de faire rire;
il changeait du méme coup le fond de la tragédie classique: aux catas-
trophes atteignant les familles nobles et historiques, il substituait une
intrigue bourgeoise et domestique pouvant offrir la peinture sérieuse et
vivante de la vie humaine. '

Pour comprendre la place qui lui revient dans I’histoire du théitre
francais, il suffira de résumer les principaux traits de sa physionomie
intellectuelle et morale. La Chaussée (1691—1754) était un homme
instruit sans étre érudit. Elevé chez les Jésuites, il a gardé un goit
trés-vif des classiques du grand siécle et des anciens; mais sa connais-
sance de l'antiquité est aussi vague, aussi superficielle que celle de Vol-
taire. Comme Voltaire, comme Régnard, comme Saint-Evremont, La
Chaussée a voyagé. Il semble donc qu’il y efit 1a comme un horizon
nouveau qui pht s'ouvrir a lui par les littératures et les nations étran-
géres. Cette circonstance ne parait pas avoir eu beaucoup d’action sur
lui. La Chaussée ne connait pas d’autre langue que sa langue mater-
nelle; il sait & peine l'italien, pas du tout I'espagnol; dans un séjour
prolongé a Amsterdam, il ne s’est pas soucié d’apprendre le hollandais.
On serait un peu plus fondé & croire que I’Angleterre eut quelque action
sur lui; le mouvement qui emportait la littérature de ce pays vers le pa-
thétique moral et bourgeois ne fut peut-étre pas ignoré de lui. La licence



291

du thééitre sous le régne de Guillaume III avait provoqué vers la fin du
XVII® siécle une réaction contre l'irréligion et 'immoralité dont Jeremy
Collier en 1698 donna le signal contre Dryden. Le Spectateur d’Addison
se fit organe des besoins nouveaux et le drame bourgeois & tendance
moralisante régna désormais sur la scéne.

Mais La Chaussée ne savait pas langlais; et ce ne fut que de
seconde main qu'il fat au courant de la réforme qui s’accomplissait au
dela du détroit. L’abbé Leblanc fit un peu pour le théitre anglais ce
que Voltaire fit dans ses Lettres anglaises, et avant lui, Destouches qui
avait passé plusieurs années & Londres mit dans ses comédies plus d'un
souvenir du thédtre anglais; rien donc d’impossible & ce qu’il se soit
inspiré de son caractére sérieux et décent. Le pamphlet de Collier fut
traduit en francais en 1715 et recensé par le Journal des Savants; en
Hollande, les journaux protestants entretinrent le public des efforts faits
en Angleterre et des essais de réforme qu’on pourrait tenter en France.

Il est peu probable que La Chaussée ait lu ces publications: le
Spectateur traduit en francais dés 1714 parait lui avoir été plus connu;
il ne I'a peut-étre lu qu'en 1735 et il le traite de rapsodies et de bille-
vesées hebdomadaires. Comme I’a montré M. Lanson, I'ccuvre de La
Chaussée renferme en effet des réminiscences du Spectateur ; mais il faut
faire aussi minime que possible la part de ’Angleterre et I'on est alors
conduit 4 se demander si ce n’est point dans le tempérament méme du
créateur de la comédie larmoyante qu'il faut chercher ce penchant & la
sensibilité. Mais sa biographie interdit toute supposition de ce genre.
Notre poéte comique est un homme assez terre a terre, un épicurien de
meeurs légéres, de sagesse moyenne qui vit avant tout dans la littérature
un moyen d'arriver a la notoriété et dans le théitre la voie la plus
assurée a la popularité. :

Comment done, puisque sa nature ne I'y portait pas, put-il fonder
un théitre larmoyant et moral? La Chaussée est un exemple significatif
de ce que peut chez un individu l'influence du milieu et du moment. La
comédie, aprés avoir passé depuis Moliére, par toutes les évolutions,
aboutissait & cette derniére forme qui est en somme celle de la comédie
moderne. La Chaussée ne pouvait plus faire autre chose; cette premiére
sentative a pu échouer; elle n’en a pas moins porté ses fruits et ceux
qui, aprés le déclin du romantisme, se sont préoccupés des destinées du
théatre n’ont fait que rebrousser chemin vers I'étape ou s'était arrété La
Chaussée. En résumé, son mérite s’est réduit & cela: il a eu une idée
et cette idée lui venait de la force des choses. Ainsi s’explique le suceés
de ses piéces et l'effet moralisateur qu’elles eurent sur la foule; I'arche-



292
véque de Sens qui recut en 1736 l'auteur du Préjugé a la mode a
IAcadémie francaise le félicita de la voie qu'il avait suivie, et l'on appela
ses ceuvres, mon sans une pointe d’ironie, les sermons du révérend pére
La Chaussée.

Nanine et I’Enfant prodigue de Voltaire sont les seules piéces con-
gues dans lesprit de la comédie larmoyante; elles ne dénotent aucun
progrés et Voltaire, malgré toute I’autorité de son talent dramatique trop
rabaissé par quelques critiques, n’a rien innové au théitre. C’est vers
1757 a 1758 aveec Diderot que le drame bourgeois commence & prendre
conscience de lui-méme. Précurseur, dans la science, du transformisme
contemporain, Diderot a été & la fois pour le théitre théoricien et écri-
vain. La comédie et la tragédie sont pour lui deux termes extrémes
qui ne répondent pas a tous les états d’dme de lexistence humaine; il
y a place encore pour deux genres de spectacle intermédiaires: la comédie
sérieuse ou tableau de I'existence dans lequel il faut se tenir & égale
distance entre la douleur et la joie excessive et la tragédie bourgeoise
qui aura pour sujet les infortunes et les catastrophes de la vie humaine.

Ce que Diderot vise dans ces deux formes, c’est la vérité moyenne.
La tragédie bourgeoise doit s’en tenir & la vie contemporaine, emprunter
ses héros aux simples particuliers et les exposer a4 des coups du sort ot
le spectateur puisse se reconnaitre et non pas a des périls peu communs
et extraordinaires comme dans la tragédie classique. En conséquence,
il faut abolir toutes les conventions théitrales en usage, I'emploi des con-
fidents, des valets, des longues tirades, substituer la prose aux vers; ne
pas craindre une pantomime expressive, un cri, un geste éloquent. L’in-
novation la plus importante qui resta de Diderot, fut I’étude des condi-
tions des personnages et non plus des caractéres. Il mit sur la scene
non plus 'homme avec ses défauts et ses qualités, mais le pére, I'époux,
le frére. Pour exécuter ces réformes, il manquait & Diderot la qualité
essentielle du poéte dramatique. Il était incapable de se déprendre de
lui-méme et de soumettre ses personnages a une observation attentive et
prolongée; il les transformait tous en lui-méme; tous ont cette sensibilité
déclamatoire, cette fureur de moraliser qu’il a mise dans tout ce qu’il
écrivait. La préoccupation morale lui fait envisager la scéne comme
une tribune ou une chaire d’ou il préche la vertu et toujours la vertu.

Les idées de Diderot ont été mises en pratique par Beaumarchais;
toutefois on sent dans La mére coupable, le Barbier de Séville et le
Mariage de Figaro, le résumé d’un long passé dramatique qui rappelle a
la fois Moliére, Lesage et les temps nouveaux. Il y a la fois en lui un
classique et un romantique, comme le montrent les théories dramatiques



293

éparses soit dans sa correspondance, soit dans les préfaces de ses piéces.
Il a repris d’abord la question déja agitée par Diderot, relative a la con-
dition et au caractére des individus. Il la résoud dans ce sens que les
caractéres doivent contraster continuellement avec la situation des per-
sonnages dans la piéce. C’est la ce qu’il a appelé la disconvenance
sociale. Une jeune fille, une épouse vertueuse par caractére, jetées par
les circonstances dans un état qui les fasse croire coupables, un honnéte
homme qui passera pour un escroc ou un Tartufe dont le monde sera
dupe; un vieillard amourenx qui voudra trainer une jeune fille & l'autel;
un valet qui aura de l'esprit au-dessus de sa condition, un seigneur, un
roi qui étaleront des mceurs au-dessous de la leur, — voila autant de
disconvenances sociales et c’est 13 tout le théitre de Beaumarchais. Son
esthétique théatrale reste classique sur quelques points. Le drame pour
Beaumarchais, comme pour Racine est le moment psychologique: il faut
entrer dans I'heure de la crise en un sujet dramatique en prenant l'action
le plus prés de sa fin. Quant a I'impression sous laquelle le spectateur
doit rester, il faut qu’il revienne a I'état de sérénité ou il était en entrant,
c’est & dire que le dénouement de la piéce doit étre l'apaisement final
des ceuvres antiques, comme la fin de 'Oedipe-Roi de Sophocle ou des
Horaces de Corneille. Ajoutons enfin que Beaumarchais comme Diderot
respecte I'unité de temps et ne violente pas I'unité de lieu.

Aprés Beaumarchais, nous entrons dans I'époque révolutionnaire. Il
semble que le moment fiit venu de secouer le joug complet des regles
et de constituer le drame & la maniére des romantiques de 1830. Outre
I'évolution qui s'était accomplie au théatre, d’autres influences s’étaient
fait sentir qui se résument dans Papparition de Rousseau. Avec lui
renait dans tous les domaines l'individualisme. L’homme étant la mesure
de toutes choses, le relatif se substitue & P'absolu; en critique les régles
et les procédés de composition n’ont plus de raison d’exister. Les consé-
quences de ce principe ne ressortirent pas immédiatement; la Révolution
survint et bien loin d’opérer dans ce sens, elle agit au contraire en litté-
rature dans le sems le plus opposé. Le thédtre est empreint comme
d’une recrudescence de classicisme; les Grecs et les Romains reparaissent
en foule sur la scéne avec Joseph Chénier et les nombreux auteurs dra-
matiques qui se pressent de 1789 a 1800. Cette ferveur de I'antiquité
persistera sous l'empire; et Népomucéne Lemercier dont le Cours analy-
tiqgue de liftérature ne parut quen 1820 s’en fera le théoricien jusqu’a
I'avénement du romantisme.



294

1L

Le romantisme, en France, indépendamment de toute influence
étrangére, c’est 'apparition du lyrisme dans la poésie. Rousseau est en
date le premier romantique, parceque, le premier, il a mis dans ses
écrits sa personnalité; tandis que la littérature classique est tout imper-
sonnelle, se meut dans la région des idées générales et que nous ne
connaissons rien de l'homme dans son ceuvre, & partir de Rousseau,
c’est le contraire qui se produit; on étale maintenant ce que l'on dissi-
mulait alors.

Si Chateaubriand a été le premier lyrique, Mme. de Staél allait
renouveler les sources de la poésie dramatique. Dans son livre de I’ Alle-
magne, elle analysait les chefs-d’ccuvre du théatre allemand et elle mon-
trait que les ceuvres des maitres soutiennent des rapports étroits avec la
philosophie, I’histoire, la religion et les mceurs, que le genre de beautés
qui 8’y trouve ne doit pas étre jugé par le criterium de lart classique,
parcequ’elles répondent & un état d’dme et & une société différente. Déja
en 1809 M. de Barante avait traduit le théatre de Schiller et recom-
mandait au lecteur d’éviter dans ses appréciations un paralléle du poéte
allemand avec lidéal de beauté des classiques francais, paralléle aussi
inutile que faux. Il insistait sur la connaissance de la vie de Schiller,
de son caractére et des circonstances dans lesquelles avaient paru ses
piéces, comme la seule base d’'un jugement équitable et sir.

Les idées de de Mme. Stael furent reprises et développées par le Globe
en 1824 et avant méme qu’aucun essai se fit produit sur la scéme, le
théatre romantique avait sa poétique toute faite. Examinons d’un peu
prés les circonstances dans lesquelles allait se produire un drame d'un
genre pouveau.

Le romantisme qui se manifesta tout d’abord dans la poésie lyrique,
fut un réveil littéraire fortement marqué de la double empreinte du catho-
licisme et de la légitimité. Pour célébrer le retour & l'ancien ordre de
choses, il fallut rendre l'ode capable d’exprimer tous les sentiments,
toutes les émotions Ce fut I'ceuvre de V. Hugo qui en remouvela la
forme et la métrique. Cependant, par la liberté d’allures que l'ode
laisse au poéte, la réforme tentée dans la poésie lyrique avait quelque
chose de moins voulu, de moins systématique; Iopposition aux
anciennes doctrines littéraires y prenait un caractére moins tranché;
le classicisme n'y était pas heurté directement. Il en fut tout autrement
au théitre.

Par ce qui précéde, la poésie dramatique se présentait enrichie d’'ex-
périences et de théories longuement élaborées qui établissaient entre elles



295

et la tragédie classique un antagonisme ouvert; et cela d’autant plus que,
sous ’Empire, de grands acteurs redonnaient & l'ancien répertoire une vie
factice.. Les choses en étaient comme au temps de Hardy; auteurs et
acteurs se trouvaient engagés dams I’ancienne routine, obligés de compter
avec les conditions matérielles et extérieures de la scéne. Aussi le théitre
fut-il le véritable terrain sur lequel se transporta la lutte entre les deux
écoles. Alfred de Vigny avait fait représenter sans succés son Othello
en 1824 et trois ans plus tard la Préface de Cromuwell donnait le signal
décisif du combat. Saluée a son apparition comme le code du roman.
tisme, elle ne jouit plus devant la critique que du privilége d’avoir fait
pénétrer dans le grand public, des vues émises quelques années aupara-
vant par quelques théoriciens. La Préface de Cromwell est postérieure
de seize ou dixsept ans au volume de I’Allemagne dans lequel Mme. de
Staél avait dit tout ce qu'il est possible d’étre dit sur les rapports de I'art
et de la société. Aussi Vietor Hugo n’a-t-il rien exposé de bien nouveau
la-dessus. Sans lui refuser d’'une maniére absolue le sens historique, il a
eu surtout des intuitions qui 'ont fait voir juste sur une partie des questions;
mais Pesprit critique lui a fait ici défaut. La distinction que Mme. de Staél
avait établie entre deux conceptions, deux formes d’esprit aussi différentes
qui séparent les courants littéraires du Nord et du Midi, semble passer in-
apercue chez Vietor Hugo. Il affirme qu’en littérature, comme en toute
chose, il n'y a que le bon et le mauvais, le beau et le difforme, le vrai
et le faux. Le beau dans Shakespeare, ajoute-t-il, est aussi classique que
le beau dans Racine et le faux dans Voltaire est tout aussi romantique
que le faux dans Calderon. Mais qui ne voit que pour apprécier chacun
a son juste mérite, il faut commencer par se refaire contemporain, Anglais
du temps d’Elisabeth, Francais ou Espagnol du XVII® siécle, et que les
ceuvres littéraires ne s'expliquent et ne se comprennent que par les
ceuvres de méme genre qui les ont précédées? L'idéal de beauté de
Pauteur de Cromwell est aussi absolu que I'idéal du classicisme.

C’est ici le lieu d’examiner les conditions nouvelles que le roman-
tisme imposait au thédtre dans la conception des personnages, la conduite
de laction, la forme et le style.

Les romantiques se piquaient de peindre non plus ’homme abstrait
et universel des classiques, mais un certain homme, une certaine variété
de caractére et de passion qu’il faut individualiser par des traits extérieurs:
le spectateur devra reconnaitre non plus P'avare, I'ambitieux, mais un
certain avare, un financier de la capitale ou un provincial enrichi, un
ambitienx d’influence ou de pouvoir apportant dans l’assouvissement de
ses désirs, des moyens, des expédients a Iui. — Les classiques avaient



296

fait bon marché de la vérité historique, de la couleur locale; les roman-
tiques allaient rechercher la vraisemblance des lieux, du costume, des
meeurs et si la renaissance du théitre en Krance coincide avec la renais-
sance des études historiques, il n’y a point 1a l'effet du hasard; ce qu’on
veut, de part et d’autre, c’est de montrer V'effet des causes particuliéres
qui font varier & linfini le fond humain. — Chez les classiques, les unités
de temps et de lieu obligeaient & remplacer par la narration I'action qui
se passait dans la coulisse et Vietor Hugo avait raison de dire que la
tragédie du XVII® siécle ne nous laisse voir bien souvert que les coudes
de l'action et que les mains sont ailleurs. Or puisqu’il visait avant tout
a reproduire la réalité, le drame romantique allait prendre le contre-pied
de la vieille tragédie. L’action ne sera plus une crise psychologique,
trés-proche de son dénouement; elle sera complexe et permettra des
tableaux et des développements tels que Ihistoire en présente, animés
non plus par quelques personnages, mais par un trés grand nombre, par des
foules méme. On ne parlera donc plus d’unité d’action, mais d’unité
d’ensemble et d'intérét. — Le vers était la forme consacrée par une
longue tradition; le style du drame romantique devra désormais prendre
tous les tons, s’approprier a toutes les situations, exprimer les plus élevées
comme les plus vulgaires, puiser largement dans le vocabulaire, abolir la
distinction arbitraire des mots, des termes nobles et des termes bas.

Si de ces traits il s'agit de dégager une doctrine littéraire, le roman-
tisme au thédtre apparait sous un jour moins révolutionnaire qu’il n’en
a lair. 1l s’est proposé de réunir les deux éléments de la tragédie et
de la comédie, de combiner le grotesque et le sublime, suivant les termes
de l'école. Mais ils n’ont jamais été confondus et mélés; ils contribuent
a donner a Paction la variété, a produife I’harmonie des contraires, de
telle maniére que la loi de l'unité d’impression reste toujours observée.
Si Hernani, si Ruy-Blas commencent par une scéne comique, ils finissent
par une scéne tragique. En somme, le romantisme n'a pas porté une
grave atteinte au classicisme; il s'est moins attaqué a son esthétique in-
time qua des conventions, 4 des convenances de mode et & une mise
en sceéne qui n’était plus compatible avec la transformation de I'état social.
Il a réduit tous les contrastes 4 de justes proportions et le réalisme con-
temporain n’y a pas trouvé son compte. Car le romantisme n’a pas
reproduit la réalité telle qu'elle est; il a choisi entre les faits significatifs
et les faits insignifiants, entre les personnages accessoires trop nombreux et
les figures de premier plan.

On se demande done pourquoi avec des procédés si simples et con-
formes aux tradicions nationales, le romantisme a été impuissant & donner



297

au théitre le drame vers lequel on tendait depuis un demi-siécle environ.
Il faut en chercher la raison moins dans le talent des écrivains drama-
tiques qui fut grand que dans l'état d'dme que le romantisme lui-méme
avait apporté dans la littérature. Cet état d’ame nouveau, c'est I'indivi-
dualisme, phénoméne social qui se manifeste en poésie par le lyrisme,
par Dexaltation du sentiment personnel; d’oti sexplique la prédominance
de l'imagination et de la sensibilité & I'exclusion de la raison. La liberté
dans l'art n’est autre que le droit d’étre soi-méme en tout, d’opposer sa
maniére de voir et de sentir a celle de tout le monde. Or, ce qui fit
4 la fois la grandeur ei I’écueil du romantisme, ce fut de faire entrer
cette fantaisie individuelle jusques dans les genres ou I'écrivain doit s’in-
terdire toute intervention de sa personmnalité. Il serait facile de le prouver
dans lhistoire par I'exemple de Michelet; mais combien plus dans le
drame, dont la désorganisation intérieure sous linfluence du romantisme
apparait avec évidence dans sa courte carriére! C’est une condition ou
une convention nécessaire du genre que l'auteur dramatique, pour faire
vivre un personnage d’une vie qui lui soit propre, doit s’abstraire de son
ccuvre. Mais c'est précisément ce que n’ont fait ni Alfred de Vigny, ni
Victor Hugo, ni Alexandre Dumas. On I’a cent fois répété & propos de
Victor Hugo. Son tour d’esprit, éminemment lyrique lui a fait concevoir
des héros aussi peu conformes & la nature qu'a 'histoire; les earactéres
manquent d’analyse et les fragments psychologiques qu'on détache dans
ses monologues tournent trop souvent & la rhétorique de sentiment dans
laquelle le poéte est lui, toujours lui, sous les noms de Hernani, de
Gennaro, de Ruy-Blas. La meilleure preuve a l'appui, ne sont-ce pas
les préfaces et les avertissements de Hugo mous renseignant sur ce qu'il
a voulu faire entrer dans la composition de ses personnages? Au
lieu de les faire agir ou de leur conserver le caractére que I’histoire leur
a donné, il se les représente d’avance comme des types, il procéde lui
aussi comme les classiques par voie d’abstraction et d’idéalisation. Quelle
est en effet la pensée intime ... dans le Roi s‘amuse? ... Prenez la
difformité physique la plus hideuse, la plus repoussante, la plus com-
pléte; . .. éclairez de tous cOtés par le jour sinistre des contrastes cette
misérable créature; et puis, jetez-lui une ame, et mettez dans cette dme
le sentiment le plus pur qui soit donné & I’homme, le sentiment paternel . . .;
Pétre petit deviendra grand, I'étre difforme deviendra beau. — Qu’est-ce
que c'est que Lucréce Borgia? Prenez la difformité morale la plus
hideuse, la plus repoussante, la plus compléte; placez-la ou elle ressort
le mieux, dans le cceur d’une femme, avec toutes les conditions de la beauté
physique et de la grandeur royale, qui donnent de la saillie au crime et



298

maintenant mélez a toute cette difformité morale un sentiment pur, le
plus pur que la femme puisse éprouver, le sentiment maternel; . . . cette
créature qui faisait peur fera pitié, et cette dme difforme deviendra pres-
que belle & vos yeux ...la maternité purifiant la difformité morale, voila
Lucréce Borgia. — Marion Delorme sera la courtisane réhabilitée a force
de vertu; Marie Tudor sera une femme qui sera reine, et une reine qui
sera femme. Hernani sera un bandit plein d’honneur; et Ruy-Blas réalise
bien le type révé par Beaumarchais du valet qui a des aptitudes au-
dessus de sa condition. Ainsi compris, les personnages d’'un drame tournent
tous & l'abstraction, puisqu’ils doivent avant tout réaliser une idée du
poéte et prouver une thése morale.

Chez Alfred de Vigny le lyrisme fit également du drame I'objet
d’une question non pas morale, mais philosophique; comme Victor Hugo,
il explique aussi rationellement ses piéces; Chatterton, le poéte froissé
par le dédain de ses contemporains, n'est autre que l'auteur des Poéimes
philosophiques. Et Dumas lui-méme n’a pas échappé non plus a I'étalage
du moi; c’est bien lui qu'on reconnait dans Kean avec ses désenchante-
ments, ses vues sur l'artiste méconnu, et oublié, mais toujours roi dans
le domaine de I'art. Ajoutez encore l'exagération des moyens destinés
a frapper fort, la prétention de créer un théatre historique tout en fagade,
ot les yeux ont plus de part que l'esprit; la décadence arrive & grands
pas; le mélodrame fait son entrée sur la scéne. Ne recherchons pas
davantage la peinture de la réalité dans la comédie; le romantisme n’a
rien innové ici. Scribe est un habile metteur en scéne; mais il n’a fait
que des comédies d’intrigue sans style, sans observation de caractéres.

Une réaction devait nécessairement se produire. Aprés la chute des
Burgraves en février 1843, six semaines aprés, une nouvelle école tentait
la fusion des idées nouvelles avee les traditions classiques. Pas plus en
philosophie qu'en esthétique, leclectisme ne fit fortune. ,L’école du bon
sens“ mn'eut guére de représentants que Ponsard et Augier. Lucréce
rappelait par la facture la tragédie de Racine, moins I'observation des
régles; mais ce ne fut qu'une résurrection de courte vie; Charlotte Corday
et Agnés de Méranie ne sont qu’un retour mal déguisé au drame histo-
rique. Augier lui-méme avec la Cigué et Philiberte inaugurait un genre
demi-romantique qu’il abandonnait bientdt pour la haute comédie.

En somme, le romantisme avait échoué dans sa tentative de faire
triompher la tragédie bourgeoise et le drame sérieux; le probléme était
a reprendre au point ol l'avaient laissé La Chaussée et Diderot. C’est
entre 1840 et 1850 que se place la derniére évolution du mouvement
littéraire contemporain, qui se fit tout entiére dans le roman. Le roman



299

lui aussi, lui surtout était empreint de cette exaltation du sentiment per-
sonnel, de ce débordement d’invidualisme qui compromit le théatre.
George Sand, Lamartine, Musset n’ont fait autre chose que de livrer
leur biographie, leurs aveux ou leurs confidences au public dans Valen-
tine, Indiana, Graziella, les Confessions d’un enfant du siécle. Vers 1840
une réaction commence avec Mérimée qui par la peinture des mceurs
exotiques et les romans historiques, (‘Le théitre de Clara Gazul et La
Chronique de Charles 1X) raméne l'impersonnalité poussée jusqu'a la
sécheresse; avec lui le réalisme faisait son apparition. Balzac et Flaubert
pouvaient venir.

On pourrait se demander pourquoi I’évolution s'est opérée de pré-
férence dans le roman qu'au théatre. De toutes les raisons que I'on
donnerait, la principale est tirée du réalisme méme qui s’arréte aux ana-
lyses minutieuses et aux détails; plus que toute autre forme littéraire,
le roman se préte a la représentation des mceurs et de la vie moderne,
tandis que la scéne aura toujours a compter avec les nécessités extérieures
et matérielles et demande avant tout une action. rapide. Aussi lors-
que Balzac lui-méme dans les derniéres années de sa vie, remania quel-
ques-uns de ses romans pour leur faire affronter les feux de la rampe,
il ne réussit qu'a moitié. Le don du thédtre qui lui manquait, Alexandre
Dumas fils le possédait et c'est avec lui qu’il faut enfin marquer 'avéne-
ment du drame bourgeois. De 1852 jusqu'a nos jours a commencé une
ére nouvelle dans la haute comédie. La Dame aux camélias, représentée
en 1852, est unme date importante dans ’histoire des lettres. Le sujet,
emprunté au romantisme, n’est autre que celui de Marion Delorme, la
courtisane réhabilitée par I'amour. L’auteur y fut conduit comme par la
force des choses, un peu, comme l'avait été plus d’un siécle auparavant
La Chaussée, lorsqu’il eréa la comédie larmoyante. Alexandre Dumas
trouvait, comme l'auteur du Préjugé a la mode, les formes et les sujets
dramatiques épuisés: lantiquité grecque et latine, P’histoire nationale,
’histoire européenne avaient été mises a contribution. Il ne restait plus
que la vie et la société modernes, traitées déja il est vrai, mais super-
ficiellement par Scribe. C’est en effet les mceurs contemporaines que
Dumas se donna la tiche de peindre avec une entiére franchise, décidé
a braver les fausses convenances et méme les principes de la morale.
Sur cette partie de son ceuvre, c’est & dire sur le choix des sujets qu'il
porta sur la scéne et qui lui valurent de la part du public de séveres
réprobations, souvent trop justifiées, il y aurait mainte réserve a faire.
Mais limpulsion était donnée et le théitre dit réaliste s'est dés lors
réclamé de la Dame aux camélias.



300

Et cependant & la distance ou nous sommes aujourd’hui, cette piéce
nous apparait encore remplie du sentimentalisme vague des romantiques
de 1830. Comme Victor Hugo, Alexandre Dumas se proposait de dé-
montrer une thése, une thése morale: qu’un sentiment pur et vrai peut
subsister dans une créature momentanément avilie. Elle se déroulait au
milieu de la poésie de la maladie et de la mort, de personnages bien
embellis pour la circonstance et le dénouement; mais c’est par la forme
que la Dame aux camélias était entierement nouvelle. S’il est bon que
dans la tragédie, I'auteur rejette l'action dans le passé et se serve du
reflet du lointain pour tirer des effets plus saisissants et plus inattendus,
il n’est pas moins opportun que le drame fasse appel &4 des figures suf-
fisamment connues, a des intérieurs entrevus. Alexandre Dumas eut
cette intuition. Il ouvrait devant le public non plus Fappartement de
la courtisane historique, poétisée par la légende, mais l'appartement
d’Alphonsine Plessis; il le restituait tel qu’il avait vu; par la vérité
extérieure il arrivait & la vérité intérieure. Il dit lui-méme que sa pre-
miére ceuvre fut écrite sans aucune intention de faire une démonstration
morale; il est difficile de 'en eroire, car toutes celles qui suivirent roulent
également sur des problémes de morale sociale ou privée, sur le role et
la position de la femme dans la société contemporaine, le mariage et
les unions libres. Alexandre Dumas était bien qualifié pour traiter ces sortes
de sujets. Quoiqu’il se soit abstenu de méler sa personne & ses ceuvres,
il n’a point revendiqué, comme les réalistes, le principe de I'impassibilité
dans Part. Il a compris aussi que lorsqu’il ne reste dans I'dime du speec-
tateur ,ni une idée, ni une réflexion, ni un enthousiasme, ni une espé-
rance, ni un remords“, cela revient & dire que I'on a fait de lart pour
Part et il n’a pas craint se ranger lui-méme du c6té de ses personnages,
en les jugeant et en déterminant ainsi le jugement et la sympathie du
lecteur ou du spectateur.

Une notion claire des exigences de la scéne, de la partie technique
du drame et de son économie intérieure assigne une place non moins
haute & Dumas. 8'il y a en lui quelquechose de Balzac pour la con-
naissance et l'observation des mobiles du coeur humain, il a possédé,
comme Scribe, I'aptitude originelle, le don de mettre en action une donnée,
de faire naitre des situations nouvelles, animées par un dialogue un peu
artificiel peut-étre, un peu trop chargé de mots, de maximes et de tirades,
mais rapide, vif, concourant toujours & la progression de I'idée et de la
fable. Habileté scénique, respect de l'art, préoceupation morale, tout cela
a étendu son influence au loin, dans d’autres domaines. L’auteur des
» Fissais de psychologie contemporaine (Paul Bourget) range avee raison



301

Dumas au nombre des maitres dont l'action s’est .e plus profondément
exercée sur les écrivains qui ont smivii On la retrouverait, cette
action, dans plus d’un livre daté d’hier. Elle n'est pas encore épuisée
et Mr. Dumas peut revendiquer une grande part dans le mouvement
contemporain. En dehors de ceux qui sont, par métier, des pen-
seurs et dont les idées vont porter la vie dans toutes les branches de
Part, nul n'aura été pour la littérature de notre temps un plus vigoureux
initiateur.

Au nom de Dumas se rattache celui d’Emile Augier, dont I'ceuvre
est non moins étendue. On reconnait en général trois moments dans sa
carriére. Ses débuts commencent & la Cigué¢ et se terminent avec Diane
(1844—1852); c’est une période de titonnements dans laquelle il n’a
pas encore trouvé sa voie et flotte entre les souvenirs du romantisme et
une tendance qui l'emporte vers le réalisme. A partir du Gendre de
Monsieur Poirier jusqu'au Beau mariage (1852—1859), il incline vers la
comédie de mceurs; de 1859—1878, son ceuvre se diversifie; il a abordé
tous les genres, la comédie politique et sociale avec les Ejffrontés et le
Fils de Giboyer, et la piéce & thése telle que Mudame Caverlet et
les Fourchambault. Emile Augier est moins entier dans ses idées
que Dumas; il ne s'est pas renfermé dans sa maniére, et fut tou-
jours ouvert aux influences extérieures. Aussi son théitre n’aura-t-il pas
la portée philosophique et sociale de celui de son confrére; il s’est pré-
occupe des faits de la morale quotidienne; les théses psychologiques l'ont
moins sollicité ; il n’y est venu que vers la fin de sa carriére, comme pour
céder au gofit du jour. Que durera cette ceuvre? Sans rien présumer,
elle a des chances pour elles, car l'auteur y a montré la bourgeoisie fran-
gaise avec ses qualités moyennes et solides, ses faiblesses et ses vues un
peu étroites, son dpreté au gain, ses appétits de fortune et de plaisir,
mais aussi son honnéteté et ses vertus cachées.

En dehors de ces deux chefs, il existe encore quelques groupes qui
n’ont pas de formule et qui continuent, en s’accommodant aux exigences
de la mode, les traditions de leurs devanciers. 8i la tragédie classique
est bien morte, si elle n’existe plus que comme une curiosité d’art, on
serait tenté d'en dire autant & propos de la tragédie historique qui fait
encore une apparition de loin en loin, mais sans réussir & reprendre le
rang quelle occupait jadis. Les drames de Francois Coppée n’ont rien
de trés-original, malgré leur pathétique entrainant et le charme de la
langue et du rythme. On retrouve en Iui un disciple de Victor Hugo
par les effets scéniques et de Corneille par le conflit des passions, du
devoir et du point d’honneur.

Schweiz, pidagog. Zeitschrift. 1893. 21



302

Notons enfin les efforts des romanciers naturalistes qui ne tendent
4 rien de moins qu'a infroduire au thédtre les mémes libertés que dans
le livre. Mais la suppression de la division consacrée de l'action en
actes et en scénes ne tient pas devant les conventions scéniques qui sont -
devenues de véritables lois qu'on ne saurait abolir sans renverser le
principe méme de toute construction dramatique: Iillusion et la vérité
moyenne. Aussi le théatre résistera-t-il longtemps a toutes les influences ;
malgré les évolutions par lesquelles il a passé, il restera le genre dont
la tradition est fixée, comparée a celle du roman auquel semble ouvert
un avenir illimité. Louis Morel.



	Le développement du drame dans la littérature française d'après des travaux récents

