
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 3 (1893)

Heft: 3

Artikel: Der Anteil der Schweiz an der deutschen Literatur

Autor: Götzinger, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788721

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788721
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Anteil der Schweiz an der deutschen Literatur.
Von Ernst Götzinger.

Wenige literarische Erscheinungen der letzten Jahre haben bei uns
in der Schweiz so freudige Anerkennung gefunden als Bächtolds Geschichte
der deutschen Literatur in der Schweiz. War es doch überhaupt das

erste Mal, dass die schweizerische Literatur in diesem geschichtlichen
Umfange, von den Anfängen bis zum Untergange der alten Eidgenossenschaft

ihren Darsteller gefunden hatte; für die Mehrzahl der Leser war
also fast alles oder doch das meiste neu, während für die Fachleute der

Fleiss, die Gelehrsamkeit und der Spürsinn des Herausgebers wenigstens
überall vorhandene Lücken ausgefüllt und viel Verborgenes ans Licht
gezogen hatte ; und wie leicht lässt sich lesen, was aus Bächtolds Feder

stammt, wie schön weiss er zu erzählen Wie Milch und Honig fliesst es

von seinen Lippen.
An der Hand eines solchen Führers den begangenen reichen Weg

rekapitulirend und zusammenziehend nochmals zu begehen, wäre wohl
der Mühe wert. Hier haben wir uns eine andere Aufgabe gestellt. So

reich nämlich das Material ist, das Bächtold in dem Buche zusammengehäuft

hat, so scheint der Verfasser doch, bewusst oder unbewusst, nicht
in dem Masse wie es wünschbar gewesen wäre, den Zusammenhang der
schweizerischen mit der deutschen Gesamtliteratur beachtet zu haben.

Es ist ja wahr, um das Verhältnis beider zu erkennen, bedarf es zuerst
einer möglichst ausgibigen Einsicht in den Umfang dessen, was die Schweiz

an literarischen Erzeugnissen hervorgebracht hat ; aber die Literaturwissenschaft

verlangt mehr, sie will wissen, wie gross nunmehr das Mass des

Anteils gewesen sei, das die Schweiz an der allgemeinen Literaturentwicklung

gehabt hat, wann und wo sie befruchtend auf die Gesamtheit

einwirkte, wo sie im Vordertreffen und wiederum wo sie im Hintertreffen
gestanden. Nicht dass Bächtold ganz davon schwiege ; aber es will uns
scheinen, als ob wir doch heute schon im Falle wären, diesen Punkt,
den eigentlichen historischen im engern Sinne, schärfer ins Auge zu
fassen und ausgibiger zu beantworten.

Schweiz. Pädagog. Zeitschrift. 1S93. \\



154

Die erste auf schweizerischem Boden auftauchende Literatur ist unsere
St. Gallische. Sie steht in der karolingischen Epoche auf schweizerischem

Boden durchaus ohne Konkurrenten da; es gibt im 9., 10., 11. J. weder in
Zürich noch in Basel noch in Konstanz, Einsiedeln, Rheinau, noch sonst wo
in der Schweiz etwas Ahnliches. Nur Reichenau käme etwa in Betracht.
Und zwar steht St. Gallen einzig in allen den mannigfaltigen Formen
und Zweigen des geistigen Lebens, welche hier zur Ausbildung gediehen;

nur St. Gallen besass jene reiche glossarische Übersetzertätigkeit, nur
St. Gallen hat ein Waltharilied, nur St. Gallen hat seine reiche und

ausgibige Kloster-Geschichtschreibung, und nur St. Gallen hat endlich am
Ende dieses Zeitraumes einen Mann wie Notker den Deutschen

hervorgebracht, der, ein Mann von seltenster Sprachkraft, es unternahm, was
sonst die Sprache der lateinisch-christlichen Welt einzig zu leisten berufen

schien, in deutscher Zunge auszusprechen und niederzuschreiben. Woher
diese einzige Stellung St. Gallens? War es der nachwirkende Geist des

heiligen Stifters, war es das damals schon berühmte rauhe Klima, das

doch sonst den Musen nicht besonders günstig ist, war das Kloster gegenüber

andern kirchlichen Stiftungen ein besonders begabtes Kind Gottes

Die Sache wird noch auffallender, wenn wir die Stellung St. Gallens

zu der allgemeinen deutschen Bildung in jenem Zeitalter ins Auge fassen.

Nicht dass St. Gallen in jeder Beziehung andern Sitzen der Bildung
vorausginge ; Reichs- und Kirchengeschichte hat hier keine Pflege gefunden,
dazu war das Tal der Steinach zu weit von den Zentren der Reichsregierung
entfernt, doch erinnern die Gesta Caroli magni, als deren Verfasser,
sonst der Mönch von St. Gallen genannt, neuerdings Notker Balbulus
erkannt worden ist, sie erinnern daran, dass auch hier das Gedächtnis

an den grossen Frankenkönig überaus lebhaft war. Es ist ferner richtig,
dass in dem Kreise jener gelehrten, lateinisch schreibenden Dichter,
welche die klassische Dichtung des alten Roms zu erneuern den Mut
hatten, St. Gallen nur eine bescheidene Rolle spielt; so hat St. Gallen
auch in der Pflege der lateinischen Sprache, nächst der Theologie des

angesehensten Zweiges jener Wissenschaften, wenig Ehrgeiz bewiesen,
es andern, z. B. den Nachbarn in Reichenau gleichzutun, und gar eine

spezifisch christliche Dichtung, wie sie der Weissenburger Mönch verfasste,
hat St. Gallen nicht hervorgebracht. Desto reicher beteib'gte sich St.
Gallen an der Ausbildung der nationalen Literatur und damit des nationalen

Geistes in der Literatur; es gab nicht allein auf dem Boden
der heutigen Schweiz keinen Platz, wo irgend etwas Ähnliches geschah,
es gab auch im ganzen Gebiete Deutschlands keine Stelle, wo die Pflege
der deutschen Sprache so bewusst, so nachhaltig, so tief, so original, wo



155

die deutsche Heldensage so kräftig bearbeitet worden wäre wie in St.
Gallen. Und doch sind es offenbar nicht einzelne hervorragende Männer,
die auf unserm Boden erwachsen sind, sondern es war der allgemeine
Geist der Stiftung des hl. Gallus, der diesen besonderen Geist
hervorgerufen, gefördert, getragen hat, davon geben die Casus Monasterii St.
Galli Zeugnis. Bächtold hat sie nur beiläufig erwähnt, während doch

gerade sie Zeugnis davon ablegen, dass über dem Einzelnen und in den
Einzelnen ein spiritus communis gewaltet hat.

Nun wäre aber zu bedenken, dass der Besitzstand des Klosters nicht
allein, sondern gemäss dieses Besitzes gewiss auch die Bevölkerung des

Klosters eine wesentlich andere territoriale Gestalt hatte, als es in den

spätem Zeiten der Stiftung der Fall war. St. Gallen war in jeder
Beziehung ein schwäbisches Kloster, dessen Besitz jenseits des Rheines und
Sees bis zur Donau und in das Nekargeüiet reichte. Dem gegenüber
ist daran zu erinnern, dass gerade die angesehensten und kräftigsten
Träger des Klostergeistes, die Notkere und Ekkeharde, Thurgauer aus
den obern Landen, also rechte St. Galler gewesen sind, und wenn die
Zürcher Ratpert den ihrigen nennen, so ist zu bemerken, dass gerade
Ratpert einer der kräftigsten Träger st. gallischen Klostergeistes geworden

ist.
Aus alle dem dürfte hervorgehen, dass Bächtold kaum recht zu geben

ist, wenn er die hochentwickelte Kultur St. Gallens, ausser dem Glücke
eine Reihe bedeutender Geister hervorgebracht zu haben, ausser dem
Ansehen und der Macht der Stiftung, namentlich dem günstigen Zusammenwirken

fremder Einflüsse zuschreibt, die sich aus Nord und Süd, aus

Britannien, Deutschland und Italien trafen. Dass solche Einflüsse auch

hier vorhanden waren, liegt auf der Hand ; aber nicht die Aufnahme
fremder Bildung hat St. Gallen stark und gross gemacht, sondern die

autoehthone Lebenskraft. Und in diesem Sinne dürfen wir gewiss es

aussprechen, dass schon in dieser Periode in St. Gallen ein Geist gewaltet
hat, der später als speziell schweizerischer Geist anerkannt worden ist.

Die Bildung und Literatur der Karolingisch-Othonischen Epoche
erweist sich bei aller Mannigfaltigkeit der Interessen, Stoffe, Sprachen doch

als eine in hohem Masse ruhige und gleichmässige Kulturarbeit; sie ist

kirchlich, aber nicht fanatisch, nicht hornirt, nicht einseitig. Die

kirchlich-religiösen Interessen schliessen andere nicht aus, vielmehr wendet
sich der Geist dieser Zeit mit Vorliebe kulturellen Interessen jeder Art
zu, den Sprachen, der Dichtkunst, der Philosophie, den Künsten ; ja der

Ackerbau und das Handwerk und was die Arbeit an staatlichen Dingen
betrifft, wird mit gleichem Ernste betrieben.



156

Um die Mitte des 11. Jahrhunderts wird das anders. Die Kirche

glaubt ihr Lebensziel durch Teilnahme an weltlichen Dingen gefährdet,
sie reformirt sich, sie gründet in neuen Orden Organe ihres asketischen

Geistes, doch ohne überall Erfolg zu haben. Denn indem in den

neugegründeten Klöstern zwar der neue strenge Geist eine Zeitlang —
der alte Adam kam immer wieder bald zum Vorschein — zur Wirksamkeit

gelangte, wie in Schaffhausen, erwehrten sich andere dieser neuen
Einflüsse und gingen der Verweltlichung entgegen. Nirgends so deutlich
wie in St. Gallen.

Daneben entwickelt sich, von der Kirche gänzlich emanzipirt, in
Frankreich und Deutschland eine nur dem Rittertum angehörige poetische
Literatur in den Nationalsprachen. Ihr Charakter ist einerseits ein

kosmopolitischer, insofern das Rittertum und die von ihm getragene Bildung
eine europäische Erscheinung sind ; anderseits ist diese Literatur zugleich
national, insofern sie französisch oder deutsch spricht und der höfische
Stand der Nation vorsteht. Im besondern ist zwar jetzt sowohl die
staatliche Leitung der deutschen Reichsangelegenheiten als die Führung
der nationalen Literatur dem schwäbischen Stamm zugefallen, doch tritt
der Unterschied der deutschen Stämme und lokaler Lebensbedingungen
so sehr zurück, dass man von den grössten Poeten, wie Walther und

Hartmann, nicht einmal die Heimat kennt; jener Zeit war das gleichgültig,

es genügte zu wissen, dass die beiden Sänger dem Ritterstande

angehörten. So war es gewiss nicht bloss der Einfluss lokal-staatlicher

Verhältnisse, dass in dieser Periode so viel St. Galler Konventsherren
und Äbte aus dem Schwabenlande stammten, man fragte eben nicht nach

ihrem Heimatschein, man fragte nicht einmal nach ihrer Bildung, man
erkundigte sich einzig nach dem Stande der Familie, daher für die
höfische Zeit die Schweiz gar keinen besonderen Literaturcharakter trug.
Ob der Verfasser des Lanzelet ein Thurgauer sei oder nicht, hat für den

Charakter dieses Rittergedichtes nichts auf sich, es ist eine Bearbeitung
einer französischen Quelle so gut wie Flore und Blanchefiur, dessen
Verfasser vielleicht dem Bistums Basel angehörte. So weisen auch die

fruchtbaren Epiker Rudolf von Ems und Konrad von Würzburg nicht
eine Spur schweizerischen Daseins auf. Nicht anders die Lyriker, die

Minnesänger im engern Sinne, die auch Bächtold gering schätzt; aber was
wesentlicher ist als das Mass ihrer poetisch-menschlichen Bedeutung, ist
der Umstand, dass sogar nichts Schweizerisches an ihnen zu sehen ist.
Übrigens sind es fast lauter kleine Leute aus Dienstmannengeschlechtern,
welche in unsern Landen Minnelieder dichteten; davon, dass die Höfe
der Zähringer, Kiburger, Lenzburger, Habsburger, Rapperswiler, Toggen-



157

burger, Werdenberger, Mittelpunkte literarischer Bildung gewesen seien,
weiss man, den Grafen Kraft von Toggenburg ausgenommen, nichts.

Mit der höfischen Dichtung erschöpft sieh aber die Literatur dieser

Periode nicht. Zwar das ausgeprägteste Arbeitsfeld, an dem sich jetzt die
Kirche betätigte, die Scholastik, beschränkt sich vorläufig auf Frankreich ;

dagegen hat die Geschichtschreibung einiges gezeitigt, was eine Geschichte

der schweizerischen Literatur zu übergehen nicht berechtigt ist. Dem vom
Cluniazenser Kloster Hirschau aus reformirten Kloster Allerheiligen in
Schaffhausen gehörte als Mönch B e r n o 1 d an, dessen Chronik eine

Fortsetzung der Geschichtswerke der Reichenauer Mönche Hermann
Contractas und Berchtold ist und wie das Werk Berchtolds im Dienste und
Geiste der Gregorischen Kirchenpolitik steht. Gehört Bernold der Schweiz

freilich bloss durch seinen Aufenthalt in Schaffhausen an, so besitzt

dagegen St. Gallen aus dieser Periode sechs Fortsetzungen seiner
Casus Mo nasterii St. Galli, nicht alle von gleichem innern Werte,
doch bezeugt namentlich die letzte, von Konrad von Pfävers verfasste

Fortsetzung, wie an der Steinach, auch nachdem das frühere Gelehrten-
und Schulleben nahezu erloschen war, dennoch ständig jener st. gallische
freie Klostergeist fortdauerte, der sich, wie früher schon im Kampfe gegen
den Bischof von Konstanz und jetzt ganz besonders in der Teilnahme

an der Reichspolitik kundgab. Konrad, sagt der neueste Bearbeiter
der Casus, sei nicht minder stolz auf das hohe Ansehen, das die st. gallischen
Äbte im ganzen Reich, ja in Europa genossen, als es Ekkehard IV über
die st. gallischen Klostermönche gewesen war. Übrigens steht St. Gallen

mit seinen Casus immer noch in dieser Periode auf schweizerischem Boden
ohne Konkurrenten da.

Mit dem Untergange der höfischen Bildung setzt eine neue Zeit ein;
noch behält Oberdeutschland für mehrere Jahrhunderte die politische
sowohl als die kulturelle Führung, aber es sind nicht mehr die Fürsten
und Ritter, die den Weg weisen, sondern die bürgerlichen und bäuerlichen

Angehörigen der Städte und anderer aus dem mittelalterlichen
Lehenstaat herausgewachsener Gemeinwesen. So hört jetzt auch der
Geist der ritterlichen Romantik auf, und an ihre Stelle tritt eine

volkstümliche, auf Anerkennung der natürlichen Dinge fussende Anschauung.
Einer ihrer ersten Repräsentanten ist derjenige deutsche Kaiser, der unter
allen allein aus unserm Boden hervorgegangen ist, Rudolf vonHabs-
burg. Sein und seiner Nachkommen Verhältnis zu den Eidgenossen
hat diesen volkstümlichen Zug in der allgemeinen Geschichtsvorstellung
vielleicht in den Hintergrund gedrängt, aber Rudolf bleibt nichts desto



158

weniger ein Hauptvertreter der gerade bei uns aus der Romantik des

Rittertums sich loslösenden neuen Zeit.
Kräftiger freilich und mit bleibendem politischem Erfolg tritt in der

Schweiz der volkstümliche Gedanke in der Entstehung und Ausbildung
der Eidgenossenschaft zu Tage. Er ist es auch, der von da an der
sehweizerischerr Literatur ihren besondern Charakter verleiht. Nicht dass

seit dem 13. oder 14. Jahrhundert alle schweizerische Literatur von dem
Geiste der Eidgenossenschaft getragen sei, denn einerseits besitzen die

ausgehenden Jahrhunderte des Mittelalters gemäss ihrer praktisch
staatlichen Ziele überhaupt nur ein schwaches Schrifttum, anderseits nimmt
die Schweiz selbstverständlich an den besondern Formen und Gattungen
Anteil, welche dieser Periode überhaupt eigen sind; dahin gehören die

Fabel, Reimchroniken, das didaktische Gedicht, das geistliche Lied, das

geistliche Spiel, das Fasnachtspiel, Erbauungsschriften. Erzeugnissen, in
denen national-schweizerischer Geist waltet, begegnen wir zum erstenmal

in den historischen Volksliedern. Ihnen hat Bächtold eine

eingehende Betrachtung gewidmet. Dagegen hat er die Bedeutung der

Geschichtschreibung, der wir u. a. gerade die Erhaltung dieser

Volkslieder grösstenteils verdanken, auch in dieser Periode nicht
ausgeschöpft. Sie ist die unmittelbare Folge des geschichtlichen Lebens, noch

keine abgetrennte wissenschaftliche Disziplin, sondern aus dem Bedürfnis

hervorgegangen, was erlebt worden war, in Schrift zu fixiren und den

Nachkommen zu überliefern. Es ist ja wahr, dass dieses Geschichtsbedürfnis

kein spezifisch schweizerisches ist und dass unsere schweizerische

Chronistik keinen andern Charakter trägt, als die Chronistik unserer
Nachbarn ihn aufweist. Aber in gleichem Verhältnis, wie die energische
und erfolgreiche Politik dieser Periode den Grund gelegt hat zur weitern

Ausbildung der Eidgenossenschaft, so verdankt man ohne Zweifel den

in dieser Periode entstandenen Geschichtsdarstellungen, Chroniken und
wie sie heissen, die Pflanzung und Anbauung des geschichtlichen Geistes,
der bei uns sehr im Gegensatz zu unsern Nachbarn, nie aufgehört hat
und heute noch ein schöner Zug unsers Volkslebens ist.

Die ältere mittelalterliche Geschichtschreibung trägt insofern einen

einheitlichen Charakter, als sie von Klerikern ausgeht, von ihrer Bildung
und ihrer Sprache, ihren Kulturinteressen getragen wird. Sie dauert, so

lange der Reichsgedanke gedauert hat, bis zum Untergange der Holien-
staufen. Noch unser Conradus deFavaria erzählt in erster Linie von
dem Anteil, den die st. gallischen Äbte an den Schicksalen des Reiches
und seiner Fürsten gehabt haben. Jetzt hört das auf. Interessen
einzelner Kulturströmungen, einzelner Gemeinwesen, treten in den Vorder-



159

grand. Und zwar sind es einesteils die Bettelorden, welche die

Geschichtschreibung in den Dienst ihrer partikularen Interessen nehmen, sie

benützen die Geschichte als Predigtmaerlin, anderseits erheischt das

Emporkommen der Städte und Länder besondere Geschichtsaufzeichnungen.
Jene geistlichen Bücher bedienen sich noch der lateinischen Sprache,
die Städte- und Landchroniken werden deutsch abgefasst. Jene Historio-
graphen geistlichen Standes und lateinischer Sprache sind bei uns
vertreten durch Heinrich von Diessenhofen, Domherr zu Konstanz
und Kustos zu Beromünster, und durch den Minderbruder Johannes
von Wintertur, von denen der letztere seiner Sprache und seiner

kirchlichen Tendenz ungeachtet, doch recht volkstümliche Interessen
vertritt; manche seiner in die Stumpfische Chronik eingefügter Geschichten
haben in der Sprache des deutschen Übersetzers ein überaus deutsches

Kolorit bekommen. Dem Vitoduranus verdanken wir bekanntlich auch

die erste Nachricht von der Schlacht bei Morgarten.
Vitodurans Zeitgenosse ist Christian Kuchimeister, der

Fortsetzer der Casus monasterii Sancti Galli. Da ist nun, was bei seinen

Vorgängern an ihrer kirchlichen Bildung, Sprache, an ihrem literarischen
Geschmacke lag, abgestreift, da ist alles deutsch gedacht und dargestellt.
Durch seine und seiner Familie Lebensstellung dem Kloster und der Stadt

gleich nahe verbunden, bringt er beiden Gemeinwesen eine höchst erfreuliche,

gleich wahre Teilnahme entgegen; die Reichsangelegenheiten inte-
ressiren ihn immer noch lebhaft, aber ebensosehr das Schicksal und
Wohl seiner städtischen Heimat, ja auch der eben jetzt zum politischen
Selbstbewusstsein erwachenden Landleute.

Sonst geschah zu Kuchimeisters Zeit und bis zum Schlüsse des

14. Jahrhunderts in den Städten und Ländern der Eidgenossenschaft
noch nicht viel zur Aufzeichnung geschichtlicher Tatsachen. Eine kurze
Chronik eines Ungenannten, die sogenannte Oberländer Chronik,
Zürcher Jahrbücher, ein lateinischer Bericht über dieLaupener-
schlacht sind erhalten. In lebendigeren Fluss kommt die
Geschichtschreibung bei uns erst im Beginne des 15. Jahrhunderts, wo denn die

bekannten Berner, Luzerner, Zürcher, Schwizer, Obwaldner Geschichtbücher

entstehen. Es gibt aber auch jetzt noch Orte, wo nichts derart

niedergeschrieben worden ist, wie die Stadt St. Gallen und Schaffhausen ;

nicht einmal die Appenzeller haben ihren Befreiungskampf historiographisch
fhrirt.

Es war auch nicht vor den ersten Jahrzehnten des 15. Jahrhunderts,
dass allmählig die Gründungssage der Eidgenossenschaft in die
Geschichtbücher drang und dadurch den sonst durchaus partikularistischen



160

Ortsaufzeichnungen einen gewissen gemeinsamen Kern verlieh. Nun hat

ja die kritische Geschichtforschung diese Sagen von der Entstehung der

Eidgenossenschaft aus der urkundlich beglaubigten Geschichte

herausgewiesen, eben weil es Sage und nicht Geschichte sei ; aber gerade
deshalb sollte, dünkt uns, der schweizerische Literaturgeschichtschreiber
sich nicht damit begnügen, vorübergehend die Quellen dieser Sagenzüge

zu nennen, als ob es nichts als gelehrte Imitation wäre. Gewiss,
nachahmende Gelehrsamkeit spielt dabei eine Rolle ; aber schon der Erfolg,
die Wirkung der Gründungssage auf die spätere Literatur der Schweiz

und überhaupt auf das nationale Bewusstsein, auf das Volksgemüt
sollte gerade den Literaturhistoriker veranlassen, der innern Bedeutung
der Sage nachzugehen. Aus welchen Elementen sie sich zusammengefügt,
haben unsere Geschichtsforscher, darunter namentlich Dierauer in seinem
Abschnitt von der Befreiungssage auseinandergelegt. An dieser Stelle
soll nur zweierlei betont werden. Einmal dass diese verschiedenen Sagen

Zeugnis davon ablegen, wie stark und energisch bei den Bewohnern der
Waldstätte historischer Sinn vorhanden war, wie bei ihnen in ihren
einfachen Bildungsformen, wo die Sitte und Technik geschriebener
Geschichtsaufzeichnung kaum vorhanden war, an deren Stelle um so wirksamer
die mündliche Überlieferung in volksmässiger Form, d h. eben die Dichtung

und Sage trat. Sagen gab es ja an tausend andern Orten, auch

in der Überlieferung der Städte, aber nirgends ist in dieser Periode der
aufkeimenden Volksfreiheit die Tat so kräftig von der dichtenden Sage

wiedergespiegelt worden wie hier. Bekanntlich ist die Tellsage in ihrer
ursprünglichen Gestalt im Teilen lied niedergelegt; aber nicht dieses

Element der Befreiungssage allein ist ein Lied, der ganze Sagenzyklus
ist gleichsam im Kleinen für die Waldstätte und die Eidgenossen, was
der Trojanische Krieg für die Griechen war, der Spiegel ihres frühesten

geschichtlichen Daseins, das hohe Lied der Freiheit. — Und das andere.

Man nimmt zwar an, das sowohl die in der Chronik des weissen Buches

niedergelegten Erzählungen von den Untaten der Vögte und dem Geheimbund,

als die Nachricht von der Einwanderung der Schweizer, als endlich
der Mythus von Teil der lebendigen alten Tradition entstammen ;

aufgeschrieben aber und kombinirt wurden sie erst im 15. Jahrhundert. In
dieser Zeit erst suchte sich nördlich der Alpen die in Italien schon

früher zum Durchbruch gekommene Macht der Persönlichkeit Raum zu
schaffen. Man kennt ja wohl die mittelalterlichen Träger der weltlichen
und geistlichen Gewalten, man kennt Könige und Herzoge, Bischöfe und
Äbte, auch Mönche, man kennt Ordensstifter und Heilige; aber von
keinem mittelalterlichen Gemeinwesen, von keiner Stadt, von keiner Tal-



161

schaft kennt man, wenigstens nicht aus Geschichtsdarstellungen, die Namen

derjenigen, welche ihre Heimat, ihre Vaterstadt, Zürich, Basel, Luzern,
St. Gallen durch Mut, Aufopferung, durch besondere Verdienste zu Ehren
gebracht haben. Erst im 14. Jahrhundert tritt mit Rudolf Brun eine fh
sich abgeschlossene Persönlichkeit in die Geschichte der Eidgenossenschaft.

Aber erst im 15. Jahrhundert treten solche Männer in reicherer
Fülle auf den Schauplatz der Geschichte: Reding, Stüssi, Waldmann,
Varnbüler, Ulrich Rösch. Da wendete man nun, was der Fortschritt
der Zeit erst jetzt hervorgebracht hatte, auch auf die ältere Zeit an und
setzte die Geschichte der Neuzeit rückwärts weiter fort, indem man teils
vorhandene sagenhafte Traditionen erweiterte, literarisch-dichterisch
vervollständigte, teils nach gelehrten Quellen neues erfand. Demselben
Bedürfnisse nach abgeschlossenen Persönlichkeiten entsprangen in dieser
Zeit die Volksbücher, und es scheint nur Zufall gewesen zu sein,
dass die Befreiungssage nicht von irgend einem Skribenten zum Volksbuche

verarbeitet worden ist, wie es um diese Zeit in der Schweiz mit
der Melusine und der Idda von Toggenburg geschah.

Wenn unsere Betrachtungen richtig sind, so ist der Geist, den man

kulturgeschichtlich den der Renaissance nennt, schon bedeutend früher
bei uns wirksam gewesen, als die gelehrten Träger dieser Weltanschauung,
die Humanisten, bei uns aufgetreten sind.

Die eingehende Betrachtung, die Bächtold ihnen gewidmet hat, ist
durchaus treffend; aber unbegreiflich scheint uns der Satz, mit dem er
das 15. Jahrhundert entlässt: „Damit schliesst das Mittelalter die Tore
sachte hinter uns zu."

Was soll das heissen? Wenn wir den Geist der Neuzeit in erster

Linie eben in jenem Erwachen des persönlichen Lebens vernehmen, so

erkennen wir seine Spur doch gewiss nicht erst nach dem Untergang des

Humanismus ; ist es aber die sprachliche Form, in der die Literatur
auftritt, und namentlich die gebundene Form des Verses, die wir der

literaturgeschichtlichen Gliederung zu Grunde legen, so reicht das Mittelalter
noch bis über das 16. Jahrhundert hinaus. Bekanntlich ist der Hauptvers

dieser Periode, der Knittelvers, ganz und gar auf das Versgesetz
des Narrenschiffes aufgebaut, das zu verdrängen erst Opitz gelungen ist.
Wer in der Entwicklung der deutschen Literatur das 15. das 16.

Jahrhundert durch einen scharfen Einschnitt trennt, der verwechselt den Verlauf

des literarischen Lebens mit dem des religiös-kirchlichen, wobei ihn der
Umstand entschuldigen mag, dass die Stärke des letztern, die Gewalt
mit der es jetzt auftritt, seinen Einfluss auf alle Werke der Literatur
geltend macht. Dass trotzdem die Reformation keine eigentliche lite-



162

rarische Erscheinung ist, dürfte gerade die Geschichte der schweizerischen

Literatur beweisen.

Denn die literarischen Formen des 16. Jahrhunderts, das Drama,
das Volkslied, die Geschichtschreibung sind nicht neu, sie treten bloss

infolge des gesteigerten politischen Bewusstseins, der humanistischen

Bildung und des durch die Reformation bewirkten kräftig entfalteten
Geisteslebens energischer auf als es im vorhergehenden Jahrhundert der

Fall gewesen war, und anderseits ist eben diese Entfaltung des geistigen
Lebens nicht erst durch die Reformation bedingt, sondern diese selbst

ist nichts als ein weiterer Schritt in der Entwicklung des politischen und

geistigen Lebens ; das ist der Grund davon, dass die Schweiz ihre eigene
Reformation erhalten hat.

Seit dem Ausgange des alten Zürichkrieges war die Eidgenossenschaft

mächtig erstarkt und drängte nach neuen Taten. Die Territorial-
Erweiterungen der Städte und Länder und zum Teil der gesamten
Eidgenossenschaft, die Kriege mit Karl dem Kühnen, der Schwabenkrieg,
die Züge nach Italien hatten im Bunde mit der von Italien ausgehenden

Kulturströmung der Renaissance die Geister mächtig geweckt, Lust und
Liebe zu grossen Taten auf allen Gebieten des Volkslebens angefacht.

Das erwies sich ganz besonders in der seit etwa 1500 zunehmend

gesteigerten Vorhebe für das dramatische Spiel. Dass diese Gattung
aber durch die Reformation hervorgerufen sei, wie Bächtold behauptet,
ist unrichtig. Die literarische Entwicklung lässt überall das Drama
einsetzen, wenn das Epos seine Keimkraft verloren hat, das Drama ist die

Dichtung des natürlichen Daseins, im Gegensatz zum Epos, welches neben
der Darstellung des Natürlichen auch die Erzählung des Übernatürlichen

gestattet, ja in der Frühzeit der Bildung geradezu verlangt. Daher im
Mittelalter das Drama genau in der Zeit beginnt, wo das Epos niedergeht.

Nur hewegt es sich anfangs der Natur der Gesellschaft und
Bildung gemäss innerhalb der engern Formen des geistlichen Spieles und
des Fasnachtspieles. In dem Verhältnis wie die Kirche die erzieherische

Leitung der Gesellschaft einbüsst und die Volksgemeinde selbständiger
wird und sich von der Kirche emanzipirt, bemächtigt sich das Drama
profaner Stoffe, unterstützt durch die Bestrebungen des Humanismus
und besonders die Kenntnis der antiken Spiele. Die Bildung der
wichtigsten dramatischen Dichter der Schweiz, des Pamphilus Gengenbach
und der Nikiaus Manuel ist eine vorreformatorische ; beide haben auch,
bevor sie zum dramatischen Spiele übergingen, im Anschluss an die
italienischen Züge Volkslieder verfasst. Dass dann freilich die religiösen
Ideen der Reformation dieser Dichtung zu gute kamen, dass die Glaubens-



163

erneuerung sich ihrer als wirksamer Waffen bediente, liegt auf der Hand.
Spezifisch schweizerisch aber am Drama des 16. Jahrhunderts ist gewiss
nicht die Masse grossenteils unbedeutender und gehaltloser Dramen, die

überhaupt vorhanden waren, sondern einesteils das gegenüber Deutschland
etwas frühere Auftreten dieses Volksspieles und sodann, aber nur für
kurze Zeit, d. h. wohl bis zur Kappeier Schlacht, der frische, kecke,
übermütige Charakter der reformatorischen Stücke. Was nachher kommt,
reicht in keiner Weise an die menschlich-dichterische Kraft des Hans
Sachs, dessen Name auch von allen deutschen Dichtern des 16.
Jahrhunderts allein im Volksbewusstsein lebendig geblieben ist. In ihm lebt
und wirkt auch der Geist des Protestantismus ungleich reicher, reiner
und kräftiger, als es bei seinen schweizerischen Zeitgenossen der Fall war.

Die Reformation ist überhaupt nicht in erster Linie eine literarische
Bewegung, sie ist Erneuerung des Glaubens, der Kirche, des sittlichen
Bewusstseins, der Lehre, der Zucht, des Geistes ; ja sie hat ohne Zweifel
dazu beigetragen, dass der literarische Aufschwung, dessen sich die
romanischen Nationen erfreuten, bei uns, vielleicht nicht zum Schaden

des deutschen Volkes, so weit hinausgeschoben wurde. Fragt man nun
aber, in welchen Schriftwerken sich bei uns der Geist der Reformation

am kräftigsten, am nachhaltigsten erweist und welchen schweizerischen

Schriftwerken dieser Zeit die dauerndste Wirkung beschieden war, so sind

es die Geschichtswerke.
Auch auf diesem Boden setzt sich bloss fort, was die vorangehende

Periode begonnen hatte. Aber der historische Sinn ist durch den glücklichen

Fortgang der politischen Entwicklung erweitert und gestärkt, der

Humanismus, namentlich der deutsche, hat sich mit grossem Erfolg
grosse geschichtswissenschaftliche Aufgaben gestellt, die Reformation
hat die Geister geweckt, der spezifisch-politische Charakter Zwingiis und

seiner Lehre müsste der Geschichtschreibung besonders förderlich sein.

Auf diesem Boden traten so viele glückliche und fördernde Umstände

zusammen, dass die Schweiz unbedingt Deutschland voraus ist, auch

darin, dass in dieser Gattung des Schrifttums das Latein keinen Boden

mehr findet, im Gegensatz zu Deutschland, dessen hervorragendstes
Geschichtswerk der Reformation, von Sleidanus, in lateinischer Sprache

geschrieben ist.
Bächtold hat es nicht unterlassen, die hervorragendsten schweizerischen

Geschichtschreiber dieser Zeit vorzuführen. Doch wären wir ihm
dankbar gewesen, wenn er die innere Bedeutung derselben kräftiger
hervorgehoben, vielleicht auch in der Auswahl seiner Namen weniger
bescheiden gewesen wäre und namentlich nicht unterlassen hätte, zu zeigen,.



164

wie auffallend lange diese Gattung bei uns nachgewirkt hat; da hätte u.

a. des Schaffhausers R ü g e r Erwähnung geschehen müssen, der ums J. 1600,
eine noch ganz vom Geiste der Reformation getragene Geschichte seiner

Vaterstadt geschrieben hat.
Im ganzen aber hält der aufstrebende Geist des Reformationszeitalters

nicht lange an, schon die folgende Generation steht unter dem

Zeichen des Krebses. Zugleich nimmt man eine eingreifende Verschiebung
wahr in Bezug auf die literarische Bedeutung der einzelnen Gebiete

Deutschlands. War bis gegen Ende des 15. Jahrhunderts das literarischgeistige

Leben in Oberdeutschland konzentrirt gewesen, so geht jetzt
durch Luther der Schwerpunkt auf das niedere Deutschland über; die

oberen Lande, die heutigen Elsass, Baden, Württemberg, Baiern, wobei
aber immer zuerst an die grössern Reichsstädte zu denken ist, treten
zurück, und nur die protestantische Schweiz bleibt im Süden Oberdeutschlands

stark genug, um eine nachhaltige Wirkung auf das Ganze auszuüben.

Vorläufig freilich hat die schöne Literatur einen mehr äusserlichen

Entwicklungsprozess durchzumachen, der die innern Gegensätze des gei»

stigen Lebens kaum berührt. Während nämlich die romanischen

Literaturen und von den germanischen die englische und niederländische,
schon lange für ihre nationalen Dichtungen einen modernen Stil, moderne

Dichtungsgattungen, namentlich auch moderne Versformen eingeführt
hatten, blieb Deutschland, in dieser Hinsicht stark konservativ, bis ins

16. Jahrhundert an den altfränkischen Formen des Mittelalters, am

Knittelvers, an den hergebrachten Spruchdichtungen u. dgl. stehen, bis

es jetzt, es war während des 30jährigen Krieges, dem Schlesier Opitz
gelang, die Formel für eine auf dem formalen Boden der Renaissance

stehende deutsche Dichtung zu finden. Von dem Moment an war alles,

was das Reformationszeitalter an schöner Literatur hervorgebracht hatte,
veraltet, altfränkisch, plump, und galt in der guten Gesellschaft bloss

noch, was sich der opitzischen Poeterei angeschlossen hatte. Diese Dich-

tang hat uns den Boden bereitet zur klassischen Poesie des 18.

Jahrhunderts, ihr innerer Gehalt ist aber dem Geiste der Zeit gemäss
oberflächlich, modisch, fremdländisch, Imitation. So lange sie die Literatur
beherrschte, bis in die ersten Jahrzehnte des 18. Jahrhunderts, hat die
Schweiz keinen bestimmenden Einfluss auf die deutsche Literatur ausgeübt,
das ist die Blütezeit der Fremdenregimenter, der Land- und Stadtjunker,
der Landvögte, des französisch-spanischen Geschmackes. Bächtold hat
sie als Einleitung seinem letzten, „die neue Zeit* betitelten Abschnitte

vorausgeschickt; er hätte vielleicht besser getan, dieses Jahrhundert als



165

eine besondere Periode darzustellen; aber seitdem Wilhelm Scherer die
von der altern Literaturwissenschaft festgestellte Gliederung über den
Haufen geworfen hat, scheint das jüngere Geschlecht überhaupt auf solche

Dinge nicht viel zu geben.
Auf die Prosa dieser Zeit nimmt Bächtold mit Recht wenig Rücksicht;

denn, sagt er, die Schweiz des 17. Jahrhunderts sei an Werken
der Prosa, die in den Bereich der Literaturgeschichte fallen würden,
ganz arm. Dennoch wäre es zu begrüssen gewesen, wenn auch in dieser
Periode der Charakter der historischen Prosa gestreift worden wäre. Ist
sie auch sehr lehrhafter und gelehrter Natur — wie sollte sie das in
einer Periode nicht sein, wo selbst die Poesie fast ausschliesslich den

Gelehrten angehört? — ist ihr auch in hohem Masse der Charakter des

Breiten, des Ungegliederten eigen, den sie ebenfalls mit der Dichtung
teilt, so zeugen diese meist vielbändigen, in allen möglichen Formaten
geschriebenen, zum grossen Teil ungedruckt gebliebenen Chroniken,
Denkwürdigkeiten u. dgl. schweizerischer, städtischer, äbtischer Geschichten
für das immer noch sehr lebendige Interesse, das man bei uns an der
Geschichte der Heimat nimmt. Was ist nicht über den Toggenburger
Krieg von 1712 alles zusammengeschrieben worden? Aber gerade der
Umstand, dass hier oft Lieder, Gespräche, Dramen und Geschichtsdarstellungen

zusammengehäuft worden sind, gibt deutlichen Fingerzeig,
dass diese Geschichtsschreibung doch nicht so ganz ausser den Rahmen
der Literaturgeschichte fallen sollte. Manches, was hierher gehört, hat
freilich wenig innern Wert; die Zeit hat aber auch recht ehrenwerte
Früchte gezeitigt, wie die helvetische Kirchengeschichte des J. Jac.

Hottinger und die Beschreibung der Naturgeschichte des Schweizerlandes

von Scheuchzer. Sogar das Kloster St. Gallen hat in dieser Periode
nicht gefeiert und in Jodocus Metzler und Magnus Brüllisauer neuerdings
Geschichtsschreiber gezeitigt, deren es sich nicht zu schämen brauchte,
sie schrieben aber lateinisch.

Aus England kam durch die Aufklärung unsere zweite Reformation
und erneuerte von Grund aus die Bildung Europas, namentlich Frankreichs

und Deutschlands. Daher die Literatur und Geistesrichtung des

18. Jahrhunderts einen vorherrschend kosmopolitischen Charakter zeigt.
Indem aber die Belebung der Geister doch auch wieder den einzelnen
Lebensgebieten, und namentlich den dazu empfänglichen Gemeinwesen

zu gute kommt, erhält diese Bewegung bei uns doch auch wieder einen

ausgeprägt schweizerischen Charakter.
Mörikofer hat in der Einleitung zu seiner schweizerischen Literatur

des 18. Jahrhunderts den allgemein schweizerischen Charakter dieser



166

Strömung trefflich dargestellt. Er zeigt, wie im Anfang des Jahrhunderts
in den evangelischen Städten eine durch die Teilnahme an den verfolgten
französischen Protestanten gesteigerte Abneigung gegen Frankreich eintrat,
wie der glücklich beendigte Toggenburgerkrieg neue Zuversicht und ein

warmes Unabhängigkeitsgefühl erzeugte, wie das in dieser Zeit neu

angeregte Studium der Natur des Schweizerlandes die Liebe zum Vaterlande

von einer neuen Seite belebte, wie sich mit dieser Liebe zu Land
und Volk die Anerkennung und Wertschätzung des republikanischen
Lebens erneuerte und in erneueter Durchforschung der vaterländischen
Geschichte Nahrung fand; wie in Zürich durch hergebrachte Beteiligung
einzelner Familien an den Gebieten der Theologie, der Naturwissenschaft,
der Künste und der Industrie eine Vielseitigkeit geistiger Anregungen
vorhanden war, während man in Bern namentlich der Geschichte
Aufmerksamkeit schenkte. Mörikofer weist ferner darauf hin, wie gemäss
dem auf das Praktische gerichteten Sinne unseres Volkes, die schweizerischen

Schriftsteller jenes Zeitraumes weit davon entfernt waren, ihre
Lebensaufgabe in erster Linie im Bücherschreiben zu suchen, vielmehr
alle bemüht waren, als treue Bürger im öffentlichen Amte oder im
selbstgewählten Berufe unmittelbar für ihre Mitbürger zu arbeiten, in
deren Dienst und zu deren Belehrung und Aufklärung sie auch zur
Feder griffen, woraus sich denn eine gewisse breite lehrhafte Rhetorik
und eine gewisse Empfindsamkeit der Sprache erklärt. Mit der Liebe
zum Vaterlande verbindet sich eine Achtung für das Volk und dessen

Institutionen, der unermüdliche Eifer für die Volkserziehung und die
öffentliche Wohlfahrt. So darf man denn im Allgemeinen sagen, dass

ihre Persönlichkeit gewöhnlich bedeutender war, als ihr schriftstellerisches

Erzeugnis, wie das bei Haller, Bodmer, Iselin, Hirzel, Pestalozzi, Lavater
zutrifft.

Während nun Mörikofer, immerhin unter Beschränkung auf diejenigen
Männer, die eine eigentümliche und selbständige Richtung genommen
und auch in Deutschland Beachtung gefunden haben, die Literatur des

18. Jahrhunderts in einer Anzahl sorgfältig gezeichneter Biographien
dargestellt hat, hat Bächtold, abgesehen von Dollinger und Haller, das

Ganze in die Form einer Monographie Bodmers gebracht. Dass diese

Arbeit auf ausgibigsten Quellenstudien beruht und in jeder Beziehung
aufs feinste durchgeführt ist, wer wollte etwas anderes erwarten; aber
der schweizerischen Literatur des 18. Jahrhunderts als einer
Gesamterscheinung schweizerischen Lebens wird diese Darstellungsweise nicht
gerecht. Vielleicht erachtete es der Verfasser als eine für ihn zu leichte

Arbeit, die einzelnen literarischen Erscheinungen, durch welche die Schweiz



167

im 18. Jahrhundert an der deutschen Literatur Anteil nimmt, einfach

zu bestimmen und begründend darzustellen. Hätte er jedoch dieses tun
wollen, so hätte er zuerst den Tatbestand feststellen müssen, dass, ähnlich
wie in der Reformationsepoche, das neue geistige Leben Deutschlands an
zwei von einander unabhängigen Stellen durchbricht, in der Schweiz, resp.
in Zürich, und in Sachsen, resp. in Leipzig, und zwar so, dass für mehrere

Jahrzehnte hinaus Zürcher und Leipziger als die typischen Vertreter zweier

ausgeprägter Richtungen gelten, in deren Tendenz sich teils etwas gemeinsames,

teils etwas verschiedenes, ja feindliches kenntlich macht. Dem

gesellschaftlich-politischen Charakter Deutschlands gemäss bezieht sich der
neuerwachte literarische Geist nicht wie es in England und Frankreich der Fall

war, auf die grossen Probleme des Staates und der Religion, sondern auf das

neutrale Gebiet der schönen Künste und Wissenschaften. Ihren Ausgang
nimmt diese Erscheinung in den aus England importirten Wochenschriften,

an welche sich später Streitschriften und schliesslich abhandelnde
Lehrbücher knüpfen.

An den lokalen Nachahmungen der Wochenschriften erweist sich in
Deutschland wie in der Schweiz die wachsende Teilnahme an der neuen

Bildung. Dass weder Bodmer noch Gottsched gross angelegte Geister

gewesen sind, erkennt man u. a. aus beider Ehrgeiz, selbst grosse Dichter
sein zu wollen, während anderseits die warme und tatkräftige Teilnahme
für das Schicksal Klopstocks und anderer jüngerer Schriftsteller dem

guten Herzen Bodmers alle Ehre macht.

Von bleibender tiefer Wirkung auf die deutsche Literatur des

18. Jahrhunderts waren ferner die Dichtungen Hall er s, namentlich die

Alpen. Als ein Morgentor des Schönen stehen sie da, eine Pforte in
den Dichtersaal des Aufklärungszeitalters. Und wie ganz Schweizerisch

Plump und ungehobelt im sprachlichen Aufbau, stark in der Auffassung,
ein Zeugnis wiedererworbener Denkkraft auf dem Boden des schweizerischen

Volkslebens. Zugleich erweist sich der Gegensatz von Haller
und Hagedorn als ein neues Zeugnis für die räumliche Doppel-Gestaltung
dieser literarischen Epoche.

So stark jedoch der Anteil der Schweiz an der ersten Entwicklung der

Literatur im 18. Jahrhundert war, so sehr tritt unser Land für diejenige

Entwicklung in den Hintergrund, die sich an den Namen und die
schriftstellerische Tätigkeit L e s s i n g s knüpft ; ja im Gegenteil, Lessing war es

in erster Linie, der die Halbheit der Schweizer zurecht stellte ; an seinen

grundlegenden Untersuchungen über das Wesen der Dichtkunst und

Malerei, an seiner scharfen Zurückweisung des französischen Einflusses

im Gebiete des Dramas, an seinem siegreichen Kampfe um religiöse



168

Duldung haben die Schweizer keinen Anteil gehabt, wie sie überhaupt
dem Aufschwung der deutschen Literatur und Dichtung, der seit der

Mitte der 60. Jahre sichtbar wurde, wenig Interesse entgegenbrachten;
die beiden Zürcher Freunde waren zu alt dazu. Mehr durch seine

Persönlichkeit als durch literarische Taten hat immerhin Lavater einen

Platz unter den Stürmern und Drängern, neben Herder und Goethe

behauptet ; er war es auch, der in seinen jungem guten Jahren mehrfachen
Verkehr Zürichs mit Goethe vermittelt bat. Mit seiner Poesie stand es
aber ebenso wurmstichig wie mit derjenigen seines Lehrers Bodmer.
Und als endlich namentlich durch den Einfluss Herders die deutsche Dichtung
in Goethe und Schiller zur höchsten Blüte gedieh, da schaute die Schweiz

aus der Ferne zu.

Dagegen stände es einer Geschichte der schweizerischen Literatur
wohl an, Pestalozzis zu erwähnen. Auch er ist ein Zürcher und

aus Bodmers Schule hervorgegangen. Und wenn, seiner Anlage und

Natur gemäss, sein Ziel auf Erziehung, auf Menschheitsbildung
gerichtet und literarische Tätigkeit für ihn nur eine Hilfsarbeit war, so ist
es eben für die Schweiz bezeichnend, dass ihr zwar kein grosser Dichter,
aber in Pestalozzi der grosse Menschenbildner erstanden ist; aber auch
als Dichter ihn in seiner Eigenart zu würdigen, wäre eines schweizerischen
Literaturhistorikers nicht unwert gewesen.

Es ist endlich noch ein Schweizer, an dem die schweizerische
Literaturgeschichte des 18. Jahrhunderts nicht vorbeigehen darf, Johannes von
Müller, eine Erscheinung, die für ihre Zeit ausserordentlich charakterisch
ist. Denn wie viel verschiedene Züge vereinigen sich in ihm? Der
kosmopolitische Humanismus seines Zeitalters, die höchst gesteigerte Kunst
des Schriftstellers, die das erste als klassisch anerkannte deutsche
Geschichtswerk des 18. Jahrhunderts schuf, und dieses Geschichtswerk eine
Geschichte der Eidgenossenschaft, deren geschichtliche Vergangenheit
damit zum ersten Male von der deutschen Nation als ein grosser Gegenstand

der geschichtlichen Forschung und Darstellung anerkannt worden

ist. In dieser Hinsicht schliesst die lange Entwicklung der schweizerischen

Historiographie mit einem Werke, dem nach der Überzeugung der

Zeitgenossen der Stempel vollendeter Kunst und wahrer menschlicher

Empfindung aufgedrückt war.

Bächtolds Buch schliesst seine Bodmer-Monographie mit dem betrübenden

Tröste, dass mit Bodmer eine veraltete Welt zu Grabe gegangen sei.

Ja, die Welt Bodmers, diese war veraltet, aber der Geist der
schweizerischen Literatur hatte unmittelbar vor dem Zusammensturz der



169

alten Eidgenossenschaft ein Werk hervorgebracht, das ganz wesentlich

zur Erneuerung des nationalen Geistes beizutragen bestimmt war.
Joh. von Müllers Schweizergeschichte ist für die Schweiz das

einzige Schriftwerk des 18. Jahrhunderts, dem die Zeitgenossen den Wert
und die Bedeutung eines klassischen Werkes zuschrieben. Im Gegensatz

zum Geschichtschreiber erweist sich in seinem Bruder Georg Müller
wiederum jener allgemeine Charakter der schweizerischen Literatur dieser

Zeit, wonach die praktische humane Wirksamkeit gegenüber der Schrift-
stellerei in den Vordergrund zu treten pflegte. Georg Müller ist bekanntlich

der Freund Herders gewesen und ist wie dieser, aber auf dem engern
Boden seiner Heimat und Umgebung, für die humanitären Interessen

warm eingestanden. Ähnliche Bahnbrecher der Bildung finden sich sonst
noch in der Schweiz zerstreut; unser Professor Scheitlin ist eine solche

Herdernatur, ihre Wirkung reicht bis in die ersten Jahrzehnte dieses

Jahrhunderts, wo durch starke Einwanderung deutscher Schriftsteller,
welche die Schweiz zum Teil als Asyl aufsuchen, durch die Gründung
höherer Unterrichtsanstalten, namentlich der Universitäten Zürich und

Bern, unsere Literatur einen wesentlich neuen Charakter annimmt, der
heute noch nicht erloschen ist.

Schweiz, pädagog. Zeitschrift. 1893. 12


	Der Anteil der Schweiz an der deutschen Literatur

