
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 2 (1892)

Heft: 3

Artikel: Die Stellung der Geschichte unter den Geisteswissenschaften : nach
Wilhelm Wundt

Autor: Hagmann, J. G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788224

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788224
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Stellung der Geschichte unter den Geisteswissenschaften,
Nach Wilhelm Wundt.

Von Prof. J. G. Hagmann.

Die Geschichtschreibung, wie sie uns vorliegt, beruht vornehmlich
auf zwei Grundbedingungen. Sie setzt ein nationales Bewusstsein und
innert diesem eine gemeinsame Weltanschauung voraus. So tritt sie uns

entgegen bei den Semiten, den Völkern des klassischen Altertums, den

europäischen Nationen seit der Wiedererweckung des antiken Lebens.
In jedem einzelnen Falle tritt uns eine religiös-politische Weltauffassung
und ein nationales Bewusstsein im Innern und gegen Aussen entgegen.
Ohne diese Yoraussetzungen könnten wir uns eine Geschichtschreibung
nicht denken. Sie trägt darum, wo diese Bedingungen erfüllt sind, zwei
besonders bezeichnende Merkmale an sich : inhaltlich richtet sie die
Aufmerksamkeit nach dem Allgemeinen ; formell ist sie abgefasst in einer
lebenden Nationalsprache.

Indem wir über die Geschichtschreibung selbst uns Rechenschaft

geben, werden wir unmittelbar dazu veranlasst, über das Resultat der

Historik, das heisst über die Geschichte selbst nachzudenken.
So alt Geschichte und Historik sein mögen, so ist doch diese

Erscheinung menschlichen Denkens über die Geschichte und ihre Ergebnisse

Betrachtungen anzustellen von kürzerer Dauer. Sie ist ein

Erzeugnis des letzten Jahrhunderts. Dieses hat die Geschichte zur Wissenschaft

erhoben, und daher spricht man seit jener Zeit von einer „Philosophie

der Geschichte". Interessant genug dürfte es sein, der Entwicklung

dieser Philosophie der Geschichte, oder besser gesagt, diesen

Untersuchungen des historischen Wissens etwas näher nachzugehen.

1

Seitdem mit der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts hervorragende

Denker, erfasst von dem Triebe nach freier Forschung, dem historischen
Studium eine erhöhte Aufmerksamkeit geschenkt haben, seitdem die Idee

Schweiz, pädagog. Zeitschrift. \\



15Ü

zur Überzeugung wurde, dass im Verlaufe des historischen Geschehens

weder Zufall noch Willkür, sondern Notwendigkeit und Entwicklung
nachzuweisen seien, seitdem man begonnen, über das Wesen des historischen

Prozesses selbst nachzudenken, hat es an scharfsinnigen Gelehrten

nicht gefehlt, welche dem Studium der Geschichte ihre Kräfte
darbrachten und dadurch das Ansehen der Geschichte ganz wesentlich
gehoben haben. Bei der ergibigen Ausbeute, welche sich allerwärts einem

eingehenden Studium darbot, konnte es nicht verfehlen, dass man in
sehr abweichendem Sinne mit dem Stoffe umging: sei es dass einzelne

Gelehrte ihren persönlichen Neigungen folgten, sei es dass der eine und

andere den klaren Überblick über die ihm gestellte Aufgabe verlor, sei

es dass der Hang bei manchen oft allzugross war, vor allem die Ideen
seiner Zeit auf die Geschichte überzutragen; so viel zeigen jedenfalls die

Tatsachen, dass auch hier wie auf anderm Boden menschlicher

Forschungen gar bald ein buntes Bild mannigfacher Bestrebungen sich

bekundete. Die Einen suchten vornehmlich den Tatbestand der zu
erforschenden Ereignisse kritisch zu begleiten; andere gingen daran, über die

Art Geschichte zu schreiben, Postulate aufzustellen; dritte wurden zu
dem Versuche verlockt, den historischen Prozess nach ihrem subjektiven
Bedürfnis darzulegen. Es fehlte immerhin auch an solchen nicht, die
sich redlich bemühten, der Historik als einer Wissenschaft zu dienen.

Unter diesen letztern dürfen wir die berühmtesten Namen nicht
verschweigen 1).

In Bezug auf Priorität wüssten wir keinen Namen zu nennen, der

dem des geistreichen und vielseitig gelehrten Franzosen Pierre
Bayle vorausginge. Sein Dictionnaire Historique et critique,
der schon 1695 erschien, ist durch scharfsinnige Untersuchungen und

rückhaltlose Aufdeckung des Tatbestandes abklärend und säubernd

vorausgegangen2). Sein Werk fand seine wahre Wertschätzung bei den

Zeitgenossen nicht. Es wurde überstrahlt von demjenigen des Italieners

Giovanni Battista Vico3).
Die Untersuchungen dieses Gelehrten über die ersten drei

Jahrhunderte der römischen Geschichte, 1725, galten seinerzeit als

epochemachend. Der stolze Name eines „Vaters der Geschichtsphilosophie und

Völkerpsychologie" ist ihm in verschwenderischer Weise zuerkannt wor-

Hermann Hettner: Geschichte der Literatur im 18. Jahrhundert.
Braunschweig 1872.

2) Dr. L. Wachler, Geschichte der hiot. Forschung und Kunst. Göttingen 1812.

L, 1 pag. 7 ; IL, 1 pag 4 fg.
3) Daselbst IL, 3 pag. 1073 fg.



151

den. Vor allem sein Werk, in der Folge jedoch auch der Geist

der Aufklärung, die Vorliebe für kritisch-philosophische Tätigkeit
übten auf die künftige Geschichtschreibung einen nachhaltigen Einfluss aus.

In kurzen Abständen erschienen Werke, die ähnliche Tendenzen

verfolgten. Der Engländer Bolin gbrok e verfasste seine L e 11 e r s on the
study and use of History, 1735, welche so grossen Einfluss auf
die Geschichtsauffassung Voltaires ausübten1). Montesquieu schrieb

seine Considérations sur les causes de la grandeur et de
la décadence des Romains, 1734; Voltaire seinen Essai sur
les moeurs et l'esprit des nations, 1756 ; Mab ly seine Schrift
De la manière d'écrire l'histoire, 17832).

In besonders nachhaltiger WTeise, wenn auch zeitlich später, griff
Deutschland in diese geistige Bewegung ein3). Welche Reihe von
hervorragenden Namen auf dem Gebiete historischer Wissenschaft bis in
unsere Gegenwart! Doch hat wohl keiner im vorigen Jahrhundert das

tiefere Studium der Geschichte so zu Ehren gebracht, wie Herder mit
seinen „Ideen zur Philosophie der Geschichte" (1774).
Begabt mit dem freien Blicke der Aufklärung, ausgerüstet mit reichen

Kenntnissen, hat sich in ihm das weite Gebiet der Geschichte zum ersten

Mal einem ruhigen leidenschaftslosen Urteil aufgetan. Die grossen
Umwälzungen, welche um die Wende des Jahrhunderts gerade Deutschland

in Mitleidenschaft zogen, waren wohl geeignet, den Sinn für das
historische Geschehen zu wecken und zu kräftigen. Als der fremde Druck
so allgewaltig auf den Deutschen lag, da erinnerten sie sich aufs lebhafteste

ihrer Nationalität und ihres selbsteigenen geistigen Lebens. Sie

besannen sich auf sich selbst.

Kaum hatte denn auch Deutschland mit den ersten Dezennien

unseres Jahrhunderts ein leidliches Dasein gewonnen, als der breite Strom

geistigen Schaffens auch die historischen Gebiete befruchtete. Das

nationale Bewusstsein gab den Impuls. Werke von deutsch-klassischer

Vollendung bekundeten die Vertiefung des historischen Denkens. Seit

Niebuhrs „Römischer Geschichte" (1811—32) sind die
historischen Forschungen zur ernsten Wissenschaft geworden.

Bezeichnend ist aber, dass die Philosophie aufs neue begann, die

Geschichte in den Bereich ihrer Betrachtungen zu ziehen. Es ist
das Verdienst Hegels, darin vorangegangen zu sein. Den Vor-

1) Moritz Brosch: Lord Bolingbroke, Frankfurt a. M. 1883, pag. 300 ff.
2) Robert Flint: La philosophie de l'histoire en France, Paris 1878.

3) Hegel, Philosophie der Geschichte, Berlin 1840. Vorwort pag. VIII, fg.;
Wachler II, 2, 762 fg.



152

lesungen, welche er von 1822—81 über die „Philosophie der
Geschichte" hielt, folgte 1837 die Herausgabe des gleichnamigen Werkes
das nun gleich seinen Vorlesungen einen bedeutenden Einfluss auf die
Historik ausüben sollte. Allerdings nicht in anlehnendem Sinne an
Hegel*). Denn so glänzend auch die Anwendung seiner dialektischen
Methode auf das Gebiet der Geschichte sein mochte, so erweckten doch
die gewagten historischen Konstruktionen unter den Geschichtsforschern
den lebhaftesten Widerspruch. So recht in der bewussten Opposition zu
Hegel bildete diejenige Auffassung der Geschichte, der wir heute
huldigen, sich aus.

Im Hinblick und in Berührung mit der historischen Forschung,
welche durch gründliche Vertiefung und weitausschauendes Verständnis
sich auszeichnet und von der Geschichte einzelner Nationen zur
allgemeinen Betrachtung der Universalgeschichte überging, suchte mau
gleichzeitig das Wesen und die Aufgabe der Geschichte zu erfassen. So

und in diesem Sinne besitzen wir eine neuere Philosophie der
Geschichte.

Wir möchten versuchen, auf den Hauptvertreter und seine Ansichten
näher einzugehen.

Zwar durfte unter drei hochberühmten Namen die zu treffende
Auswahl schwer sein. Wie berechtigt und lohnend wäre es an sich, die

„Ideen zur Geschichte der Menschheit", wie sie Hermann
Lotze im dritten Bande seines Mikrokosmus (1856—64) mit
unvergleichlichem Zauber und seltener Überredungskunst vor uns entrollt, einer
Bearbeitung zu Grunde zu legen; wie verlockend wäre es, dem reichen
Ideengange zu folgen, den Leo p ol d v. Ranke in den Vorlesungen
entwickelt, die er 1854 in Berchtesgaden dem König Max von Bayern
hielt und die später 1888 unter dem Titel „Über die Epochen der
neuern Geschichte" seinen Werken einverleibt wurden. Doch
hat uns der Umstand, dass die Ideen dieser beiden Denker und Forscher
ihren Widerhall und ihre Beantwortung in den neuern Publikationen
eines Mitlebenden gefunden haben, bewogen, von der Betrachtung jener
Werke abzusehen, und das Interesse überzulenken auf diejenigen
Auseinandersetzungen, welche Prof. Wilhelm W7undt über geschichts-
philosophische Fragen in seinen neuesten Untersuchungen der Wrelt
unterbreitet hat. Es sei uns vorerst erlaubt, den eigentümlichen
Entwicklungsgang dieses Gelehrten, der auf die Ausbildung seiner Ideen
vornehmlich eingewirkt hat, kurz zu zeichnen.

JJ Windelband, Gesch. der neuern Philosophie. ^Leipzig, ~1880. IL 307.



153

W. Wundt, 1832 zu Neckarau im Grossherzogtum Baden
geboren, widmete sich den medizinischen Studien. Nach Abschluss
derselben trat er die akademische Laufbahn an und begann 1857 an der
Universität Heidelberg, wo er sich habilitirt hatte, über Physiologie zu
lesen. Von Zürich aus, wohin er 1874 gekommen war, erhielt er im
folgenden Jahre einen Ruf an die Universität Leipzig, wo er heute noch
wirksam ist, und im Jahre 1889 die Würde eines Rector magnificus
bekleidete.

In seiner Lehrtätigkeit sowohl, als seinen Schriften wandte er sich

zuerst den Untersuchungen des animalen Lebens zu. Unermüdliches

Forschen, zahllose Versuche und Beobachtungen verschafften ihm eine

allseitig sichere Grundlage physiologischer Kenntnisse.

Erst als er sich ganz auf diesem Gebiete heimisch fühlte, begann
er von diesem aus dem eigentlichen Seelenleben seine Studien
zuzuwenden. Er trat also damit aus dem Bereich der exakten Naturwissenschaften

auf das Gebiet der Philosophie über. Diese Tatsache ist
besonders darum zu betonen, weil sie gewissermassen neu ist. Bis anhin
hatten Philosophie und Naturforschung sich weit schärfer geschieden.
Dass man gar von der Physiologie aus auf das Gebiet der Seelenlebre

übersehe, um auf diesem neuen Wege gleichsam ins Reich des reinen
Denkens einzudringen, dieses Vorgehen war mindestens neu, ungewohnt
und erregte unter den philosophischen Grössen vielseitiges Bedenken.

Es kennzeichnet also sowohl Wundt als eine neuere Richtung im
Studium der Philosophie, dass er diesen Wreg, zu dem er allerdings

genugsam vorbereitet war, einschlug. Ebenso bedeutungsvoll ist aber, zu
erfahren, auf welche W7eise er an die psychologischen Aufgaben herantrat.
Ihm galt es, wie einst Kant, als besonders notwendig, die Erkenntnismittel,

welche uns gegeben sind, selbst einer scharfen Kritik zu
unterwerfen. Dazu boten ihm seine physiologischen Kenntnisse reichen Anlass.

Er konnte sich derart von Anfang an auf den Boden sicher
nachgewiesener Tatsachen stellen. Anderseits bildete er seine philosophischen
Ansichten, wie er selbst mitteilt!), weiter aus, durch das eingehende
Studium von Kant, Herbart und Darwin. Es war ihm also offenbar

darum zu tun, die physiologischen Forschungen mit denjenigen der Seelenlehre

in Einklang zu bringen. Bis zum Jahre 1866 waren zwar seine

Publikationen rein physiologischer Natur gewesen. Im gleichen Jahre

jedoch erschien eine Schrift von ihm, die sich zur Aufgabe stellte, die

Physiol. Psychologie, Vorwort 1874. Band I.



154

unanfechtbaren Grundgesetze der Physik zum unanfechtbaren Kausalprinzip

in Beziehung zu bringen 3).

Jetzt schon glaubte er, die grundlegenden Kenntnisse zu besitzen,
um an ein Unternehmen zu gehen, das weit über dem Horizonte seiner

bisherigen Arbeiten lag2). Er gedachte ein neues System der
Philosophie auszuführen. Der zu diesem Zwecke ausgearbeitete Entwurf kam
aber nicht zur Veröffentlichung ; denn, wie Wundt selbst bekennt, übernahm
ihn im Verlaufe der Arbeit das Gefühl, dass zu gedeihlichem Abschluss
eine eindringliche Beschäftigung mit den einzelnen philosophischen Gebieten
unerlässlich sei. Indem er diesem Bedürfnis Folge leistete, folgten sich

nach einander drei epochemachende Publikationen als Früchte seiner eifrigen
und planmässigen Tätigkeit. Die physiologische Psychologie in
zwei Bänden 1874 und in zweiter Auflage 1880. Seine Logik, welche

in die beiden Bände der Erkenntnis- und Methodenlehre zerfällt,
herausgegeben 1880 und 1883 ; die Ethik, eine Untersuchung der Tatsachen und
Gesetze des sittlichen Lebens 1886, welche unlängst Eduard v.
Hartmann in einer neuen Publikation „Kritische Wanderungen durch die

Philosophie der Gegenwart" (Leipzig 1890, pag. V) als die „aus der
reichen ethischen Literatur der letzten zehn Jahre unstreitig
bedeutendste Erscheinung" bezeichnet.3)

Der geistvolle und nicht zu erschöpfende Inhalt dieser Werke kann

nur ermessen werden durch das Studium derselben.

Die Methoden, die Wundt in allen seinen Schriften einschlägt, bürgen

genugsam für solide Ergebnisse. Meistens folgt er dem analytisch-synthetischen

Weg, d. h. um irgend eine Untersuchung anzuheben, hält er
zuerst Umschau, welche Ansichten seit der ältesten Philosophie über
das einschlägige Gebiet gewaltet hätten, in welche Irrtümer und

Unzulänglichkeiten die mannigfachen Ansichten sich verloren; sodann von
den Tatsachen des Lebens und Denkens ausgehend, fährt er fort, vor
uns seine eigenen Anschauungen aufzubauen. Oft auch arbeitet er mit
Hilfe beider Methoden zugleich, wodurch bald seine scharfe aber sachliche

Kritik, bald der produktive Gedankeninhalt seiner Ideen zu lebendiger

Ausprägung kommt.
Was ihn aber besonders kennzeichnet, das ist die Sicherheit, mit

welcher er sich auf den grundlegenden Gebieten jeder vernünftigen und

erfolgreichen Spekulation bewegt, wir meinen eben auf den Gebieten der

Physiologie einerseits, der Psychologie anderseits.

•j Geschichte d. Philos. TJebeiweg Hcinze III, 399.

*) System der Philosophie. Leipzig 1889. Vorwort.
3) Krit. Wanderungen, Aufsatz I. pag. 76 fg.



155

Wir möchten aber den Erfolg seiner Wirksamkeit nicht bloss nach
seinen Schriften bemessen, sondern darauf aufmerksam macheu, wie

segensreich seine Lehrtätigkeit ist. Dafür ist er mit hervorragenden
Gaben ausgerüstet. Sein Vortrag ist nicht bloss darum lebendig, weil
er sich knapp und aufs anschaulichste an die Sache hält, sondern vor
allem deswegen, weil die Klarheit der Darlegung gleichsam mit der

Schwierigkeit des zu behandelnden Stoffes wächst. Überdies paart sich

mit seiner Bescheidenheit eine Selbstverleugnung, die man auf den

akademischen Kathedern wohl nicht häufig findet.
Es kommt bei Wundt öfters vor, dass er die Zuhörer aufmerksam

macht auf irrige Ansichten, die er in frühern Auflagen seiner Werke
aussprach ; er betont etwa, von welcher Seite ihm die bessere Belehrung

gekommen sei, oder wie er sich seither durch tieferes Eindringen
in die und jene Frage von der Unzulänglichkeit früherer Ansichten
überzeugt habe; wir können, um noch ein Beispiel zu zitiren, den heitern
Eindruck nicht vergessen, den er einst hervorrief, als er in einer
Vorlesung seine Arbeit über eine „Tierpsychologie" vor seiner Zuhörerschaft

zitirte mit den Worten: „Ich erwähne hier jenen verfehlten Versuch

nur, um Sie vor der Lektüre dieser meiner Schrift angelegentlichst
zu warnen." Die Kritik hat denn auch, die verlänmderischen Entstellungen

eines Hugo Sommer ausgenommen, zu jeder Zeit seine Vorzüge
eines wahren Gelehrten anerkannt. In einer Kritik über Wundts Ethik
kommt Eduard v. Hartmann hierauf zu sprechen.

„Ausgerüstet mit einem ungewöhnlichen Grade von Vorurteilslosigkeit,"

sagt er, „von natürlichem, gesundem Urteil, reflektirendem Scharfsinn
und Forscherfleiss ist er redlich bemüht, der Gesamtheit der zu
erklärenden Erscheinungen gerecht zu werden und seine Auffassung und

Beurteilung des Gegebenen an den Ansichten der Vorgänger auf dem

fraglichen Gebiete zu orientiren und zu kontrolliren".J)
Im April 1889 hat Wundt, der Ausführung jenes Planes, den

er 1866 fasste, man darf wohl sagen, die Krone aufgesetzt. Auf die
das ganze menschliche Wesen umfassende Trilogie seiner Psychologie,
Logik und Ethik, erschien sein System der Philosophie2), das

reife Produkt einer zwanzigjährigen Arbeit.
Wenn eine Bedeutung darin liegen mag, dass Wundt das Glück

hatte, seine Ideen in scharfer Zusammenfassung darzubieten, wenn es

auffallen dürfte, dass in diesem System die Metaphysik, die man für
tot gehalten, eine zentrale Stellung einnimmt, wenn man es allgemein

') Krit. Wanderungen pag. 77.

2) System d. Philos. Leipzig 1889.



156

begrüssen dürfte, manchen Widerstreit der philosophischen Fragen und

Erörterungen gelöst zu finden, wenn man es als ein Ereignis bezeichnen

dürfte, unter der reproduktiven Literatur philosophischer Schulen

endlich wieder einmal eine wahrhaft produktive Leistung vor sich zu
haben, so fassen wir doch diese Punkte in Hinsicht auf den Wert seines

Systems der Philosophie als sekundär auf.

Das aber, glauben wir, macht seine Bedeutung aus und gewährt
seinen Ideen eine für die Zukunft noch ungeahnte Perspektive, dass es

WTundt gelungen sein dürfte, den Zwiespalt zwischen den exakten und

spekulativen Wissenschaften beseitigt zu haben und zwar eben darum,
weil Wundt, diese Aufgabe in den Mittelpunkt seiner Bestrebungen
stellend, aus beiden grossen Richtungen des menschlichen Denkens jene
Grundlagen, die Physiologie und die Psychologie, zur Basis aller seiner

Untersuchungen gemacht hat.

Wir machen es hier nicht zu unserer Aufgabe, den Aufbau seines Systems

zu reproduziren. Hingegen möchten wir unserer Aufgabe getreu jene
Partie aus seinen Werken herausheben, die uns am nächsten liegt.
Es hat uns überrascht, welche hohe Stellung Wundt den historischen
Wissenschaften zuerkennt, und wir wagen es, das Wesentliche aus seinen

Betrachtungen über Geschichte hier zusammenzufassen.

IL
Die Geisteswissenschaften, sagt Wundt*), die er den

mathematischnaturwissenschaftlichen Gebieten gegenüberstellt, sind, wie leicht
nachgewiesen werden kann, aus der Philosophie hervorgegangen und zwar
der Art, dass einzelne Arbeitsgebiete von der Philosophie abgelöst
wurden.

Am frühesten erfuhr die Betrachtung über das äussere Leben der
Menschheit und die Handlungen der Völker diese Ablösung.
Dadurch entstand die Geschichtschreibung. Sie war natürlich vorerst abhängig
von der ganzen Weltauffassung jener längst verflossenen Zeit und die

Erzählungen eines Herodot tragen noch viel von dem mythologischen
Charakter an sich. Aber schon Thukydides erreichte eine geschichtliche
Darstellung, die, was die psychologische Auffassung des hist. Geschehens

anbetrifft, kaum mehr überholt worden ist. Neben der historischen

Forschung löste sich, wenn auch langsamer, die Staatslehre ab. In
den ethischen Sentenzen der griechischen Weisen und der pythagoräisehen

») Logik H, 478 fg.



157

Schule sind Anfänge einer solchen Staatslehre. Sie fliessen zusammen
in der platonischen Lehre vom Staate, die eine ideale Staatsgemeinschaft
schildert. Statt aber die wirkliche Welt zu begreifen, tritt uns dort der
Versuch entgegen, eine vorbildliche WTelt dichterisch zu erzeugen.
Aristoteles verscheuchte die Phantasie aus diesem Gebiete und schuf eine

den Verhältnissen jener Zeit und Umgebung entsprechende Staatslehre.
Doch wraren es erst die Römer, welche dieses Gebiet der Philosophie

ganz entrissen und eine praktische Gesetzgebung auszubilden vermochten.
Dadurch geschah es, dass die Rechtswissenschaft der Geschichte zur
Seite trat. Man begriff, dass Recht und Staat nur an der Hand
der Geschichte zu verstehen seien.

Weit mehr aber sollte eine andere Wissenschaft an die Seite der
Geschichte treten, ohne ihre selbständige Stellung einzubüssen, nämlich
die Philologie. Durch die Schule von Alexandria begründet, durch

die Scholastik, wenn auch einseitig, gepflegt, ist sie zur Zeit der

Wiedererweckung des Altertums durch die Humanisten in eine Zeit der Blüte
übergegangen, in welcher sie rückwirkend selbst vermochte, die
Philosophie und Naturforschung zu neuem Leben zu erwecken.

In der gleichen Art, wie nun die Philologie an die Seite der
Geschichte trat, vereinigten sich Staats- und Volkswirtschaftslehre mit der

Staatslehre zur Erforschung verwandter Fragen. Diese letztern riefen
der Statistik, und diese nahm die Aufgabe über sich, das Material zu

liefern, das uns Einsicht in die Bevölkerungs- und Völkerkunde
verschafft. Versuchen wir allen letztgenannten Zweigen einen sie
umfassenden Namen zu geben, so ist es der einer „Allgemeinen Gesellschaftslehre".

Diese Gesellschaftslehre tritt ihrerseits zur Geschichte in unaufhörliche

Wechselbeziehung, da sowohl die geistigen Eigenschaften der Völker,
als die Zustände der Gesellschaft auf der historischen Entwicklung beruhen.
Geschichte und Gesellschaftslehre sind somit zwei verwandte Gebiete,
dessen ersteres, wenn man sie weiter gliedern will, in Historie und

Sprachwissenschaft, letzteres in Volks- und Rechtswissenschaft
zerfällt. Alle vier Zweige der Geisteswissenschaften haben das gemeinsame

Merkmal an sich, dass sie in ihren Ausführungen sich der Psychologie

bedienen. Zwar können Geschichte und Statistik ohne diese Tat-
sachenrsammeln ; aber beim ersten Versuch, die letztern zu erklären,
müssen sie Zuflucht zu psychologischen Beweggründen nehmen. Dieser
Umstand zieht weitere Konsequenzen nach sich ; denn die psychologische
Erklärung bringt die einzelnen Gebiete nicht nur in Wechselbeziehung,
sondern sie macht es möglich, dass die Philosophie sie alle umfassend



158

in ihre eigene Betrachtung zieht. Daraus entspringt naturgemäss eine

Philosophie der Geschichte, sowie der Gesellschaft. Der Kreislauf hat
sich somit aufs schönste vollendet. Die Geisteswissenschaften, die sich

einst von der Philosophie abgelöst haben, kehren abgeklärt und
bereichert in den Schoss der Philosophie zurück. Damit ist zugleich zur
Evidenz erbracht, inwiefern die Psychologie zur Basis jeder vernünftigen
Philosophie gemacht werden muss.

Insofern als Geschichte und Philologie eine eigentliche historische
Wissenschaft bilden, hat August Boeckh ihren gemeinsamen Zweck
dahin bezeichnet, dass sie das Verständnis der gesamten Erzeugnisse des

menschlichen Geistes vermitteln. So sehr Wundt mit dieser Ansicht
einig geht, trennt er doch scharf die Aufgaben der beiden Wissenszweige.
Die Geschichte, meint er, forscht nach den Veränderungen, welche die

Menschheit oder eine Nation als Ganzes erfahren. Sie ist eine

empirische Wissenschaft und sucht nach der Kenntnis der Tatsachen und
ihres inneren Zusammenhanges. Anders die Sprachwissenschaft. Nicht
in das Allgemeine, sondern in das Einzelne einzudringen, ist ihre
Aufgabe. Darum verfolgt sie das analytische, jene aber das synthetische
Verfahren. Aber eben dadurch, dass sie nach Methode und Aufgabe
verschieden sind, eignen sie sich gegenseitig ihre Resultate zu und dienen
einander.

Das unerschöpflich reichhaltige Material, das sie bearbeiten, rief
einer Verzweigung der beiden Stammwissenschaften. Kultur-, Kunst- und

Literaturges'chichte, ferner Linguistik, Mythologie und historische Ethik
haben sich derart abgezweigt und werden darum auch mit Recht
philologisch-historische Wissenschaften genannt.

Die eigentliche Geschichte (Logik II, 534) hat zu ihrem Gegenstand
die Vergangenheit menschlicher Erlebnisse. Da aber die

Vergangenheit unwiederbringlich verschwunden ist und die Überlebnisse
derselben allein uns geboten sind, um ein Bild der Vergangenheit zu
entwerfen, so haben sich Kritik und Erläuterung an die Aufgabe gemacht,
jene zu prüfen.

Die Quellen zum Studium der Vergangenheit sind dreifacher Natur :

physische Überreste, Denkmäler und historische Werke. Je nachdem

nun der Forscher gegenüber diesen seinen individuellen Standpunkt
wählt, werden die Ergebnisse anderer Natur. Betrachtet er z. B., um
die Urgeschichte zu verfolgen, die spärlichen Überreste jener Epochen,
so gelangt er von selbst zu Resultaten, die mehr der Anthropologie und

Ethnologie als der Geschichte zuneigen. Die naive Geschichtschreibung



159

hinwiederum kennzeichnet sich dadurch, dass sie von der sagenhaften
Tradition ihren Ausgang nimmt.

Nicht so der moderne Historiker. Überall sucht er aus den Erzeugnissen

des Geistes einen Tatbestand zu erzielen, um diesen sodann in
geistigen Zusammenhang zu bringen.

Ein Moment ist hier noch besonders bezeichnend. Wfihrand die

altern Historiker darin ihre Aufgabe erblickten, die Bestandteile der

Überlieferung einer Kritik zu unterwerfen, unterzieht der moderne

vielmehr die Quellen einer solchen. Nachdem nämlich die Echtheit
eines historischen Zeugnisses geprüft worden ist, folgt die Vergleichung
mit andern Belegen oder mit einer bereits sichergestellten Tatsache. Der
Historiker bedient sich also der vergleichenden Methode und findet
in der Feststellung der Übereinstimmung den Schwerpunkt eines
kritischen Verfahrens. Erst dann macht er sich an die sogenannte
Interpretation d. h. er versucht aus den Quellen einen psychologisch begreiflichen

Zusammenhang der Tatsachen herzustellen, oder wie man sich

fasslicher ausdrückt, er sucht das historische Verständnis zu

gewinnen.
Nun aber tritt ein Moment in Bezug auf dieses historische

Verständnis ein, das von weittragender Bedeutung ist.
Dem einzelnen Forscher wird nämlich gegenüber den Tatsachen der

Geschichte ein viel weiterer subjektiver Spielraum gelassen, als dies z.
B. der Fall ist gegenüber dem Tatbestand der Naturwissenschaften.
Die Geschichte ermangelt jener logischen Strenge, ein Ereignis nur so

und nicht anders aufzufassen. Vielmehr kann der begreifliche
Zusammenhang eines Ereignisses mannigfach dargestellt werden ohne an
Wahrscheinlichkeit aufzugeben. (Wir erwähnen hier von uns aus als ein
treffliches Beispiel die Schlacht im Teutoburger Wald nach den

abweichenden Auffassungen von Ranke und Mommsen.) Ermangelt nun die

Geschichte dieser zwingenden Kraft einer einzig möglichen Erklärung,
so besitzt sie dafür das, was Wrundt als die schöpferische Energie
ihr zuerkennt, d. h. eine gleiche Periode kann verschieden und doch trotz
dieser Mannigfaltigkeit in wahrem Sinne betrachtet werden ; das ist
jedoch bloss so gemeint, dass man jene Periode von verschiedenen Seiten

aus studire, um durch diese Vielseitigkeit das Verständnis zu
verallgemeinern. Diese schöpferische Energie ist es aber eben gerade, welche

die Geschichte und deren Verständnis zum schwierigsten Problem des

menschlichen Geistes macht; denn in der mannigfaltigen subjektiven
Beanlagung der Forscher wird sich stets die Geschichte in anderem

Bilde wiederspiegeln.



160

Sie wird auch die Quelle verfehlter Versuche sein, die Geschichte

zu erklären, von denen wir nur einen herausheben. Man ist in unserer
Zeit zu dem Versuch geschritten, die Geschichte den Naturwissenschaften

entsprechend zu behandeln. Man hat gewagt, die induktive Methode auf
das Gebiet der Geschichte zu übertragen. Der geistreichste und
beredteste Vertreter dieser Richtung ist der 1862 verstorbene Verfasser
der Geschichte der Zivilisation in England, Henry Thomas Buckle1).
Aus dem reichen Material historischen Geschehens glaubte dieser
Gesetze ableiten zu können, welche den Gesetzen der Natur an innerem
Wert gegenüber zu stellen wären. Eines derselben lautet: „Der
Fortschritt des Menschengeschlechtes beruht auf dem Erfolg, womit die
Gesetze der Erscheinungen erforscht sind"; ein anderes sagt: „Die
wissenschaftlichen Entdeckungen stärken den Einfluss intellektueller
Wahrheiten."

Was ist aber mit solchen Sätzen erreicht, denen etwa als

ebenbürtige Regel der Naturbeobachtung „Auf Regen folgt Sonnenschein" an
die Seite zu stellen sind?

Das Fehlerhafte eines solchen Unterfangens beruht ja offenbar

darin, dass Vorgänge der Geschichte nicht aus uniformen Motiven
entspringen, wie Naturvorgänge, dass bei den vielgestalteten Bedingungen
historischen Geschehens ein einheitliches Geschehen ganz ausgeschlossen
ist. Zweimal derselbe Fall ist doch nicht derselbe! Auch spricht gar
kein Grund dafür, dass in Zukunft das historische Geschehen auch nur
annähernd unter gleichen Bedingungen sich wiederholen werde.

Die wTahre Geschichtsforschung hält sich von solchen Versuchen
fern. Ihre Absicht geht dahin, die Erscheinungen aus sich selbst und

aus den sich in ihnen verratenden psychologischen Gesetzen zu
erklären. Historische Gesetze finden zu wrollen ist einfach deshalb eine

Chimäre, weil es solche überhaupt nicht gibt. Wohl können Gesetze

gefunden werden; diese aber sind nicht historische sondern psychologische
Gesetze (II. 541, Logik).

In Hinsicht auf die Darstellung machen sich zwei Richtungen
geltend. Eine sogenannte pragmatische, wTelche den reinen Tatbestand
der Geschichte für sich reden lässt, und eine psychologische, die

nach den Motiven der Ereignisse forscht. Wie sich jedoch von selbst

versteht, fliessen die beiden Richtungen naturgemäss in einander über.
Eine rein pragmatische Darstellung erzeigt sich so wenig durchführbar,
dass selbst der Name allmälig eine andere Bedeutung erbalten hat.

:) History of Civilisation in England, London 1878. L 174 fg, III, 461.



161

Vielfach versteht man jetzt unter pragmatischer Interpretation eine

Behandlungsart, welche die Geschichte nach gewissen ihr untergeschobenen
moralischen oder politischen Zwecken beurteilt.x)

Wichtiger für die weitere Entwicklung der Geschichte ist eine andere

Art der Bearbeitung, wie sie Mommsen und Ranke durchgeführt haben.
Diese abstrahiren von gewissen Quellen, um statt derselben andere
ausschliesslich zu benützen. So Mommsen, indem er seinen Forschungen
Überreste und Denkmäler, so Ranke, indem er den seinigen die
Gesandtschaftsberichte zu Grunde legt.

Sind wir soweit gediehen, dass die Kritik die Quellen geprüft und
die Interpretation eine befriedigende Erklärung gegeben hat, so tritt erst
die Möglichkeit ein, einer philosophischen Betrachtung der Geschichte
das Wort zu gestatten; denn ihr können vornehmlich nur zwei Fragen
zur Beantwortung anheim gegeben werden. Die Philosophie der Geschichte

ist befähigt in erster Linie den Ursprung und die historische
Bedeutung der geistigen Eigenschaften der Völker zu untersuchen, und
in zweiter Linie nach den Ideen der geschichtlichen Perioden zu forschen.

Was hat aber die Philosophie der Geschichte, statt diese ihr allein
zukommenden Fragen zu behandeln, bis anhin getan? Sie hat es vorgezogen

über die Zukunft und den Zweck der Geschichte Fragen
aufzustellen und nach subjektivem Ermessen zu lösen. Alle Versuche von
Giambattista Vico bis hinab zu Hegel tragen das Kennzeichen an sich,
dass sie gewisse Ideen künstlich an die Geschichte heranbringen, um
sodann alle Tatsachen diesen anzupassen.

Logisch gesprochen wurden falsche Analogien angewendet und

verallgemeinert, um sodann ihre störende und verwirrende W7irkung zweifach

geltend zu machen. So hat Vico die Geschichte in drei Epochen,
die der Götter, Heroen und Menschen eingeteilt. Auguste Comte hat
ein theologisches, metaphysisches und positives Studium menschlicher

Entwicklung angenommen. Hegel verschaffte der Idee der vier Menschenalter

Geltung. Auch der Zweck der Geschichte wurde keineswegs der Geschichte

selbst entnommen, sondern auf sie übergetragen. Herder erklärte zum
Zweck der Geschichte die Erziehung zur Humanität; Hegel stellte den

Satz auf, dass die Konstanz der Weltgeschichte in der Vernunft liege.
Was ist an diesen künstlichen, den Tatsachen fernestehenden
Zweckbestimmungen auszusetzen? Ihnen klebt der Umstand an, dass sie alle

subjektiv gefärbt sind und nicht etwa dem aktuellen Zustand der
Geschichte entsprungen sind, sondern bloss etwa den Gemütszustand ihres

x) Gervinus, Grundzüge der Historik, Leipzig 1837.



162

Autoren kennzeichnen. Sie sind überhaupt gar keine Resultate historischer

Forschung, sondern ethische Postulate, die in die Geschichtsbetrachtung

hinübergezogen wurden.

Die wahre Geschichtsbetrachtung darf sich nun und nimmer von den

Tatsachen entfernen, und somit bleiben ihr eben einzig jene zwei

Aufgaben übrig, die oben Erwähnung fanden. Über den Ursprung und die

historische Bedeutung der geistigen Eigenschaften der Völker liegen
bereits namhafte Versuche vor. Herder in seinen „Ideen", Karl Ritter
in seiner „Erdkunde", Max Dunker in seiner „Geschichte des Altertums"
bieten für diese Seite der Geschichtsbetrachtung bisanhin unübertroffene

Leistungen.

Schwieriger ist die Frage nach den Ideen der geschichtlichen Perioden.
Je freigebiger die Philosophie mit ihrer Beantwortung war, um so

vorsichtiger verhielten sich die Historiker Rankes Behandlung der

ältesten Völker ist ein erster bemerkenswerter Versuch, die Geschichte

derselben unter den Gesichtspunkt der sie beherrschenden religiösen Ideen

zu stellen.

Es ist selbstverständlich, dass diese Aufgabe bei den verwickelten

Kulturbedingungen einer spätem Zeit wachsenden Schwierigkeiten begegnet
und stets die grösste Vorsicht erfordern wird.

III.
Wenn Wundt schon in den Untersuchungen seiner Logik eine so

bemerkenswerte Besprechung der Geschichte angebahnt hat, so ist in
seinem System der Philosophie eine nicht minder wichtige Betrachtung
eingereiht.

Der Naturphilosophie auf der einen Seite setzt er die Philosophie
des Geistes auf der andern entgegen. Diese betrachtet er von zwei

Standpunkten aus. Der Entwicklung und dem Wesen des individuellen

geistigen Lebens setzt er die Entwicklungsformen des Gesamtgeistes

zur Seite, wie er in den sozialen und historischen Gemeinschaftsformen
der Staaten und Gesellschaft uns entgegentritt.

Die höchsten Errungenschaften dieses Gesamtgeistes findet er in
den sittlichen, religiösen und ästhetischen Anschauungen. Sie selbst

bieten sich dem betrachtenden Denker in der Form einer geschichtlichen

Entwicklung dar und das Verständnis für diese geschichtliche Entwicklung

bezeichnet Wundt als das, was man unter Weltanschauung zu
verstehen hat. Es muss also kaum mehr besonders betont werden, welch

hohe Stellung er der allgemeinen Bedeutung der Geschichte beimisst.



163

Sie vermittelt nach ihm, einfach gesagt, das Verständnis für die

Entwicklung des Gesamtgeistes; sie verschafft uns die Weltanschauung
im besten Sinne des Wortes.

Je höher aber Wundt die Bedeutung der Geschichte stellt, desto

grösser sind die Anforderungen an die Behandlungsweise derselben.

Wundt zweifelt nicht an einer Philosophie der Geschichte, insoweit sie

das Verständnis der Entwicklung der Menschheit anstrebe. Aber eben

so entschieden nimmt er Stellung gegenüber der Geschichtsphilosophie,
wie sie gemeiniglich uns geboten worden ist.

Wenn man, sagt er, bisanhin die Möglichkeit und die Berechtigung
einer Philosophie der Geschichte bestritten hat, oder derselben bloss

negative Ergebnisse zuerkannt hat, so ist das nicht zu verwundern.
Der Grund dieser abschätzenden Meinung liegt in der Tatsache,

dass man sie auf ganz falschen Boden gestellt hat.
Der verhängnisvolle Fehler, den sie begangen hat, besteht darin,

dass sie mit Begriffen arbeitete, die dem Tatbestand der Geschichte
fremd sind. Alle spekulativen Versuche einer Philosophie der Geschichte,

so sehr sie auch sonst untereinander abweichen mögen, haben den Schwerpunkt

ihrer Aufgabe in der Beantwortung zweier Fragen erblickt. Sie

haben erstens die Zukunft der Geschichte ins Auge gefasst, um der
Menschheit einen transzendenten Endzweck in Aussicht zu stellen; sie

haben ferner den Begriff des Fortschrittes aufgestellt und ihn den

historischen Epochen irgendwie angepasst.
Dass die Beantwortung der ersten Frage auf leere Behauptungen

und die der zweiten auf negative sowohl als positive Ergebnisse kam,
ist leicht begreiflich. Und in der Tat, es ist nicht die Zukunft der

Gegenstand historischer Erwägungen, sondern die Vergangenheit.
Schlüsse auf die Zukunft werden stets in ganz beschränktem Masse nur
auf Einzelfälle zu ziehen sein, weil eben neue individuelle und allgemeine

Bedingungen sich fühlbar machen, die gar nicht im voraus zu bestimmen
sein werden.

Wie so ganz verfehlt war es zum Beispiel, wenn man Analogien

gezogen hat zwischen den Epochen der Geschichte und den Lebensaltern
des einzelnen Menschen. Es ist eine inhaltslose Behauptung, zu erklären,
die Weltalter seien abgeschlossen hinter uns, und diese nun gar mit den

Altersstufen des Einzelmenschen in Parallele zu bringen, die ja physischen

Bedingungen unterworfen sind, kann zum vorneherein zu gar keinem

haltbaren Ergebnis führen Wenn Hegel und Krause behaupten, das

a) Durchaus einig mit Wundt geht Ranke, wenn er in seinen Epochen der

neuern Gesch. pag. 2 sagt: „Fürs erste findet sich der grösste Teil der Menschheit
noch im Urzustände .u ferner Lotze, Mikrok. III, 83 fg.



164

Ziel der Geschichte sei in unserm Stadium als dem letzten bereits erfüllt,
so fehlt einer solchen Annahme aller und jeder Anhaltspunkt. In solch
unfruchtbaren Betrachtungen jedoch hat sich die Geschichtsphilosophie
bis heute abgenützt.

Viel allgemeiner wird der Gedanke eines allgemeinen
Fortschrittes angenommen. Trotz Auf- und Niedergang der Kultur meint
man doch, dass in geistiger, moralischer und materieller Beziehung ein
Fortschritt unbestreitbar sei. Man ist überzeugt, dass dieser als eigentliches

Ziel der Geschichte zu betrachten und dass nach ihm jedes
historische Ereignis zu beurteilen sei. Dieser vulgäre Optimismus
verfehlt natürlich nicht, der Skepsis zu rufen; denn an Tatsachen fehlt
es ja nicht, die jenen eines unbedingten Fortschrittes zuwiderlaufen.
Auf- und Niedergang wechseln im Leben der Völker. Ob Gewinn und
Verlust sich in einer bestimmten Epoche die Wage halten, kann gar
nicht entschieden werden, weil uns jeder allgemein gültige Masstab fehlt.

Überhaupt ist die Frage nach dem Fortschritt ganz falsch gestellt,
da sie an alles in gleicher Weise die Forderung des Fortschrittes stellt.
So kommt es, dass über den Fortschritt hin und her gestritten wird,
ohne dass bemerkt würde, dass tatsächlich ganz verschiedene Dinge im
Auge behalten werden.

Der Fortschrittsgläubige weist immer auf Errungenschaften der Kultur
hin ; der Skeptiker aber zeigt wie der Einzelmensch unter den verschiedenen

Bedingungen nicht besser geworden sei. Diese zwei Standpunkte, der
individuelle und der allgemeine, müssen vor allem getrennt werden J).

In der Tat darf man bezweifeln, ob die neuere Kunst und Wissenschaft

Männer wie Homer und Sophokles, Plato und Aristoteles übertroffen
haben. Merkwürdig bleibt immerhin, dass man mit solchen Argumenten
für und gegen, die Frage des Fortschrittes glaubte lösen zu können.

Die Frage z. B., ob die geistigen und sittlichen Begabungen der

einzelnen Menschen im Laufe der Zeiten sich verändert haben, gehört

ja gar nicht der Geschichte, sondern der Anthropologie an. Wenn wir

nun gar in diesem kleinen Ausschnitt der Geschichte, der uns bekannt

ist, die Untersuchung führen wollen, ob Begabung und Handlungsweise sich

geändert haben, so treten wir abermals an aussichtslose Erwartungen heran.

Man hat auch versucht, von einem andern Standpunkte aus von
Fortschritt zu sprechen. Die Stärke des Glücksgefühls, deren sich der

Einzelne erfreue, sollte der Masstab für die Schätzung des Fortschrittes
sein. Er sollte daran erkennbar sein, dass durch ihn der Einzelne ein-

Lotze, Mikrokosmus Bd. IH. Leipzig 1864, und Epochen von L. v. Ranke

pag. 2 fg. Buckle, Hist. of C. in England I, 174 fg.

y



165

sichtiger, besser und glücklicher werde. Merkwürdigerweise treffen hier
die Optimisten und Pessimisten zusammen. Der erstere behauptet einen

Fortschritt, indem er zu beweisen sucht, dass die Menschen besser und

glücklicher geworden ; der Pessimist sagt : WTäre ein Fortschritt da, so

müsste demzufolge der Einzelne sich vervollkommnen und die Individuen
früherer Zeit an innerem Gehalt übertreffen; dieser Umstand aber sei

nicht zu erweisen.

Jedenfalls ist das ein Streit, der darum niemals zu entscheiden sein

wird, weil er abermals auf ganz falschen Boden verpflanzt wurde. Immer
wird es solche geben, denen die allgemeine Kultur zum Segen, andern

zum Unheil gereichen wird ; denn Glück und Unglück, Gut und Böse
sind untrennbar mit der individuellen Lebensführung verbunden.

W'ohl können sie auf andere fördernd und gefährdend einwirken.
„An sich selbst aber sind sie unübertragbar. Sie entstehen mit dem
Einzelnen und verschwinden mit ihm." (pag. 621.) Wie liesse sich
daher eine Summe, eine Bilanz der Glücks- und Unglücksempfindungen
einer gewissen Zeit und Gesellschaft aufstellen Mit dem gleichen Rechte
könnte man aus dem Soll und Haben beliebiger Kaufleute eine allgemeine
Geschäftsbilanz ziehen.

Gewiss haben individuelle Anlagen stets in der Geschichte ihre

Wirkungen ausgeübt; aber eben weil sie individuell sind, können sie

für den Fortschritt in der Historie keinen Masstab abgeben Glück und

Unglück sind Gefühlsreaktionen, die über den W7ert der Gegenstände,
welche sie erzeugt haben, gar nicht entscheiden. Wer nach Glücksgefühlen

bemisst, kann alles gut oder schlecht finden, je nach der Bean-

lagung und Ausbildung seines Gemütes und der Stimmung, welche ihn
jeweilen beherrscht. Genug, man würde sich, wollte man weitergehen,
hier auf haltlosen Boden verlieren. Und doch ist ein Fortschritt da Er
ist überall da vorhanden, wo die Errungenschaften der Vergangenheit
der Weiterarbeit der kommenden Generationen zu statten kommen. Also
vorerst in intellektueller Hinsicht. Nicht dass die individuelle
Begabung des Einzelnen zunehme. Aber was die Vergangenheit errungen
hat, wird zum geistigen Erbteil, dessen Wirkungen in der Gemeinschaft
des Lebens zu spüren sind.

Davon werden politische, sittliche und religiöse Anschauungen berührt.1)
Vor allem sind unsere Vorstellungen über die Mittel und Wege,

'} Ranke, Epochen pag. 8 fg., dann pag. 238. bekämpft sowohl den moralischen
als intellektuellen Fortschritt : er nimmt bloss einen m a ter ielle n Fortschritt unbedingt
an. Die Religion, wie sie z. B. im Christentum uns entgegentritt, erklärt er (pag- 11)

rundweg als eine plötzliche göttliche Erscheinung.
Schweiz, pädagog. Zeitschrift. 12



166

die zum Bessern führen können, andere geworden. Wenn nun die

Lebenserfahrung dea Einzelnen eine erziehende Kraft ausübt, warum nicht
die Geschichte, deren Horizont weit über den der einzelnen Lebenserfahrung

hinaus reicht?
Daraus folgt aber unmittelbar, dass der Erwerb der geschichtlichen

Kultur das Mittel ist, um alle geistigen Seiten des Einzelnen zu
vervollkommnen, da ihm reichere Mittel des Erkennens und Handelns zur
Verfügung stehen. Aber immerhin bleibt der Ertrag der Geschichte für den

Einzelnen von sekundärem Wert. Es sind erst die Gestaltungen des

Gesamtgeistes, wie sie in den Gemeinschaften der Staaten und der

Gesellschaft uns entgegentreten, welche der Geschichte ihre wahre Deutung
verleihen. Die historische Wichtigkeit eines Volkes oder Ereignisses
wird bestimmt durch die Stellung, die es im allgemeinen Zusammenhang

einnimmt.
Wenn wir an den zeitgenössischen Vorgängen mit den objektiven

Motiven des Vorurteils auch subjektive einfiiessen lassen, so verschwinden
doch letztere bei der Beurteilung von Vorgängen, die aus der Ferne der
Zeit uns wieder entgegentreten.

Jedenfalls ist es der Geschichte eigen, dass sie allein es vermag,
die Erzeugnisse des Gesamtgeistes von egoistischen und subjektiven
Strebungen zu befreien, da nur der objektive Wert unvermindert fortbesteht,
der subjektive aber allmälig mit der Ferne der Vergangenheit schwindet.
Insofern haben also die geschichtlichen Tatsachen, abgesehen vom
individuellen Einfluss, einen reellen für sich bestehenden Wert, der ihnen
als den Lebensäusserungen der Völker, die sie ausführten, zukommt.

Somit wäre die Bedeutung der Geschichte klargelegt. Alle Bestandteile

des geschichtlichen Lebens erfahren eine zweifache Wertbestimmung:
eine erste, welche die Dinge rein nach ihrem Inhalte abmisst; eine

zweite, die sie in ihren Nachwirkungen beurteilt, wobei die Geschichtskunde

sowohl allgemeine als individuelle Nachwirkungen ins Auge zu
fassen hat.

Der gültige Masstab für die Beurteilung der Tatsachen wäre
also der Satz: „So viel Aktualität, so viel Realität ", oder: der
allgemeine Inhalt der Geschichte hat einen objektiven
nicht zu zerstörenden Wert.


	Die Stellung der Geschichte unter den Geisteswissenschaften : nach Wilhelm Wundt

