Zeitschrift: Schweizerische padagogische Zeitschrift

Band: 2 (1892)

Heft: 3

Artikel: Die Stellung der Geschichte unter den Geisteswissenschaften : nach
Wilhelm Wundt

Autor: Hagmann, J. G.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-788224

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-788224
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Stellung der Geschichte unter den Geisteswissenschaften.
Nach Wilhelm Wundt.
Yon Prof. J. G. Hagmann.

Die Geschichtschreibung, wie sie uns vorliegt, beruht vornehmlich
auf zwei Grundbedingungen. Sie setzt ein nationales Bewusstsein und
innert diesem eine gemeinsame Weltanschauung voraus. So tritt sie uns
entgegen bei den Semiten, den Vilkern des klassischen Altertums, den
europiischen Nationen seit der Wiedererweckung des antiken Lebens.
In jedem einzelnen Falle tritt uns eine religids-politische Weltauffassung
und ein nationales Bewusstsein im Innern und gegen Aussen entgegen.
Ohne diese Voraussetzungen kénnten wir uns eine Geschichtschreibung
nicht denken. Sie trigt darum, wo diese Bedingungen erfiillt sind, zwei
besonders bezeichnende Merkmale an sich: inhaltlich richtet sie die Auf-
merksamkeit nach dem Allgemeinen; formell ist sie abgefasst in einer
lebenden Nationalsprache.

Indem wir iiber die Geschichtschreibung selbst uns Rechenschaft
geben, werden wir unmittelbar dazu veranlasst, iiber das Resultat der
Historik, das heisst iiber die Geschichte selbst nachzudenken.

So alt Geschichte und Historik sein médgen, so ist doch diese
Erscheinung menschlichen Denkens iiber die Geschichte und ihre Ergeb-
nisse Betrachtungen anzustellen von kiirzerer Dauer. Sie ist ein Er-
zeugnis des letzten Jahrhunderts. Dieses hat die Geschichte zur Wissen-
schaft erhoben, und daher spricht man seit jener Zeit von einer ,Philo-
sophie der Geschichte“. Interessant genug diirfte es sein, der Entwick-
lung dieser Philosophie der Geschichte, oder besser gesagt, diesen Unter-
suchungen des historischen Wissens etwas ndher nachzugehen.

, ¢

Seitdem mit der ersten Hilfte des 18. Jahrhunderts hervorragende

Denker, erfasst von dem Triebe nach freier Forschung, dem historischen Stu-

dium eine erhohte Aufmerksamkeit geschenkt haben, seitdem die Idee
Schweiz. pidagog. Zeitschrift. 11



150

zur Uberzeugung wurde, dass im Verlaufe des historischen Geschehens
weder Zufall noch Willkiir, sondern Notwendigkeit und Entwicklung
nachzuweisen seien, seitdem man begonnen, iiber das Wesen des histori-
schen Prozesses selbst nachzudenken, hat es an scharfsinnigen Gelehrten
nicht gefehlt, welche dem Studium der Geschichte ihre Krifte dar-
brachten und dadurch das Ansehen der Geschichte ganz wesentlich ge-
hoben haben. Bei der ergibigen Ausbeute, welche sich allerwiirts einem
eingehenden Studium darbot, konnte es nicht verfehlen, dass man in
sehr abweichendem Sinne mit dem Stoffe umging: sei es dass einzelne
Gelehrte ihren personlichen Neigungen folgten, sei es dass der eine und
andere den klaren Uberblick iiber die ihm gestellte Aufgabe verlor, sei
es dass der Hang bei manchen oft allzugross war, vor allem die Ideen
seiner Zeit auf die Geschichte iiberzutragen; so viel zeigen jedenfalls die
Tatsachen, dass auch hier wie auf anderm Boden menschlicher For-
schungen gar bald ein buntes Bild mannigfacher Bestrebungen sich be-
kundete. Die Einen suchten vornehmlich den Tatbestand der zu erfor-
schenden Ereignisse kritisch zu begleiten; andere gingen daran, iber die
Art Geschichte zu schreiben, Postulate aufzustellen; dritte wurden zu
dem Versuche verlockt, den historischen Prozess nach ihrem subjektiven
Bediirfnis darzulegen. Es fehlte immerhin auch an solchen nicht, die
sich redlich bemiihten, der Historik als einer Wissenschaft zu dienen.
Unter diesen letztern diirfen wir die berihmtesten Namen nicht ver-
schweigen 1).

In Bezug auf Prioritit wiissten wir keinen Namen zu nennen, der
dem des geistreichen und vielseitig gelehrten Franzosen Pierre
Bayle vorausginge. Sein Dictionnaire Historique et critique,
der schon 1695 erschien, ist durch scharfsinnige Untersuchungen und
riickhaltlose Aufdeckung des Tatbestandes abklirend und sdubernd voraus-
gegangen?). Sein Werk fand seine wahre Wertschiitzung bei den Zeit-
genossen nicht. Es wurde iiberstrahlt von demjenigen des Italieners
Giovanni Battista Vico?3).

Die Untersuchungen dieses Gelehrten iiber die ersten drei Jahr-
hunderte der romischen Geschichte, 1725, galten seinerzeit als epoche-
machend. Der stolze Name eines , Vaters der Geschichtsphilosophie und
Vilkerpsychologie“ ist ihm in verschwenderischer Weise zuerkannt wor-

, 1) Hermann Hettner: Geschichte der Literatur im 18. Jahrhunderf. Braun-
schweig 1872.
2) Dr. L. Wachler, Geschichte der hist. Forschung und Kunst. Gottingen 1812.
I, 1 pag. 7; IL,, 1 pag. 4 fg.
3) Daselbst II., 3 pag. 1073 fg.



151

den. Vor allem sein Werk, in der Folge jedoch auch der Geist
der Aufklirung, die Vorliebe fiir kritisch-philosophische Tétigkeit
iibten auf die kiinftige Geschichtschreibung einen nachhaltigen Einfluss aus.
In kurzen Abstinden erschienen Werke, die ihnliche Tendenzen ver-
folgten. Der Englinder Bolingbroke verfasste seine Letters on the
study and use of History, 1735, welche so grossen Einfluss auf
die Geschichtsauffassung Voltaires ausiibten!). Montesquieu schrieb
seine Considérations sur les causes de la grandeur et de
la décadence des Romains, 1734; Voltaire seinen Essai sur
les moeurs et I’esprit des nations, 1756; Mably seine Schrift
De la maniére d’écrire 1’histoire, 17832).

In besonders nachhaltiger Weise, wenn auch zeitlich spiter, griff
Deutschland in diese geistige Bewegung ein®). Welche Reihe von her-
vorragenden Namen auf dem Gebiete historischer Wissenschaft bis in
unsere Gegenwart! Doch hat woh! keiner im vorigen Jahrhundert das
tiefere Studium der Geschichte so zu Ehren gebracht, wie Herder mit
seinen ,Ideen zur Philosophie der Geschichte® (1774). Be-
gabt mit dem freien Blicke der Aufklirung, ausgeriistet mit reichen
Kenntnissen, hat sich in ihm das weite Gebiet der Geschichte zum ersten
Mal einem ruhigen leidenschaftslosen Urteil aufgetan. Die grossen Um-
willzungen, welche um die Wende des Jahrhunderts gerade Deutschland
in Mitleidenschaft zogen, waren wohl geeignet, den Sinn fiir das histo-
rische Geschehen zu wecken und zu kriftigen. Als der fremde Druck
so allgewaltic auf den Deutschen lag, da erinnerten sie sich aufs lebhaf-
teste ihrer Nationalitdt und ihres selbsteigenen geistigen Lebens. Sie be-
sannen sich auf sich selbst. ;

Kaum hatte denn auch Deutschland mit den ersten Dezennien
unseres Jahrhunderts ein leidliches Dasein gewonnen, als der breite Strom
geistigen Schaffens auch die historischen Gebiete befruchtete. Das
nationale Bewusstsein gab den Impuls. Werke von deutsch-klassischer
Vollendung bekundeten die Vertiefung des historischen Denkens. Seit
Niebuhrs ,Romischer Geschichte ® (1811—32) sind die histo-
rischen Forschungen zur ernsten Wissenschaft geworden.

Bezeichnend ist aber, dass die Philosophie aufs neue begann, die
Geschichte in den Bereich ihrer Betrachtungen zu ziehen. Es ist
das Verdienst Hegels, darin vorangegangen zu sein. Den Vor-

1) Moritz Brosch: Lord Bolingbroke, Frankfurt a. M. 1883, pag. 300 ff.

2) Robert Flint: La philosophie de I'histoire en France, Paris 1878.

3) Hegel, Philosophie der Geschichte, Berlin 1840. Vorwort pag. VIII, fg.;
Wachler II, 2, 762 fg.



152

lesungen, welche er von 1822—31 iiber die ,Philosophie der Ge-
schichte® hielt, folgte 1837 die Herausgabe des gleichnamigen Werkes,
das nun gleich seinen Vorlesungen einen bedeutenden Einfluss auf die
Historik ausiiben sollte. Allerdings nicht in anlehnendem Sinne an
Hegel!). Denn so glinzend auch die Anwendung seiner dialektischen
Methode auf das Gebiet der Geschichte sein mochte, so erweckten doch
die gewagten historischen Konstruktionen unter den Geschichtsforschern
den lebhaftesten Widerspruch. So recht in der bewussten Opposition zu
Hegel bildete diejenige Auffassung der Geschichte, der wir heute hul-
digen, sich aus.

Im Hinblick und in Beriihrung mit der historischen Forschung,
welche durch griindliche Vertiefung und weitausschauendes Verstéindnis
sich auszeichnet und von der Geschichte einzelner Nationen zur allge-
meinen Betrachtung der Universalgeschichte iiberging, suchte man
gleichzeitig das Wesen und die Aufgabe der Geschichte zu erfassen. So
und in diesem Sinne besitzen wir eine neuere Philosophie der
Geeschichte.

Wir mochten versuchen, auf den Hauptvertreter und seine Ansichten
niher einzugehen.

Zwar diirfte unter drei hochberiihmten Namen die zu treffende
Auswahl schwer sein. Wie berechtigt und lohnend wére es an sich, die
»ldeen zur Geschichte der Menschheit¥ wie sie Hermann
Lotze im dritten Bande seines Mikrokosmus (1856—64) mit unver-
gleichlichem Zauber und seltener Uberredungskunst vor uns entrollt, einer
Bearbeitung zu Grunde zu legen; wie verlockend wire es, dem reichen
Ideengange zu folgen, den Leopold v.Ranke inden Vorlesungen ent-
wickelt, die er 1854 in Berchtesgaden dem Konig Max von Bayern
hielt und die spiter 1888 unter dem Titel ,Uber die Epochen der
neuern Geschichte® seinen Werken einverleibt wurden. Doch
hat uns der Umstand, dass die Ideen dieser beiden Denker und Forscher
ihren Widerhall und ihre Beantwortung in den neuern Publikationen
eines Mitlebenden gefunden haben, bewogen, von der Betrachtung jener
Werke abzusehen, und das Interesse iiberzulenken auf diejenigen Aus-
einandersetzungen, welche Prof. Wilhelm Wundt iiber geschichts-
philosophische Fragen in seinen neuesten Untersuchungen der Welt unter-
breitet hat. Es sei uns vorerst erlaubt, den eigentimlichen Entwick-
lungsgang dieses Gelehrten, der auf die Ausblldung seiner Ideen vor-
nehmlich eingewirkt hat, kurz zu zeichnen.

1) Windelband, Gesch. der neuern Philosophie. . Leipzig, '1880. IL 307.



153

W. Wundt, 1832 zu Neckarau im Grossherzogtum Baden ge-
boren, widmete sich den medizinischen Studien. Nach Abschluss der-
selben trat er die akademische Laufbahn an und begann 1857 an der
Universitidt Heidelberg, wo er sich habilitirt hatte, iiber Physiologie zu
lesen. Von Ziirich aus, wohin er 1874 gekommen war, erhielt er im
folgenden Jahre einen Ruf an die Universitit Leipzig, wo er heute noch
wirksam ist, und im Jahre 1889 die Wiirde eines Rector magnificus
bekleidete.

In seiner Lehrtitigkeit sowohl, als seinen Schriften wandte er sich
zuerst den Untersuchungen des animalen Lebens zu. Unermiidliches
Forschen, zahllose Versuche und Beobachtungen verschafften ihm eine
allseitig sichere Grundlage physiologischer Kenntnisse.

Erst als er sich ganz auf diesem Gebiete heimisch fiihlte, begann
er von diesem aus dem -eigentlichen Seelenleben seine Studien zuzu-
wenden. Er trat also damit aus dem Bereich der exakten Naturwissen-
schaften auf das Gebiet der Philosophie iiber. Diese Tatsache ist be-
sonders darum zu betonen, weil sie gewissermassen neu ist. Bis anhin
hatten Philosophie und Naturforschung sich weit schiarfer geschieden.
Dass man gar von der Physiologie aus auf das Gebiet der Seelenlehre
iibergehe, um auf diesem neuen Wege gleichsam ins Reich des reinen
Denkens einzudringen, dieses Vorgehen war mindestens neu, ungewohnt
und erregte unter den philosophischen Grossen vielseitiges Bedenken.

Es kennzeichnet also sowohl Wundt als eine neuere Richtung im
Studium der Philosophie, dass er diesen Weg, zu dem er allerdings ge-
nugsam vorbereitet war, einschlug. Ebenso bedeutungsvoll ist aber, zu
erfahren, auf welche Weise er an die psychologischen Aufgaben herantrat.
Ihm galt es, wie einst Kant, als besonders notwendig, die Erkenntnis-
mittel, welche uns gegeben sind, selbst einer scharfen Kritik zu unter-
werfen. Dazu boten ihm seine physiologischen Kenntnisse reichen Anlass.
Er konnte sich derart von Anfang an auf den Boden sicher nachge-
wiesener Tatsachen stellen. Anderseits bildete er seine philosophischen
Ansichten, wie er selbst mitteilt!), weiter aus, durch das eingehende
Studium von Kant, Herbart und Darwin. Es war ihm also offenbar
darum zu tun, die physiologischen Forschungen mit denjenigen der Seelen-
lehre in Einklang zu bringen. Bis zum Jahre 1866 waren zwar seine
Publikationen rein physiologischer Natur gewesen. Im gleichen Jahre
jedoch erschien eine Schrift von ihm, die sich zur Aufgabe stellte, die

1) Physiol. Psychologie, Vorwort 1874. Band I



154
unanfechtbaren Grundgesetze der Physik zum unanfechtbaren Kausal-
prinzip in Beziehung zu bringen ?).

Jetzt schon glaubte er, die grundlegenden Kenntnisse zu besitzen,
um an ein Unternehmen zu gehen, das weit iiber dem Horizonte seiner
bisherigen Arbeiten lag2?). Er gedachte ein neues System der Philo-
sophie auszufiihren. Der zu diesem Zwecke ausgearbeitete Entwurf kam
aber nicht zur Vertffentlichung ; denn, wie Wundt selbst bekennt, iibernahm
ihn im Verlaufe der Arbeit das Gefiihl, dass zu gedeihlichem Abschluss
eine eindringliche Beschiftigung mit den einzelnen philosophischen Gebieten
unerlisslich sei. Indem er diesem Bediirfnis Folge leistete, folgten sich
nach einander drei epochemachende Publikationen als Friichte seiner eifrigen
und planmissigen Tatigkeit. Die physiologische Psychologie in
zwei Béanden 1874 und in zweiter Auflage 1880. Seine Logik, welche
in die beiden Binde der Erkenntnis- und Methodenlehre zerfiillt, heraus-
gegeben 1880 und 1883 ; die Ethik, eine Untersuchung der Tatsachen und
Gesetze des sittlichen Lebens 1886, welche unlingst Eduard v. Hart-
mann in einer neuen Publikation ,Kritische Wanderungen durch die
Philosophie der Gegenwart® (Leipzig 1890, pag. V) als die ,aus der
reichen ethischen Literatur der letzten zehn Jahre unstreitiz bedeu-
tendste Erscheinung® bezeichnet. )

Der geistvolle und nicht zu erschopfende Inhalt dieser Werke kann
nur ermessen werden durch das Studium derselben.

Die Methoden, die Wundt in allen seinen Schriften einschlédgt, biirgen
genugsam fiir solide Ergebnisse. Meistens folgt er dem analytisch-syn-
thetischen Weg, d. h. um irgend eine Untersuchung anzuheben, hilt er
zuerst Umschau, welche Ansichten seit der éltesten Philosophie iiber
das einschligige Gebiet gewaltet hitten, in welche Irrtiimer und Unzu-
linglichkeiten die mannigfachen Ansichten sich verloren; sodann von
den Tatsachen des Lebens und Denkens ausgehend, fihrt er fort, vor
uns seine eigenen Anschauungen aufzubauen. Oft auch arbeitet er mit
Hilfe beider Methoden zugleich, wodurch bald seine scharfe aber sach-
liche Kritik, bald der produktive Gedankeninhalt seiner Ideen zu leben-
diger Ausprigung kommt. :

Was ihn aber besonders kennzeichnet, das ist die Sicherheit, mit
welcher er sich auf den grundlegenden Gebieten jeder verniinftigen und
erfolgreichen Spekulation bewegt, wir meinen eben auf den Gebieten der
Physiologie einerseits, der Psychologie anderseits.

1) Geschichte d. Philos. Ueberweg Heinze III, 399.
%) System der Philosophie. Leipzig 1889. Vorwort.
%) Krit. Wanderungen, Aufsatz I. pag. 76 fg.



155

Wir mochten aber den Erfolg seiner Wirksamkeit nicht bless nach
seinen Schriften bemessen, sondern darauf aufmerksam machen, wie
segensreich seine Lehrtitigkeit ist. Dafiir ist er mit hervorragenden
Gaben ausgeriistet. Sein Vortrag ist nicht bloss darum lebendig, weil
er sich knapp und aufs anschaulichste an die Sache hilt, sondern vor
allem deswegen, weil die Klarheit der Darlegung gleichsam mit der
Schwierigkeit des zu behandelnden Stoffes wichst. Uberdies paart sich
mit seiner Bescheidenheit eine Selbstverleugnung, die man auf den aka-
demischen Kathedern wohl nicht hiufig findet.

Es kommt bei Wundt ofters vor, dass er die Zuhorer aufmerksam
macht auf irrige Ansichten, die er in frihern Auflagen seiner Werke
aussprach; er betont etwa, von welcher Seite ihm die bessere Beleh-
rung gekommen sei, oder wie er sich seither durch tieferes Eindringen
in die und jene Frage von der Unzuldnglichkeit fritherer Ansichten iber-
zeugt habe; wir konnen, um noch ein Beispiel zu zitiren, den heitera
Eindruck nicht vergessen, den er einst hervorrief, als er in einer Vor-
lesung seine Arbeit iiber eine ,Tierpsychologie“ vor seiner Zuhorer-
schaft zitirte mit den Worten: ,Ich erwihne hier jenen verfehlten Ver-
such nur, um Sie vor der Lektiire dieser meiner Schrift angelegentlichst
zu warnen.* Die Kritik hat denn auch, die verliumderischen Entstel-
lungen eines Hugo Sommer ausgenommen, zu jeder Zeit seine Vorziige
eines wahren Gelehrten anerkannt. In einer Kritik iiber Wundts Ethik
kommt Eduard v. Hartmann hierauf zu sprechen.

»Ausgeriistet mit einem ungewodhnlichen Grade von Vorurteilslosig-
keit,“ sagt er, ,von natiirlichem, gesundem Urteil, reflektirendem Scharfsinn
und Forscherfleiss ist er redlich bemiiht, der Gesamtheit der zu er-
klirenden Erscheinungen gerecht zu werden und seine Auffassung und
Beurteilung des Gegebenen an den Ansichten der Vorginger auf dem
fraglichen Gebiete zu orientiren und zu kontrolliren®.?)

Im April 1889 hat Wundt, der Ausfilhrung jenes Planes, den
er 1866 fasste, man darf wohl sagen, die Krone aufgesetzt. Auf die
das ganze menschliche Wesen umfassende Trilogie seimer Psychologie,
Logik und Ethik, erschien sein System der Philosophie?), das
reife Produkt einer zwanzigjihrigen Arbeit.

Wenn eine Bedeutung darin liegen mag, dass Wundt das Glick
hatte, seine Ideen in scharfer Zusammenfassung darzubieten, wenn es
auffallen diirfte, dass in diesem System die Metaphysik, die man fiir
tot gehalten, eine zentrale Stellung einnimmt, wenn man es allgemein

1) Krit. Wanderungen pag. 77.
2) System d. Philos. Leipzig 1889.



156

begriissen diirfte, manchen Widerstreit der philosophischen Fragen und
Erorterungen gelost zu finden, wenn man es als ein Ereignis bezeichnen
diirfte, unter der reproduktiven Literatur philosophischer Schulen
endlich wieder einmal eine wahrhaft produktive Leistung vor sich zu
haben, so fassen wir doch diese Punkte in Hinsicht auf den Wert seines
Systems der Philosophie als sekundir auf.

Das aber, glauben wir, macht seine Bedeutung aus und gewéhrt
- seinen Ideen eine fiir die Zukunft noch ungeahnte Perspektive, dass es
Wundt gelungen sein diirfte, den Zwiespalt zwischen den exakten und
spekulativen Wissenschaften beseitigt zu haben und zwar eben darum,
weil Wundt, diese Aufgabe in den Mittelpunkt seiner Bestrebungen
stellend, aus beiden grossen Richtungen des menschlichen Denkens jene
Grundlagen, die Physiologie und die Psychologie, zur Basis aller seiner
Untersuchungen gemacht hat.

'Wir machen es hier nicht zu unserer Aufgabe, den Aufbau seines Systems
zu reproduziren. Hingegen mdochten wir unserer Aufgabe getreu jene
Partie aus seinen Werken herausheben, die uns am nichsten liegt.
Es hat uns tiiberrascht, welche hohe Stellung Wundt den historischen
Wissenschaften zuerkennt, und wir wagen es, das Wesentliche aus seinen
Betrachtungen iiber Geschichte hier zusammenzufassen.

II.

Die Geisteswissenschaften, sagt Wundt?!), die er den mathematisch-
naturwissenschaftlichen Gebieten gegeniiberstellt, sind, wie leicht nach-
gewiesen werden kann, aus der Philosophie hervorgegangen und zwar
der Art, dass einzelne Arbeitsgebiete von der Philosophie abgeldst
wurden. ‘

Am frithesten erfuhr die Betrachtung iiber das #dussere Leben der
Menschheit und die Handlungen der Vélker diese Ablésung. Da-
durch entstand die Geschichtschreibung. Sie war natiirlich vorerst abhéingig
von der ganzen Weltauffassung jener lingst verflossenen Zeit und die Er-
zéhlungen eines Herodot tragen noch viel von dem mythologischen
Charakter an sich. Aber schon Thukydides erreichte eine geschichtliche
Darstellung, die, was die psychologische Auffassung des hist. Geschehens
anbetrifft, kaum mehr iiberholt worden ist. Neben der historischen
Forschung loste sich, wenn auch langsamer, die Staatslehre ab. In
den ethischen Sentenzen der griechischen Weisen und der pythagoraischen

1) Logik II, 478 fg.



157

Schule sind Anfinge einer solchen Staatslehre. Sie fliessen zusammen
in der platonischen Lehre vom Staate, die eine ideale Staatsgemeinschaft
schildert. Statt aber die wirkliche Welt zu begreifen, tritt uns dort der
Versuch entgegen, eine vorbildliche Welt dichterisch zu erzeugen. Ari-
stoteles verscheuchte die Phantasie aus diesem Gebiete und schuf eine
den Verhiltnissen jener Zeit und Umgebung entsprechende Staatslehre.
Doch waren es erst die Rémer, welche dieses Gebiet der Philosophie
ganz entrissen und eine praktische Gesetzgebung auszubilden vermochten.
Dadurch geschah es, dass die Rechtswissenschaft der Geschichte zur
Seite trat. Man begriff, dass Recht und Staat nur an der Hand
der Geschichte zu verstehen seien.

Weit mehr aber sollte eine andere Wissenschaft an die Seite der
Geschichte treten, ohne ihre selbstindige Stellung einzubiissen, nimlich
die Philologie. Durch die Schule von Alexandria begriindet, durch
die Scholastik, wenn auch einseitig, gepflegt, ist sie zur Zeit der Wieder-
erweckung des Altertums durch die Humanisten in eine Zeit der Bliite
iibergegangen, in welcher sie riickwirkend selbst vermochte, die Philo-
sophie und Naturforschung zu neuem Leben zu erwecken.

In der gleichen Art, wie nun die Philologie an die Seite der Ge-
schichte trat, vereinigten sich Staats- und Volkswirtschaftslehre mit der
Staatslehre zur Erforschung verwandter Fragen. Diese letztern riefen
der Statistik, und diese nahm die Aufgabe iiber sich, das Material zu
liefern, das uns Einsicht in die Bevélkerungs- und Vélkerkunde ver-
schafft. Versuchen wir allen letztgenannten Zweigen einen sie um-
fassenden Namen zu geben, so ist es der einer ,Allgemeinen Gesellschafts-
lehre®.

Diese Gesellschaftslehre tritt ihrerseits zur Geschichte in unaufhor-
liche Wechselbeziehung, da sowohl die geistigen Eigenschaften der Volker,
als die Zustdnde der Gesellschaft auf der historischen Entwicklung beruhen.
Geschichte und Gesellschaftslehre sind somit zwei verwandte Gebiete,
dessen ersteres, wenn man sie weiter gliedern will, in Historie und
Sprachwissenschaft, letzieres in Volks- und Rechtswissenschaft zer-
fillt. Alle vier Zweige der Geisteswissenschaften haben das gemein-
same Merkmal an sich, dass sie in ihren Ausfiihrungen sich der Psycho-
logie bedienen. Zwar kénnen Geschichte und Statistik ohne diese Tat-
sachen¥sammeln; aber beim ersten Versuch, die letztern zu erkléren,
miissen sie Zuflucht zu psychologischen Beweggriinden nehmen. Dieser
Umstand zieht weitere Konsequenzen nach sich ; denn die psychologische
Erklirung bringt die einzelnen Gebiete nicht nur in Wechselbeziehung,
sondern sie macht es mdoglich, dass die Philosophie sie alle umfassend



158

in ihre eigene Betrachtung zieht. Daraus entspringt naturgemiss eine
Philosophie der Geschichte, sowie der Gesellschaft. Der Kreislauf hat
sich somit aufs schonste vollendet. Die Geisteswissenschaften, die sich
einst von der Philosophie abgelost haben, kehren abgeklirt und be-
reichert in den Schoss der Philosophie zuriick. Damit ist zugleich zur
Evidenz erbracht, inwiefern die Psychologie zur Basis jeder verniinftigen
Philosophie gemacht werden muss.

Insofern als Geschichte und Philologie eine eigentliche historische
Wissenschaft bilden, hat August Boeckh ihren gemeinsamen Zweck
dahin bezeichnet, dass sie das Verstindnis der gesamten Erzeugnisse des
menschlichen Geistes vermitteln, So sehr Wundt mit dieser Ansicht
einig geht, trennt er doch scharf die Aufgaben der beiden Wissenszweige.
Die Geschichte, meint er, forscht nach den Verinderungen, welche die
Menschheit oder eine Nation als Ganzes erfahren. Sie ist eine
empirische Wissenschaft und sucht nach der Kenntnis der Tatsachen und
ihres inneren Zusammenhanges. Anders die Sprachwissenschaft. Nicht
in das Allgemeine, sondern in das Einzelne einzudringen, ist ihre Auf-
gabe. Darum verfolgt sie das analytische, jene aber das synthetische
Verfahren. Aber eben dadurch, dass sie nach Methode und Aufgabe
verschieden sind, eignen sie sich gegenseitig ihre Resultate zu und dienen
einander.

Das unerschopflich reichhaltige Material, das sie bearbeiten, rief
einer Verzweigung der beiden Stammwissenschaften. Kultur-, Kunst- und
Literaturgeschichte, ferner Linguistik, Mythologie und historische Ethik
haben sich derart abgezweigt und werden darum auch mit Recht philo-
logisch-historische Wissenschaften genannt.

Die eigentliche Geschichte (Logik II, 534) hat zu ihrem Gegenstand
die Vergangenheit menschlicher Erlebnisse. Da aber die Ver-
gangenheit unwiederbringlich verschwunden ist und die Uberlebnisse der-
selben allein uns geboten sind, um ein Bild der Vergangenheit zu ent-
werfen, so haben sich Kritik und Erlduterung an die Aufgabe gemacht,
jene zu priifen.

Die Quellen zum Studium der Vergangenheit sind dreifacher Natur:
physische Uberreste, Denkmiler und historische Werke. Je nachdem
nun der Forscher gegeniiber diesen seinen individuellen Standpunkt
withlt, werden die Ergebnisse anderer Natur. Betrachtet er z. B., um
die Urgeschichte zu verfolgen, die spiirlichen Uberreste jener Epochen,
so gelangt er von selbst zu Resultaten, die mehr der Anthropologie und
Ethnologie als der Geschichte zuneigen. Die naive Geschichtschreibung



159

hinwiederum kennzeichnet sich dadurch, dass sie von der sagenhaften
Tradition ihren Ausgang nimmt.

Nicht so der moderne Historiker. Uberall sucht er aus den Erzeug-
nissen des (teistes einen Tatbestand zu erzielen, um diesen sodann in
geistigen Zusammenhang zu bringen.

Ein Moment ist hier noch besonders bezeichnend. Wihrend die
dltern Historiker darin ihre Aufgabe erblickten, die Bestandteile der
Uberlieferung einer Kritik zu unterwerfen, unterzieht der moderne
vielmehr die Quellen einer solchen. Nachdem némlich die Echtheit
eines historischen Zeugnisses gepriift worden ist, folgt die Vergleichung
mit andern Belegen oder mit einer bereits sichergestellten Tatsache. Der
Historiker bedient sich also der vergleichenden Methode und findet
in der Feststelling der Ubereinstimmung den Schwerpunkt eines kriti-
schen Verfahrens. Erst dann macht er sich an die .sogenannte Inter-
pretation d. h. er versucht aus den Quellen einen psychologisch begreif-
lichen Zusammenhang der Tatsachen herzustellen, oder wie man sich
fasslicher ausdriickt, er sucht das historische Verstindnis zu
gewinnen. :

Nun aber tritt ein Moment in Bezug auf dieses historische Ver-
stindnis ein, das von weittragender Bedeutung ist.

Dem einzelnen Forscher wird ndmlich gegeniiber den Tatsachen der
Greschichte ein viel weiterer subjektiver Spielraum gelassen, als dies z.
B. der Fall ist gegeniiber dem Tatbestand der Naturwissenschaften.
Die Geschichte ermangelt jener logischen Strenge, ein Ereignis nur so
und nicht anders aufzufassen. Vielmehr kann der begreifliche Zusam-
menhang eines Ereignisses mannigfach dargestellt werden ohne an Wahr-
scheinlichkeit aufzugeben. (Wir erwihnen hier von uns aus als ein
treffliches Beispiel die Schlacht im Teutoburger Wald nach den ab-
weichenden Auffassungen von Ranke und Mommsen.) Ermangelt nun die
Geschichte dieser zwingenden Kraft einer einzig moglichen Erklirung,
so besitzt sie dafiir das, was Wundt als die schopferische Energie
ihr zuerkennt, d.h. eine gleiche Periode kann verschieden und doch trotz
dieser Mannigfaltigkeit in wahrem Sinne betrachtet werden; das ist je-
doch bloss so gemeint, dass man jene Periode von verschiedenen Seiten
aus studire, um durch diese Vielseitigkeit das Verstindnis zu veralige-
meinern. Diese schopferische Energie ist es aber eben gerade, welche
die Geschichte und deren Verstiindnis zum schwierigsten Problem des
menschlichen Geistes macht; denn in der mannigfaltizen subjektiven
Beanlagung der Forscher wird sich stets die Geschichte in anderem
Bilde wiederspiegeln.



160

Sie wird auch die Quelle verfehlter Versuche sein, die Geschichte
zu erkliren, von denen wir nur einen herausheben. Man ist in unserer
Zeit zu dem Versuch geschritten, die Geschichte den Naturwissenschaften
entsprechend zu behandeln. Man hat gewagt, die induktive Methode auf
das Gebiet der Geschichte zu iibertragen. Der geistreichste und be-
redteste Vertreter dieser Richtung ist der 1862 verstorbene Verfasser
der Geschichte der Zivilisation in England, Henry Thomas Buckle !).
Aus dem reichen Material historischen Geschehens glaubte dieser Ge-
setze ableiten zu kénnen, welche den Gesetzen der Natur an innerem
Wert gegeniiber zu stellen wiren. FEines derselben lautet: ,Der Fort-
schritt des Menschengeschlechtes beruht auf dem Erfolg, womit die Ge-
setze der Erscheinungen erforscht sind“; ein anderes sagt: ,Die wissen-
schaftlichen Entdeckungen stirken den Einfluss intellektueller Wahr-
heiten.“ .

Was ist aber mit solchen Sitzen erreicht, denen etwa als eben-
biirtige Regel der Naturbeobachtung ,Auf Regen folgt Sonnenschein“ an
die Seite zu stellen sind?

Das Fehlerhafte eines solchen Unterfangens beruht ja offenbar
darin, dass Vorginge der Geschichte nicht aus uniformen Motiven ent-
springen, wie Naturvorgéinge, dass bei den vielgestalteten Bedingungen
historischen Geschehens ein einheitliches Geschehen ganz ausgeschlossen
ist. Zweimal derselbe Fall ist doch nicht derselbe! Auch spricht gar
kein Grund dafiir, dass in Zukunft das historische Geschehen auch nur
annihernd unter gleichen Bedingungen sich wiederholen werde.

Die wahre Geschichtsforschung hélt sich von solchen Versuchen
fern. Thre Absicht geht dahin, die Erscheinungen aus sich selbst und
aus den sich in ihnen verratenden psychologischen Gesetzen zu er-
kliren. Historische Gesetze finden zu wollen ist einfach deshalb eine
Chimiére, weil es solche iiberhaupt nicht gibt. Wohl kéonnen Gesetze
gefunden werden; diese aber sind nicht historische sondern psychologische
Gesetze (II. 541, Logik).

In Hinsicht auf die Darstellung machen sich zwei Richtungen gel-
tend. Eine sogenannte pragmatische, welche den reinen Tatbestand
der Geschichte fiir sich reden lisst, und eine psychologische, die
nach den Motiven der Ereignisse forscht. Wie sich jedoch von selbst
versteht, fliessen die beiden Richtungen naturgemédss in einander iiber.
Eine rein pragmatische Darstellung erzeigt sich so wenig durchfiihrbar,
dass selbst der Name allmilig eine andere Bedeutung erhalten hat.

1) History of Civilisation in England, London 1878. I, 174 fg, III, 461.



161

Vielfach versteht man jetzt unter pragmatischer Interpretation eine Be-
handlungsart, welche die Geschichte nach gewissen ihr untergeschobenen
moralischen oder politischen Zwecken beurteilt. !)

Wichtiger fiir die weitere Entwicklung der Geschichte ist eine andere
Art der Bearbeitung, wie sie Mommsen und Ranke durchgefiihrt haben.
Diese abstrahiren von gewissen Quellen, um statt derselben andere aus-
schliesslich zu beniitzen. So Mommsen, indem er seinen Forschungen
Uberreste und Denkmiler, so Ranke, indem er den seinigen die Gesandt-
schaftsberichte zu Gruunde legt.

Sind wir soweit gediehen, dass die Kritik die Quellen gepriift und
die Interpretation eine befriedigende Erklirung gegeben hat, so tritt erst
die Moglichkeit ein, einer philosophischen Betrachtung der Geschichte
das Wort zu gestatten; denn ihr konnen vornehmlich nur zwei Fragen
zur Beantwortung anheim gegeben werden. Die Philosophie der Geschichte
ist befihigt in erster Linie den Ursprung und die historische Be-
deutung der geistigen Eigenschaften der Volker zu untersuchen, und
in zweiter Linie nach den Ideen der geschichtlichen Perioden zu forschen.

Was hat aber die Philosophie der Geschichte, statt diese ihr allein
zukommenden Fragen zu behandeln, bis anhin getan? Sie hat es vorge-
zogen iber die Zukunft und den Zweck der Geschichte Fragen auf-
zustellen und pach subjektivem Ermessen zu losen. Alle Versuche von
Giambattista Vico bis hinab zu Hegel tragen das Kennzeichen an sich,
dass sie gewisse Ideen kiinstlich an die Geschichte heranbringen, um
sodann alle Tatsachen diesen anzupassen.

Logisch gesprochen wurden falsche Analogien angewendet und ver-
allgemeinert, um sodann ihre stérende und verwirrende Wirkung zwei-
fach geltend zu machen. So hat Vico die Geschichte in drei Epochen,
die der Gotter, Heroen und Menschen eingeteilt. Augunste Comte hat
ein theologisches, metaphysisches und positives Studium menschlicher
Entwicklung angenommen. Hegel verschaffte der Idee der vier Menschenalter
Geltung. Auch der Zweck der Geschichte wurde keineswegs der Geschichte
selbst entnommen, sondern auf sie iibergetragen. Herder erklirte zum
Zweck der Geschichte die Erziehung zur Humanitit; Hegel stellte den
Satz auf, dass die Konstanz der Weltgeschichte in der Vernunft liege.
Was ist an diesen kiinstlichen, den Tatsachen fernestehenden Zweckbe-
stimmungen auszusetzen? Ihnen klebt der Umstand an, dass sie alle
subjektiv gefirbt sind und nicht etwa dem aktuellen Zustand der
Geschichte entsprungen sind, sondern bloss etwa den Gemiitszustand ihres

1) Gervinus, Grundziige der Historik, Leipzig 1837.



162

Autoren kennzeichnen. Sie sind iiberhaupt gar keine Resultate histori-
scher Forschung, sondern ethische Postulate, die in die Geschichtsbe-
trachtung hiniibergezogen wurden.

Die wahre Geschichtsbetrachtung darf sich nun und nimmer von den
Tatsachen entfernen, und somit bleiben ihr eben einzig jene zwei Anf-
gaben iibrig, die oben Erwihnung fanden. Uber den Ursprung und die
historische Bedeutung der geistigen KEigenschaften der Volker liegen
bereits namhafte Versuche vor. Herder in seinen ,Ideen“, Karl Ritter
in seiner ,Erdkunde®, Max Dunker in seiner ,Geschichte des Altertums®
bieten fiir diese Seite der Greschichtsbetrachtung bisanhin uniibertroffene
Leistungen.

Schwieriger ist die Frage nach den Ideen der geschichtlichen Perioden.
Je freigebiger die Philosophie mit ihrer Beantwortung war, um so vor-
sichtiger verhielten sich die Historiker (!). Rankes Behandlung der
dltesten Volker ist ein erster bemerkenswerter Versuch, die Geschichte
derselben unter den Gesichtspunkt der sie beherrschenden religiosen Ideen
zu stellen.

Es ist selbstverstdndlich, dass diese Aufgabe bei den verwickelten
Kulturbedingungen einer spitern Zeit wachsenden Schwierigkeiten begegnet
und stets die grosste Vorsicht erfordern wird.

II1.

Wenn Wundt schon in den Untersuchungen seiner Logik eine so
bemerkenswerte Besprechung der Geschichte angebahnt hat, so ist in
seinem System der Philosophie eine nicht minder wichtige Betrachtung
eingereiht.

Der Naturphilosophie auf der einen Seite setzt er die Philosophie
des Geistes auf der andern entgegen. Diese betrachtet er von zwei
Standpunkten aus. Der Entwicklung und dem Wesen des individuellen
geistigen Lebens setzt er die Entwicklungsformen des Gesamtgeistes
zur Seite, wie er in den sozialen und historischen Gemeinschaftsformen
der Staaten und Gesellschaft uns entgegentritt.

Die hochsten Errungenschaften dieses Gesamtgeistes findet er in
den sittlichen, religidsen und #sthetischen Anschauungen. Sie selbst
bieten sich dem betrachtenden Denker in der Form einer geschichtlichen
Entwicklung dar und das Verstindnis fiir diese geschichtliche Entwick-
lung bezeichnet Wundt als das, was man unter Weltanschauung zu ver-
stehen hat. Es muss also kaum mehr besonders betont werden, welch
hohe Stellung er der allgemeinen Bedeutung der Geschichte beimisst.



163

Sie vermittelt nach ihm, einfach gesagt, das Verstindnis fir die Ent-
wicklung des Gesamtgeistes; sie verschafft uns die Weltanschauung
im besten Sinne des Wortes.

Je hoher aber Wundt die Bedeutung der Geschichte stellt, desto
grosser sind die Anforderungen an die Behandlungsweise derselben.
‘Wundt zweifelt nicht an einer Philosophie der Geschichte, insoweit sie
das Verstindnis der Entwicklung der Menschheit anstrebe. Aber eben
so entschieden nimmt er Stellung gegeniiber der Geschichtsphilosophie,
wie sie gemeiniglich uns geboten worden ist.

Wenn man, sagt er, bisanhin die Moglichkeit und die Berechtigung
einer Philosophie der Geschichte bestritten hat, oder derselben bloss
negative Ergebnisse zuerkannt hat, so ist das nicht zu verwundern.

Der Grund dieser abschitzenden Meinung liegt in der Tatsache,
dass man sie auf ganz falschen Boden gestellt hat.

Der verhingnisvolle Fehler, den sie begangen hat, besteht darin,
dass sie mit Begriffen arbeitete, die dem Tatbestand der Geschichte
fremd sind. Alle spekulativen Versuche einer Philosophie der Geschichte,
so sehr sie auch sonst untereinander abweichen mogen, haben den Schwer-
punkt ihrer Aufgabe in der Beantwortung zweier Fragen erblickt. Sie
haben erstens die Zukunft der Geschichte ins Auge gefasst, um der
Menschheit einen transzendenten Endzweck in Aussicht zu stellen; sie
haben ferner den Begriff des Fortschrittes aufgestellt und ihn den
historischen Epochen irgendwie angepasst.

Dass die Beantwortung der ersten Frage auf leere Behauptungen
und die der zweiten auf negative sowohl als positive Ergebnisse kam,
ist leicht begreiflich. Und in der Tat, es ist nicht die Zukunft der
Gegenstand historischer Erwiigungen, sondern die Vergangenheit.
Schliisse auf die Zukunft werden stets in ganz beschrinktem Masse nur
auf Einzelfille zu ziehen sein, weil eben neue individuelle und allgemeine
Bedingungen sich fiihlbar machen, die gar nicht im voraus zu bestimmen
sein werden. .

Wie so ganz verfehlt war es zum Beispiel, wenn man Analogien
gezogen hat zwischen den Epochen der Geschichte und den Lebensaltern
des einzelnen Menschen. Es ist eine inhaltslose Behauptung, zu erkliren,
die Weltalter seien abgeschlossen hinter uns, und diese nun gar mit den
Altersstufen des Einzelmenschen in Parallele zu bringen, die ja physischen
Bedingungen unterworfen sind, kann zum vorneherein zu gar keinem
haltbaren Ergebnis fiihren ). Wenn Hegel und Krause behaupten, das

1) Durchaus einig mit Wundt geht Ranke, wenn er in seinen Epochen der
neuern Gesch. pag. 2 sagt: ,Fiirs erste findet sich der grisste Teil der Menschheit
noch im Urzustande . . . .“ ferner Lotze, Mikrok. Il1I, 83 fg.



164

Ziel der Geschichte sei in unserm Stadium als dem letzten bereits erfiillt,
so fehlt einer solchen Annahme aller und jeder Anhaltspunkt. In solch
unfruchtbaren Betrachtungen jedoch hat sich die Geschichtsphilosophie
bis heute abgeniitzt.

Viel allgemeiner wird der Gedanke eines allgemeinen Fort-
schrittes angenommen. Trotz Auf- und Niedergang der Kultur meint
man doch, dass in geistiger, moralischer und materieller Beziehung ein
Fortschritt unbestreitbar sei. Man ist iiberzeugt, dass dieser als eigent-
liches Ziel der Geschichte zu betrachten und dass nach ihm jedes
historische Ereignis zu beurteilen sei. Dieser vulgére Optimismus ver-
fehlt natiirlich nicht, der Skepsis zu rufen; denn an Tatsachen fehlt
es ja nicht, die jenen eines unbedingten Fortschrittes zuwiderlaufen.
Auf- und Niedergang wechseln im Leben der Vélker. Ob Gewinn und
Verlust sich in einer bestimmten Epoche die Wage halten, kann gar
nicht entschieden werden, weil uns jeder allgemein giiltige Masstab fehlt.

Uberhaupt ist die Frage nach dem Fortschritt ganz falsch gestellt,
da sie an alles in gleicher Weise die Forderung des Fortschrittes stellt.
So kommt es, dass iiber den Fortschritt hin und her gestritten wird,
ohne dass bemerkt wiirde, dass tatsdichlich ganz verschiedene Dinge im
Auge behalten werden.

Der Fortschrittsgliubige weist immer auf Errungenschaften der Kultur
hin ; der Skeptiker aber zeigt wie der Einzelmensch unter den verschiedenen
Bedingungen nicht besser geworden sei. Diese zwei Standpunkte, der
individuelle und der allgemeine, miissen vor allem getrennt werden !).

In der Tat darf man bezweifeln, ob die neuere Kunst und Wissen-
schaft Mdnner wie Homer und Sophokles, Plato und Aristoteles iibertroffen
haben. Merkwiirdig bleibt immerhin, dass man mit solchen Argumenten
fiir und gegen, die Frage des Fortschrittes glaubte losen zu kénnen.

Die Frage z. B., ob die geistigen und sittlichen Begabungen der
einzelnen Menschen im Laufe der Zeiten sich verindert haben, gehort
ja gar nicht der Geschichte, sondern der Anthropologie an. Wenn wir
nun gar in diesem kleinen Ausschnitt der Geschichte, der uns bekannt
ist, die Untersuchung fithren wollen, ob Begabung und Handlungsweise sich
geiindert haben, so treten wir abermals an aussichtslose Erwartungen heran.

Man hat auch versucht, von einem andern Standpunkte aus von Fort-
schritt zu sprechen. Die Stiirke des Glicksgefiihls, deren sich der
Einzelne erfreue, sollte der Masstab fiir die Schitzung des Fortschrittes
sein. Er sollte daran erkennbar sein, dass durch ihn der Einzelne ein-

1) Lotze, Mikrokosmus Bd. 1II. Leipzig 1864, und Epochen von L. v. Ranke
pag. 2 fg. Buckle, Hist. of C..in England I, 174 fg.



165

sichtiger, besser und gliicklicher werde. Merkwiirdigerweise treffen hier
die Optimisten und Pessimisten zusammen. Der erstere behauptet einen
Fortschritt, indem er zu beweisen sucht, dass die Menschen besser und
glicklicher geworden; der Pessimist sagt: Wire ein Fortschritt da, so
miisste demzufolge der Einzelne sich vervollkommnen und die Individuen
fritherer Zeit an innerem Gehalt iibertreffen; dieser Umstand aber sei
nicht zu erweisen.

Jedenfalls ist das ein Streit, der darum niemals zu entscheiden seim
wird, weil er abermals auf ganz falschen Boden verpflanzt wurde. Immer
wird es solche geben, denen die allgemeine Kultur zum Segen, andern
zum Unheil gereichen wird; denn Gliick und Ungliick, Gut und Bdse
sind untrennbar mit der individuellen Lebensfiihrung verbunden.

‘Wohl kénnen sie auf andere fordernd und gefihrdend einwirken.
»An sich selbst aber sind ‘sie uniibertragbar. Sie entstehen mit dem
Einzelnen und verschwinden mit ihm.“ (pag. 621.) Wie liesse sich
daher eine Summe, eine Bilanz der Gliicks- und Ungliicksempfindungen
einer gewissen Zeit und Gesellschaft aufstellen? Mit dem gleichen Rechte
konnte man aus dem Soll und Haben beliebiger Kaufleute eine allgemeine
Geschiftsbilanz ziehen. ;

Gewiss haben individuelle Anlagen stets in der Geschichte ihre
Wirkungen ausgeiibt; aber eben weil sie individuell sind, kénnen sie
fir den Fortschritt in der Historie keinen Masstab abgeben. Gliick und
Ungliick sind Gefiiblsreaktionen, die iiber den Wert der Gegenstinde,
welche sie erzeugt haben, gar nicht entscheiden. Wer nach Gliicksge-
fiihlen bemisst, kann alles gut oder schlecht finden, je nach der Bean-
lagung und Ausbildung seines Gemiites und der Stimmung, welche ihn
jeweilen beherrscht. Genug, man wiirde sich, wollte man weitergehen,
hier auf haltlosen Boden verlieren. Und doch ist ein Fortschritt da! Er
ist iiberall da vorhanden, wo die Errungenschaften der Vergangenheit
der Weiterarbeit der kommenden Generationen zu statten kommen. Also
vorerst in intellektueller Hinsicht. Nicht dass die individuelle
Begabung des Einzelnen zunehme. Aber was die Vergangenheit errungen
hat, wird zum geistigen Erbteil, dessen Wirkungen in der Gemeinschaft
des Lebens zu spiiren sind.

Davon werden politische, sittliche und religiose Anschauungen beriihrt.!)

Vor allem sind unsere Vorstellungen iiber die Mittel und Wege,

1) Ranke, Epochen pag. 8 fg., dann pag. 238. bekimpft sowohl den moralischen
als intellektuellen Fortschritt ; er nimmt bloss einenma teriellen Fortschrittunbedingt
an. Die Religion, wie sie z. B. im Christentum uns entgegentrit, erklirt er (pag. 11)
rundweg als eine pldtzliche géttliche Erscheinung.

Schweiz. pidagog. Zeitschrift. 12



166

die zum Bessern fiihren konnen, andere geworden. Wenn nun die
Lebenserfahrung des Einzelnen eine erziehende Kraft ausiibt, warum nicht
die Geschichte, deren Horizont weit iiber den der einzelnen Lebenserfah-
rung hinaus reicht?

Daraus folgt aber unmittelbar, dass der Erwerb der geschichtlichen
Kultur das Mittel ist, um alle geistigen Seiten des Einzelnen zu vervoll-
kommnen, da ihm reichere Mittel des Erkennens und Handelns zur Ver-
fiigung stehen. Aber immerhin bleibt der Ertrag der Geschichte fiir den
Einzelnen von sekundirem Wert. Es sind erst die Gestaltungen des
(Gtesamtgeistes, wie sie in den Gemeinschaften der Staaten und der
Gresellschaft uns entgegentreten, welche der Geschichte ihre wahre Deutung
verleihen. Die historische Wichtigkeit eines Volkes oder Ereignisses
wird bestimmt durch die Stellung, die es im allgemeinen Zusammen-
hang einnimmt.

Wenn wir an den zeitgendssischen Vorgingen mit den objektiven
Motiven des Vorurteils auch subjektive einfliessen lassen, so verschwinden
doch letztere bei der Beurteilung von Vorgéngen, die aus der Ferne der
Zeit uns wieder entgegentreten.

Jedenfalls ist es der Geschichte eigen, dass sie allein es vermag,
die Erzeugnisse des Geesamtgeistes von egoistischen und subjektiven Stre-
bungen zu befreien, da nur der objektive Wert unvermindert fortbesteht,
der subjektive aber allmilic mit der Ferne der Vergangenheit schwindet.
Insofern haben also die geschichtlichen Tatsachen, abgesehen vom indivi-
duellen Einfluss, einen reellen fiir sich bestechenden Wert, der ihnen
als den Lebensiusserungen der Volker, die sie ausfiibrten, zukommt.

Somit wiire die Bedeutung der Geschichte klargelegt. Alle Bestand-
teile des geschichtlichen Lebens erfahren eine zweifache Wertbestimmung :
eine erste, welche die Dinge rein nach ihrem Inhalte abmisst; eine
zweite, die sie in ithren Nachwirkungen beurteilt, wobei die Geschichts-
kunde sowohl allgemeine als individuelle Nachwirkungen ins Auge zu
fassen hat.

Der giiltige Masstab fir die DBeurteilung der Tatsachen wire
also der Satz: ,S0 viel Aktualitdt, so viel Realitdt ¥, oder: der
allgemeine Inhalt der Geschichte hat einen objektiven
nicht zu zerstérenden Wert.




	Die Stellung der Geschichte unter den Geisteswissenschaften : nach Wilhelm Wundt

