
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 1 (1891)

Heft: 1

Artikel: Pädagogische Gedanken : in Goethes Hermann und Dorothea

Autor: Florin, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788188

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788188
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


16

in einem bestimmten Anpassungszustande, in einem Gleichgewicht-Verhältnis

zwischen ihr und der Aussenwelt. Wird dieses Verhältnis auch

noch für die nächste Generation dasselbe sein Sicherlich nicht. Deshalb
ist die grosse Gefahr, welche jeder Erziehung anhaftet, dass sie den

Anpassungszustand, den sie selbst erreicht hat, als den definitiven
ansieht, dass sie das Weltbild, welches sich ihr aus ihren Kämpfen mit
der Aussenwelt ergibt, für das einzig Mögliche hält. Und wenn sie

daraufhin die Erfahrungen, welche das künftige Geschlecht selbst zu
machen bestimmt ist, vorweg nehmen will, wenn sie den Standpunkt,
auf dem sie selbst steht, verewigen will, indem sie das jugendliche Gemüt

so mit demselben sättigt und erfüllt, dass es zur eigenen Anpassung

unfähig wird, dann begeht sie nicht wahre, sondern falsche Erziehung.
Der wahre Erzieher betrachtet den Standpunkt, den er gewonnen,

selbst wenn ihn das Wissen voll und ganz glücklich macht, nicht als

einen ewigen, sondern als vorläufigen, er bückt sich als Schemel, auf
den man steigt, um höher zu kommen. Oder besser noch, er fühlt sich

als Stufe einer Leiter, auf der das Menschengeschlecht emporklimmt in

ungemessene, ungeahnte Fernen.

Pädagogische Gedanken

in Goethes Hermann und Dorotbea.

Von Andreas Fioriti.

Der deutsche Unterricht in den obern Klassen des Lehrerseminars
hat ausser seiner allgemeinen Aufgabe noch die besondere, die Lektüre
in Beziehung mit der beruflichen Bildung der Zöglinge zu setzen, wo
sich aus dem Inhalte des Gelesenen ungezwungen eine Gelegenheit
hiezu bietet. Dadurch wird der Unterricht in der Pädagogik wesentlich

unterstützt, sei es, dass dort schon erfasste Gedanken hier in neuem
Gewände und lebensvoller Beleuchtung wiederkehren, oder sei es, dass

die pädagogischen Ideen, welche in einem Dichterwerke niedergelegt sind,
als interessante Anknüpfungspunkte für den pädagogischen Unterricht
dienen. Das ist der eine praktische Gesichtspunkt, welcher uns veranlassen

kann, bei der Lektüre der Dichter gelegentlichen pädagogischen

Aeussemngen unsere Aufmerksamkeit zuzuwenden ; es ist aber auch für
den Lehrer selbst recht heilsam, die Ideen des Dichters über die grosse



17

Aufgabe der Menschenbildung verweilend zu erforschen. — Was der
Dichter darüber in seinem Kunstwerk ausspricht, ist kein abstraktes,
logisches System ; es sind grosse Gedanken des Augenblicks, dem reichen
dichterischen Gefühl unmittelbar entsprungen. Aber gerade desshalb haben
sie einen um so grossem Reiz. Das Verweilen bei solchen Aussprüchen
des Dichters veranlasst unwillkürlich die Vergleichung der Anschauung
des grossen „Laien" mit unserer eigenen.

Mag sie mit derselben übereinstimmen oder ihr widersprechen, immer
wird die genaue Prüfung von Wert sein für unsere pädagogische
Einsicht. Deckt sich das, was wir beim Dichter, diesem Kenner und

Künder des Menschenherzens, finden, mit unserer eigenen Anschauung,
so wird dieselbe dadurch gekräftigt und vertieft; stehen wir im Widerspruch

damit, so liegt darin der Antrieb zu genauer Selbstprüfung ;

denn wir werden doch niemals, ohne reifliche Überlegung, uns selbst

recht geben, wenn das, was wir bis jetzt für pädagogisch durchaus

richtig gehalten hatten, im Gegensatz steht zu der Anschauung eines

grossen Denkers und Dichters. Der Widerspruch fordert uns dazu auf,
die Gründe für unsere Ansicht nochmals genau abzuwägen, so genau,
wie wir es vielleicht noch niemals getan haben. Aus dieser Vergleichung
entspringt für uns immer Gewinn: wir haben über einen wichtigen
Grundsatz, welcher uns im Berufe leitet, grössere Klarheit gewonnen,
wenn wir nach gewissenhaftem Für und Wider uns selbst recht geben
können ; oder wir haben dadurch gewonnen, dass wir, durch den Dichter
geleitet, einen Irrtum aufgeben.

Gerade der Dichter ist es, der oft pädagogische Fragen von tiefster

Bedeutung in uns anregt, welche wir umsonst in einem pädagogischen
Lehrbuch suchen.

Endlich kann auch die Kunst der Darstellung des Dichters, die

Mittel, durch welche er die höchste Anschaulichkeit erzielt, uns für den

Unterricht selbst vorbildlich werden.

Damit dürfte die Berechtigung dargetan sein, die Dichter auch auf
ihre pädagogischen Gedanken hin zu studiren. Es braucht kaum gesagt
zu werden, dass nicht alle Dichtungen auf diesen Gesichtspunkt hin zu

prüfen sind, weil bei vielen durch ihren ganzen Charakter schon alle

„pädagogischen Streiflichter" überhaupt ausgeschlossen sind; die

Aufmerksamkeit kann sich nur auf solche Werke richten, wo dem Dichter
durch die Situation und die Handlung Gedanken über Erziehung
nahegelegt werden, wie z. B. Goethe in seiner unvergänglichen Schöpfung:
Hermann und Dorothea.

Schweiz. Pädagog. Zeitschrift. 2



18

Ich will der Sache nicht Gewalt antun und ein ganzes pädagogisches

System aus Hermann und Dorothea herauszubauen versuchen, sondern

bloss die pädagogischen Gedanken, welche darin niedergelegt sind,
hervorheben.

Den bedeutungsvollsten Gedanken über Erziehung in Hermann und
Dorothea spricht die Mutter aus im dritten Gesang:

„"Wir können die Kinder nach unserm Sinne nicht formen ;

So wie Gott sie uns gab, so muss man sie haben und lieben,
Sie erziehen aufs beste und jeglichen lassen gewähren.
Denn der eine hat die, die andern andere Gaben ;

Jeder braucht sie, und jeder ist doch nur auf eigene "Weise

Gut und glücklich."

Der Erziehung sind durch die natürlichen Anlagen des Kindes
bestimmte Schranken gezogen. Wir müssen die Kinder, so wie sie Gott
uns gegeben hat, liebevoll erziehen. Die Liebe fordert, dass wir in
unsern erzieherischen Massnahmen die geistigen Gaben des Zöglings
berücksichtigen. Jeder (normale Mensch) hat für irgend ein würdiges Arbeitsgebiet

gute Anlagen. Diese müssen wir zu entwickeln suchen; dann
erziehen wir tüchtige Menschen, welche in einem Wirkungskreise, der

ihrem Wesen gemäss ist, gut und glücklich sein werden. Das etwa sind

also die Gedanken der trefflichen Wirtin.
Als Hauptpunkte treten uns in dieser Anschauung der Mutter zwei

entgegen, welche bei der Erziehung als Grundsteine zu betrachten sind:
die Liebe zum Zögling und die sorgfältige Berücksichtigung der
Individualität. Diese zwei Forderungen stehen, wie uns die gute, verständige
Mutter gleich zeigen wird, in innigster Beziehung zu einander. — Ihre
Worte entspringen den Erfahrungen, welche sie bei der Erziehung ihres
lieben Hermann gemacht hat. Die Liebe zum Sohne hat in ihrem mütterlichen

Herzen den lebhaften Wunsch erregt, denselben glücklich zu
machen. Die Liebe der Wirtin zu Hermann ist nicht zu verwechseln
mit der Affenliebe mancher Mutter, die jedes Begehren ihres Spröss-

lings ohne Prüfung erfüllt. Die Wirtin ist eine „gute, verständige"
Mutter. Mit den Augen der Mutterliebe hat sie das stille, mehr in sich

gekehrte Wesen des Sohnes und die Tüchtigkeit seiner Gesinnung erkannt
und ihn danach behandelt. Sie liebt ihren Sohn nicht nur, sie kennt
auch dessen ganzes Fühlen und Denken ; an der Hand selbstloser
Liebe hat sie seine Gemütsanlage erforscht. Warum kennt denn der
Vater Hermann nicht? er liebt ihn ja auch, aber eben nicht so uneigennützig

wie die Mutter; er liebt in ihm den Erben seines reichen
Besitzes, er freut sich des Sohnes im Hinblick auf die Ehre, welche der-



19

selbe ihm und seinem Hause durch eine vornehme Heirat und durch
eine angesehene bürgerliche Stellung gewinnen soll ; er liebt also den

äussern Menschen Hermann, darum ist ihm der innere nicht verständlich.
Die selbstlose Liebe nur gestattet uns den Einblick in das Herz der

Jugend. Durch diese Liebe geleitet ist z. B. auch das Auge Pestalozzis

so tief eingedrungen in die Geheimnisse der Menschennatur. Die Liebe
zur Jugend trieb ihn, zu erforschen, wie das Kind die Dinge der Welt
anschaut, begreift, fühlt.

Die segensreiche Wirkung der selbstlosen Liebe und der genauen
Kenntnis der Eigenart des Zöglings sind dann auch in unserm Epos
schön und lehrreich gezeigt und zwar im vierten Gesang, an der Stelle,
wo die Mutter Hermann weinend unter dem Birnbaum antrifft. Indem
das Gefühlsleben Hermanns offen vor ihr liegt, sieht sie sogleich, dass

etwas ganz Ausserordentliches das Herz des Jünglings bewegt.

„Wie? du weinest mein Sohn? versetzte die Mutter betroffen!
Daran kenn ich dich nicht! ich habe das niemals erfahren;
Sag, was beklemmt dir das Herz? was treibt dich einsam zu sitzen?" u. s. w.

Die bedeutsamen Reden Hermanns über die Pflichten des deutschen

Jünglings gegen das bedrohte Vaterland vermögen das geübte Auge der
Mutter nicht zu täuschen ; sie merkt, dass der Sohn ihr zum ersten
Male sein Herz zu verbergen sucht:

„Da versetzte bedeutend die gute, verständige Mutter,
Stille Tränen vergiessend, sie kamen ihr leichtlich ins Auge;
Sohn, was hat sich in dir verändert und deinem Gemute,
Dass du zu deiner Mutter nicht redest, wie gestern und immer,
Offen und frei, und sagst, was deinem Wesen gemäss ist

u

Du verbirgst dein Herz und hast ganz andre Gedanken.

Hermann gesteht nun der lieben Mutter alles, was ihn bewegt. Nur
die innige Liebe und das rückhaltlose Vertrauen vermögen der keuschen
Seele des Jünglings das Geheimnis seiner hoffnungslosen Neigung zum
armen vertriebenen Mädchen zu entlocken. — Wir haben also hier in
dem schönen Verhältnis zwischen Mutter und Sohn ein klassisches

Beispiel vom Segen, der in der Liebe des Erziehers und in dessen genauer
Erforschung des Gcmütslebens des Zöglings liegt. Selbstlose Hingabe an
den Zögling öffnet uns sein Herz und sein Vertrauen in jeder Lage.

Liebe und Vertrauen des Zöglings sind die grundlegenden
Voraussetzungen dauernder und eindrucksvoller erzieherischer Einwirkung.

Das Verhältnis zwischen Mutter und Sohn, verglichen mit
demjenigen zwischen Hermann und dem Vater zeigt uns recht nachdrück-



20

lieh, dass das blosse Wohlwollen, so verwandt es der Liebe ist, für den

Erzieher, welcher das ganze Herz seines Zöglings besitzen muss, um
dasselbe nach seinem Ideal zu gestalten, nicht genügt.

Es lässt sieh nicht verkennen, dass der „treffliche Wirt" es mit
Hermann gut meint, dass er dessen Bestes will; ebenso zeigt sich, dass

Hermann voll Ehrerbietung von dem Vater denkt ; aber das kindliche
Vertrauen des Sohnes besitzt der Vater nicht; wohl niemals hätte er
diesem seine geheimsten Gedanken offenbart und ihm alles bekannt,
was seine Seele bewegte.

In dem Gespräch zwischen Mutter und Sohn im vierten Gesauge
finden wir noch einen andern pädagogisch bedeutsamen Gedanken. Die
wahre Liebe zum Zögling besteht nicht etwa in einer willenlosen
Hingabe an denselben ; sie erkennt klar und deutlich die Grenzscheide des

berechtigten Wünschens und Strebens und hat auch die Kraft, dieselbe
stets festzuhalten. Diese Probe besteht die Mutter wieder vortrefflich.
Auch sie hätte gewünscht, dass Hermann eine der reichen Nachbarstöchter

zur Braut erwählte. Nachdem sie aber die Neigung des Sohnes

erkannt hat, verzichtet sie auf ihren Wunsch; sie ist bereit, bei dem

Vater für Hermann zu sprechen, aber nicht bedingungslos; sie sagt:

— — „Sohn, noch lebt die Hoffnung in meinem Herzen.
Dass er sie dir, trenn sie gut und brav ist, verlobe,
Obgleich arm, so entschieden er auch die Arme versagt hat."

Also nur, wenn die Erkorne des Sohnes gut und brav ist, kann
Hermann auf den Beistand der Mutter zählen.

Noch in anderer Richtung ist das Verhalten der Mutter gegenüber
dem Sohne vorbildlich. Mancher junge Mensch wird durch die
übertriebene, gedankenlose Liebe der Mutter verzogen. Die zärtliche Mutter
ist so gerne geneigt, Anordnungen der strengen, väterlichen Autorität
gegenüber dem leichtsinnigen Sohne zu mildern, ja ganz abzulenken ;

blinde Liebe kann die Mutter so weit verleiten, dass sie sich nicht nur
in stille Opposition zu den Massnahmen der väterlichen Erziehung setzt,
sondern unverhohlen die Strenge des Vaters mit ihrem lieben Söhnchen

zugleich verdammt. Die Wirkungen dieses Zwiespaltes im Erziehungsplan

ergeben sich von selbst. Auch hier ist der feine Takt der Wirtin
bewundernswürdig. — Sie fühlt lebhaft das Unrecht, welches der Vater
in seinem Unmute dem Sohne zufügt; LT. Gesang:

„Wenig Freude erleb' ich an dir" u. s. w. ferner
„Und so täuschte mich früh mit leerer Hoffnung die Mutter,
W7enn in der Schule das Lesen und Schreiben und Lernen dir niemals
Wie den andern gelang, und du immer der Unterste sassest" u. s. w.



21

So wehe ihr die Worte des Vaters tun, um so mehr als der
ungerechte Tadel in Gegenwart der Hausfreunde ausgesprochen wird, so

sehr sie das mütterliche Herz zur Verteidigung ihres Lieblings antreiben

mag, so enthält sie sich in Gegenwart Hermanns doch jeder Entgegung
und jeden Widerspruches gegen die heftigen Worte des Vaters; erst
als der Sohn die Stube verlassen hat, verteidigt sie denselben und zeigt
dem Vater, wie er ihn verkennt.

Als sich Hermann (im vierten Gesang) über die Heftigkeit des

Vaters beklagt:
„Und so wuchs ich heran, um viel vom Vater zu dulden,
Der, statt anderer, mich gar oft mit Worten herum nahm" u. s. w.

da nimmt die Mutter den Vater in Schutz. Sie will auch nicht, dass

Hermann etwa mit ihrer Hilfe durch Trotz, über den Kopf des Vaters

hinweg, seinen Willen durchsetze ; sie verlangt ausdrücklich, dass er als

Bittender vor denselben hintrete, sie sagt:
„Aber ein gutes Wort verlangt er und kann es verlangen; denn er ist Vater."

Dieses Streben der Wirtin, das Ansehen des Vaters in den Augen
des Sohnes unerschüttert zu erhalten, verdient nicht allein die
Nachahmung aller Mütter; es ist auch vorbildlich für die Rücksicht, welche

wir stets auf alle diejenigen nehmen sollten, die berufen sind, erzieherisch

auf unsere Kinder einzuwirken. Nur zu oft lassen sich Elfern und
Verwandte dazu verleiten, Anordnungen des Lehrers vor den Ohren des

Zöglings lieblos zu verurteilen.
Mit der genauen Kenntnis von dem Wesen des Sohnes hängen auch

die wichtigen Aussprüche der Mutter zusammen, durch welche sie die

Entgegnung auf den harten Tadel des Wirtes beginnt und schliesst:

„Immer bist du doch, Vater, so ungerecht gegen den Sohn!
So wird am wenigsten dir ein Wunsch des Guten erfüllet."

„Täglich mit Schelten und Tadeln hemmst du dem Armen
Allen Mut in der Brust, so wie du es heute getan hast."

Die Worte der Mutter sind namentlich strengen Vätern in
Erinnerung zu bringen, denen die Kinder nie etwas zum Dank tun können,
welche in bester Absicht mit keiner Leistung, auch mit derjenigen, bei

welcher die Kinder ihr Bestes eingesetzt haben, nicht zufrieden sind.
Der Auspruch ist aber besonders beherzigenswert für den Lehrer, ja
er sollte eigentlich in jeder Unterrichtsstunde denselben ununterbrochen

vor Augen haben. Die schönsten Lehrstunden sind immer diejenigen, wo
es ohne ein hartes Wort abgeht, in welcher jeder Zögling des Gefühl

empfängt, auch etwas zum Gelingen des Ganzen beigetragen zu haben.



22

Solche Stunden gibt es aber nur dann, wenn der Lehrer mit den

Schwachen Geduld übt, wenn er zeigt, dass er zufrieden ist, wenn jeder
sich nach Kräften bestrebt, zu leisten, was er kann. Durch Schelten und
Tadeln hemmt man namentlich den schüchternen, langsamen Naturen allen
Mut in der Brust. Immer getadelt, verzweifeln sie an sich selbst und
werden mit der Zeit wirklich das, was sie der Lehrer in seinem Un-
mute häufig schilt. — Der Lehrer, welcher in seinem Denken und Handeln

stets durch Liebe und Wohlwollen geleitet wird, wendet seine

Aufmerksamkeit ganz besonders den geistig Armen zu; er ist bestrebt
sie zu heben, ihr Selbstvertrauen zu wecken und, wo dasselbe sich schüchtern

äussert, es ermutigend zu kräftigen ; er wird z. B. bei einer Frage,
welche er an die ganze Klasse richtet, immer zunächst den Versuch

machen, ob nicht die schwächern Schüler die rechte Antwort oder

wenigstens Teile derselben zu finden vermögen u. s. w.

Ich will die pädagogischen Anregungen, welche die treffliche Mutter
gibt, nicht verlassen, ohne an einen Ausspruch erinnert zu haben,
welcher in den Schulausgaben weggelassen ist, er findet sich auch im
vierten Gesang: •

„Sohn, mehr wünschest du nicht, als die Braut in die Kammer zu führen,
Dass dir werde die Nacht zur schönen Hälfte des Lebens."

Ich will gegen die Ausmerzung dieser Stelle für Schulausgaben gar
nicht polemisiren; nur ist es wünschenswert, dass dann auch die Worte
Hermanns wegfallen:

„Alles liegt öde vor mir; ich entbehre der Gattin."

Ich habe schon von gebildeten Männern die Äusserung gehört, dass

diese „ominöse" Stelle ein Beweis sei von der Freude Goethes an „solchen

Dingen". Diese Auslegung ist hier geradezu empörend. Es braucht

nur daran erinnert zu werden, dass die Mutter in Hermann und
Dorothea das Abbild der Mutter Goethes ist, um die Auslassung (im obigen
Sinne genügend zu widerlegen. — Die bezüglichen Worte der Mutter
und des Sohnes sind der schlagendste Beweis des rückhaltlosen
gegenseitigen Vertrauens. Es liegt meines Erachtens in ihnen eine äusserst

wichtige pädagogische Anregung, es ist diese : Der Erzieher darf den

geschlechtlichen Fragen im Leben seines Zöglings nicht aus dem Wege
gehen. Es ist gefährlich, darin den jungen Menschen sich selbst zu
überlassen. Wenn er darin wirklich sich selbst anheim gestellt bliebe, so

möchte das vielleicht das Beste sein. Tatsächlich aber ist dies meistens
nicht der Fall. Gewöhnlich bleibt es solchen überlassen, von denen die
Bibel sagt: „Man hänge ihnen einen Mahlstein um den Hals und ver-



28

senke sie da, wo das Meer am tiefsten ist", jungen Leuten „diese"
Geheimnisse zu entschleiern. Nicht die Schule zwar wird der geeignetste
Ort würdiger Aufklärung auf diesem Gebiete sein und namentlich nicht
in der epischen Breite Basedows; aber das scheint fest zu stehen, dass

der ernste Vater und die liebevolle Mutter, wie hier die treffliche Wirtin,
nicht nur völlig berechtigt, sondern geradezu verpflichtet sind, die Natur
nicht zu verschleiern, sondern würdevoll zu enthüllen; alles freilich zu
seiner Zeit.

Bedeutsame Gedanken über Menschennatur und Menschenerziehung
enthält auch das philosophische Gespräch zwischen dem Pfarrer und dem

tadelsüchtigen Apotheker im ersten Gesänge ; der würdige Pfarrherr sagt,
den Tadel des Apothekers über die Neugierde des Menschen widerlegend :

— — — — „Erst verlangt er (der Mensch) das Neue,
Suchet das Nützliche dann mit unermüdetem Fleisse ;

Endlich begehrt er das Gute, das ihn erhebet und wert macht."

Dieser Satz spricht in grossen Zügen die Entwicklungsstufen der

Menschheit aus und zugleich auch den geistigen Entwicklungsgang des

einzelnen. Die psychologische Wahrheit dieses Grundsatzes bildet auch
das Fundament der Theorie über die kulturhistorischen Stufen der Her-
bart-Zillerschen Pädagogik. —

Der Pfarrer fährt dann fort mit den Worten :

„In der Jugend ist ihm ein froher Gefährte der Leichtsinn,
Der die Gefahr ihm verbirgt, und heilsam geschwinde die Spuren
Tilget des schmerzlichen Übels, sobald es nur irgend vorbeizog.
Freilich ist er zu preisen, der Mann, dem in reiferen Jahren
Sich der gesetzte Verstand aus solchem Frohsinn entwickelt;
Der im Glück, wie im Unglück, sich eifrig und tätig bestrebet."

Unter Leichtsinn ist hier Frohsinn, heiterer Sinn zu verstehen. In
den Worten des Pfarrers liegt für den Erzieher ein köstlicher Grundsatz.

Im Hinblick auf den Ernst des Lebens, dem der Zögling entgegenwächst,

möchte der Erzieher, von lauterm Wohlwollen geleitet, auch

schon alle Äusserungen des jungen Gemütes mit strengem Ernst
umkleidet sehen, er ist oft geneigt „den frohen Gefährten der Jugend" als
einen gefährlichen Feind derselben zu betrachten.

Ihm zum Trost und zur Warnung sei hingewiesen auf obige Worte
Goethes über die segensreichen Wirkungen einer sorglosen Jugendzeit.
Die glückliche Kindheit bildet die Grundlage für eine heitere
Lebensanschauung, die Heiterkeit des Gemütes aber erhält den Menschen aufrecht
im Kampfe mit dem Schicksal: „Im Glück, wie im Unglück ist er tätig



24

und eifrig bestrebt." Goethe selbst zieht dem Frohsinn würdige Schranken:

„Freilich ist zu preisen der Mann" u. s. w.
Aus diesem Gesichtspunkte betrachtet, liegt also z. B. in der

Fabrikgesetzgebung, welche die Kinderarbeit einschränkt, nicht nur deshalb

ein grosser, humaner Gedanke, weil dadurch der körperlichen Verkümmerung

der Jugend entgegengewirkt wird, es liegt darin auch eine

Verhütung der gemütlichen Abstumpfung und Erschlaffung, eine Wahrung
des natürlichen Rechtes aller Menschen, des Rechtes: jung und fröhlich
zu sein. Jeder Erzieher, jeder Menschenfreund überhaupt, sollte bestrebt

sein, so weit sein Einfluss reicht, der Jugend dieses Recht ungeschmälert
zu lassen.

Als eine Anwendung und Vertiefung des Ausspruches über den

Frohsinn der Jugend kann die Stelle im neunten Gesänge gelten, wo
der Pfarrer auf die Erzählung des Apothekers, wie dessen Vater einst
durch den Hinweis auf den Tod die Ungeduld des Knaben zu beschwichtigen

sucht, erwidert:
— — -Der Vater mit Unrecht

hat dem empfindlichen*) Knaben den Tod im Tode gewiesen.
Zeige man doch dem Jüngling des edel reifenden Alters
Wert, und dem Alter die Jugend, dass beide des ewigen Kreises
Sich erfreuen und so sich Leben im Leben vollende !"

In Hermann und Dorothea ist auch in grossen Zügen das Ziel der

Erziehung ausgesprochen, in der empirischen Form, wie es wohlwollenden
Eltern etwa vorschwebt. Der Wirt sieht die stolzen Pläne, welche er
an die Verbindung Hermanns mit einer der Nachbarstöchter geknüpft
hatte, scheitern ; er kann sich der Einsicht nicht mehr verschliessen,
dass Hermann gar keinen Sinn dafür hat, sich unter den Bürgern hervorzutun;

da spricht er die zornigen Worte:
— — — — „Schwerlich

Wird mich des herzlichsten Wunsches Erfüllung jemals erfreuen,
Dass der Sohn dem Vater nicht gleich sei, sondern ein Bess'rer."

Dem Wirt, dessen Sinn sonst stark auf den Besitz gerichtet ist,
schwebt bei den Worten „ein Bess'rer" durchaus ein ideales Ziel vor.
Das beweist die Nutzanwendung, welche er von seinem Gedanken auf
den Wert gemeinnützigen, einsichtsvollen Wirkens und Strebens bei den

nachwachsenden Geschlechtern macht.
Den ganz gleichen Wunsch, wie ihn der Wirt für seinen Sohn hat,

finden wir schon bei Homer ausgesprochen. Als der helmumflatterte
Hektor beim skäischen Tore von der lieblichen Andromache und seinem

*) Empfindlich empfänglich



25

zarten Knäblein Astyanax Abschied nimmt, um hinauszuziehen in den

Kampf mit den Griechen, küsst er sein liebes Kind und wiegt es sanft
in den Armen; dann erhebt er die Stimme zu den Göttern:

„Zeus und ihr andern Götter, o lasst doch dieses mein Knäblein
Werden dereinst, wie ich selbst, vorstrebend im Volke der Troer,
Auch so stark an Gewalt und Ilios mächtig beherrschen
Und man sage hinfort: Der ragt noch weit vor dem Vater!'

Also der Sohn möge ein Besserer werden als der Vater, das ist die

praktische Formulirung des Ziels der Erziehung für das liebende Elternherz.

Insofern sich der Wunsch, er werde ein Bess'rer, auf den Charakter

bezieht, liegt er ganz in der Richtung der streng wissenschaftlichen

Forderung, welche die Pädagogik an die Erziehung stellt: Bildung zur
sittlichen (religiösen) Persönlichkeit.

Man darf nicht annehmen, dass alle auf die Erziehung Bezug
habenden Gendanken des Epos auch wirklich der Meinung des Dichters

entsprechen. So sagt Hermann im vierten Gesang:

— — — „Der Jüngling reifet zum Manne.

Besser im Stillen reift er zur Tat oft als im Geräusche

Wilden, schwankenden Lebens."

Dieser Grundsatz kann in seiner Allgemeinheit durchaus nicht als

richtig anerkannt werden, insofern zur „Tat" ein gefesteter erprobter
Wille gehört, der nicht im „Willen reifet". Goethe kann hier durch
Goethe selbst widerlegt werden. In seinem Torquato Tasso (I. 2) sagt
die freisinnige Leonore Sanvitale:

„Es bildet ein Talent sich in der Stille,
Sich ein Charakter in dem Strom der Welt."

Durchaus nicht zur Nachahmung zu empfehlen ist ferner das Mittel
der Frauen, durch welches sie die Kinder beim Abschied Dorotheas

beschwichtigen (7. Ges.):

„Stille Kinder! sie geht in die Stadt und bringt euch des guten
Zuckerbrodes genug" u. s. w.

Es ist ein feiner Zug des Dichters, dass er die ungebildeten Frauen
in der Schar der Vertriebenen diese sehr unpädagogischen Worte
aussprechen lässt. Dieselben bedienen sich den Kindern gegenüber bewusst

einer Unwahrheit, um das Übel (des Weinens) für den Augenblick
abzuwenden. Das angewandte Mittel ist ein sehr unlauteres. Leider sind
bei den Eltern ähnliche „Hilfen" noch häufig in Gebrauch; nur zu gern
lässt man sich im Drang des Augenblicks dazu verleiten, die Kinder
mit leeren Versprechungen abzuspeisen, um den flüchtigen Kindergedanken
eine andere Richtung zn geben. Die schlimmen Wirkungen dieser



26

Gewohnheit ergeben sich von selbst ; das Vertrauen in die Wahrhaftigkeit
des Erziehers wird dadurch beim Zögling erschüttert, zugleich aber nimmt
sich das Kind für sein eigenes Tun den Erzieher zum Vorbild, und leider
ist das schlechte Beispiel meistens viel eindrucksvoller als das gute.
Strenge Wahrhaftigkeit bis ins Kleinste ist die elementarste Pflicht des

Erziehers, er darf das nie und in keiner Lage vergessen. Das Wort des

Volkes: „Besser eine gute Lüge als eine schlechte Wahrheit", auch in seiner

gelindesten Deutung, enthält nicht bloss für das tägliche Leben ein unmoralisches

Prinzip, sondern ganz besonders auch für das Gebiet der Erziehung.
Wehe dem Lehrer z. B., der sich auch nur einmal dazu verleiten lässt,

„um seine Autorität vor der Klasse zu bewahren", seine Unkenntnis in

irgend einer Frage, welche unvermutet im Verlauf des Unterrichtes
auftaucht, in gelinder oder starker Form zu verschleiern, statt ruhig und
offen zu erklären: „Ich weiss Euch jetzt keine Erklärung zu geben, ich

will das aber in der nächsten Stunde tun!" Durch dieses Geständnis

wird sich ein Lehrer, der im übrigen seiner Stellung gewachsen ist, in
den Augen der Schüler keineswegs herabsetzen. Die Erziehung zur
Wahrhaftigkeit fordert, dass wir immer und überall der Wahrheit die
Ehre geben.

* *

Namentlich für die Erziehung unserer Töchter bedeutungsvoll ist
die Stelle im siebenten Gesang, wo Dorothea über die Bestimmung des

Weibes spricht:

„Dienen lerne bei Zeiten das Weib nach ihrer Bestimmung;
Denn durch Dienen allein gelangt sie endlich zum Herrschen,
Zu der verdienten Gewalt, die doch ihr im Hause gehöret.
Dienet die Schwester dem Bruder doch früh, sie dienet den Eltern,
Und ihr Leben ist immer ein ewiges Gehen und Kommen,
Oder ein Heben und Tragen, Bereiten und Schaffen für andre.

Wohl ihr, wenn sie daran sich gewöhnt, dass kein Weg ihr zu sauer

Wird, und die Stunden der Nacht ihr sind wie die Stunden des Tages.
Dass ihr niemals die Arbeit zu klein und die Nadel zu fein dünkt,
Dass sie sich ganz vergisst und leben mag nur in andern !"

Damit möchten die wesentlichsten pädagogischen Anregungen, welche
unmittelbar aus dem Gedichte fliessen, berührt sein. — In den einleitenden

Bemerkungen ist darauf hingewiesen worden, dass auch die Kunst der

Darstellung des Dichters, die Mittel, wodurch er die höchste Anschaulichkeit

erzielt, uns für den Unterricht vorbildlich sein können. Gerade in
dieser Beziehung bietet unser Epos eine unerschöpfliche Fülle von An-



27

regungen. Von den vielen Beispielen dieser Art möge nur eines zu

genauerer Prüfung herausgehoben werden.

Schon im ersten Gesang erfahren wir, dass der Wirt zum goldenen
Löwen ein wohlhabender Mann ist, und auch im zweiten und dritten ist
wiederholt darauf hingewiesen.

Es ist aber die Absicht des Dichters, uns den reichen Besitz der
Familie eindrucksvoll und ausführlich zu zeigen ; dadurch wird der Kontrast
zwischen dem Herzenswunsch des Sohnes, die arme Vertriebene in sein

Haus zu führen und die Anforderungen, welche der Vater an seine

zukünftige Schwiegertochter stellt, besonders eindrucksvoll in unser
Bewusstsein gerückt.

In der Art und Weise, wie Goethe uns den blühenden Besitz des

Wirtes vor Augen führt, tritt er ganz in die Bahnen Homers. Wenn
uns dieser nämlich eine lebendige Anschauung eines Gegenstandes geben

will, so zählt er uicht etwa nach einem bestimmten Plane die Merkmale
desselben auf, sondern er verwandelt das Nebeneinander in ein Nacheinander,

die Beschreibung in eine Erzählung. Ganz so macht es Goethe
bei der Veranschaulichung der reichen Güter des Wirtes im Anfang des

vierten Gesanges. Indem wir der Mutter durch die doppelten Höfe, den

prächtigen Garten, den sanftansteigenden Weinberg, durch die wogenden
Ährenfelder folgen, erhalten wir nicht nur ein lebensvolles Bild von dem

Glücksstand der Familie, sondern wir freuen uns dessen zugleich mit
der trefflichen Mutter.

Die Bedeutung des Verfahrens, das Nebeneinander in ein Nacheinander,

die Beschreibung in eine Erzählung zu verwandeln, für die
Anschaulichkeit und für das Interesse des Hörers hat Lessing in seinem

Laokoon *) in Beziehung auf Homer mit psychologischen und ästhetischen
Gründen nachgewiesen. — Wenn das Mittel, die Beschreibung in eine

Erzählung umzugestalten, in der Poesie auf die Vorstellungskraft und
das Interesse solche Wirkung ausübt, wie die angezogene Stelle aus
Hermann und Dorothea unwiderleglich beweist, so muss diesselbe auch

bei der nüchternen Verstandesarbeit sich bemerkbar machen. Tatsächlich
ist das auch der Fall. Einen Beweis hiefür liefert unter anderm die

Lieblingserzählung unserer Jugend : Der Robinson. Ein gut Teil unver-
sieglichen Interesses an diesem schönen Werke entspringt daraus, dass

alle Arbeiten und Unternehmungen des Helden sich vom misslungenen
Versuch bis zur glücklichen Vollendung vor uns entfalten, dass nirgends
trockene Beschreibung uns langweilt, sondern, dass wir überall Augen-

*) Kap. 23 bis 26.



28

zeugen sind und alles vor uns werden und entstehen sehen. Ein anderer
Beweis ergibt sich aus der Wahrnehmung, dass z. B. Reisebeschreibungen,
selbst wenn alles Abenteuerliche daraus fern gehalten ist, uns in viel
höherm Grade interessiren, als die beste Darstellung eines Landes in
der Form der gewöhnlichen Beschreibung, diese ist dort eben auch zur
Erzählung geworden.

Aus dem Gesagten geht für den Lehrer die praktische Folgerung
hervor, im Unterricht überall bei geeigneter Gelegenheit an die Stelle
der Beschreibung die Erzählung zu setzen. Es ist nicht schwer zu
entscheiden, wann und wo das zu geschehen hat: überall da, wo es sich

darum handelt, deutliche Vorstellungen eines Gegenstandes zu vermitteln,
welchen wir nicht zur Anschauung vorweisen können. So kann zum
z. B. in der Geographie ausgibiger Gebrauch von dem genannten
Verfahren gemacht werden. Statt die planmässige Beschreibung eines Tales
oder Landes zu bieten, unternimmt man mit den Schülern in Gedanken
eine Reise durch dasselbe und orientirt sich bei diesem Anlass über das

Wünschenswerte, wie dort die Mutter über den Stand des Gartens und
der Weinberge Dabei ist nicht ausgeschlossen, dass man nach der

„Rückkehr" das Gewonnene unter die üblichen Gesichtspunkte: Lage,
Grenzen, Grösse, Gebirge, Gewässer u. s. w. rückt.

i Die Schweizerische Volksschule.
Von C. Grob.

Die wehrfähige Mannschaft wird als eine Grundsäule des

Staatsgebäudes bezeichnet. Wo sie erscheint, da jubelt ihr alt und jung
entgegen. Ihre Waffenspiele ziehen die Blicke des ganzen Landes auf
sich. Die Schweiz. Armee ist der Inbegriff der vaterländischen Mannskraft

und Mannszucht und bildet den Stolz und die Freude des gesamten
Schweizervolkes. Wenn das weisse Kreuz im roten Feld sich entfaltet,
da verschwinden alle Sonderinteressen der 25 Kantone, wie der Nebel

vor der Sonne, und Mann und Weib fühlen sich nur als Glieder des

einen lieben Vaterlandes./ Keiner nähme heute die Zeit zurück, da

die Landesverteidigung noch kantonale Sache war. In diesem Einheits-
gedanken treffen sich die eifrigsten Verfechter der kantonalen Oberhoheit
mit den wärmsten Freunden der Zentralisation. Die millionenverschlingenden

Opfer für tüchtige Schulung unserer Rekruten, Soldaten


	Pädagogische Gedanken : in Goethes Hermann und Dorothea

