
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 1 (1891)

Heft: 1

Artikel: Von der Physiologie als erziehender Wissenschaft

Autor: Gaule, Justus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788187

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788187
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


10

da mancher sonst tüchtige Mann die Fahne lieber verlassen möchte,
Dein Leben, Deine Einsicht, Deine Kraft der Sache der Volksbildung
widmen? Wenn Dein Herz freudig zustimmt, dann wünsche ich Dir
von Herzen Glück dazu und werde Dir bei nächster Gelegenheit die

Hand drücken nach rhätischer Art. Wenn Du aber zögerst, dann lege
die Hand nicht an den Pflug. Dann schreite nicht weiter; denn der

Boden, den Du betreten wolltest, ist heiliges Land. Dann kehre rechtzeitig

um : ich werde Dir deswegen nicht zürnen. Kehre um und werde

—- ein Krämer. Es hat deren noch mehr in der Welt.

In solcher Gesinnung entbietet Dir herzlichen Gruss zum
bevorstehenden Jahreswechsel

Dein Freund
Largiadèr.

Von der Physiologie als erziehender Wissenschaft.

Von Justus Gaule.

(Einleitende Vorlesung zu den „ Grundzügen der Physiologie" im Winter 1890 91.)

(Kachdruck verboten.)

Als die Aufforderung zu dieser Vorlesung an mich ergangen war,
habe ich mich gefragt, in welche Beziehung die Physiologie zur
Erziehung treten könne. Zweifellos ist es ein Glück und beinahe eine

Forderung, dass der Lehrer, dem der jugendliche Organismus in der

wichtigsten Periode seiner Entwicklung anvertraut ist, das Leben
desselben verstehe. Unter welchen Bedingungen das junge Menschenleben

wächst und gedeiht, das sollte doch der wissen, dessen Bewachung es

anvertraut ist. Und er sollte noch mehr wissen, er sollte wissen, dass

das geistige Leben des Kindes ein Spiegel seines körperlichen Lebens

ist, dass das übermütige Hervorbrechen der Kraft in dem einen, die

furchtsame Schwäche des andern, die plötzliche Lustigkeit und die

tiefsinnige Traurigkeit ihren tiefen Grund haben in den Vorgängen der

inneren Entwickelung. Ein wenig Salz, ein wenig Wasser mehr oder

weniger in dem Boden, und die Pflanze welkt oder blüht. Duft und
Farbe sind die letzten, die höchsten Glieder in einer unendlichen Kette

von Vorgängen, von denen jene die ersten sind. Wir wissen das, aber

Duft und Farbe sind uns nicht weniger wert, erscheinen uns nicht
weniger schön, weil wir sie so bedingt erkennen. In dieser Beziehung
möchte die Physiologie als das letzte Glied und gewissermassen die



11

Vollendung der naturwissenschaftlichen Bildung erscheinen, die Sie

erhalten.

Damit indessen bin ich sonderbarerweise noch nicht zufrieden. Ich
habe mir gedacht, dass Ihnen die Physiologie etwas noch viel Kostbareres

geben könnte, etwas das zu der Aufgabe der Erziehung in der aller-
innersten Beziehung steht.

Vielleicht kann ich Ihre Gedanken hinleiten auf die Art, wie ich
die Physiologie als erziehende Wissenschaft auffasse, durch einige

Erinnerungen aus meinem eigenen Gedankengang.

Ein Vorfall, der mir vor einiger Zeit erzählt wurde, hat mir viel
Stoff zum Nachdenken gegeben. Eine Frau vom Lande mit einem kleinen

Kind auf dem Arm will aus einem Pferdebahnwagen aussteigen, während
derselbe in vollem Laufe ist. Der Schaffner, welcher sieht, dasa sie mit
der Gefahr noch ganz unbekannt ist, ruft ihr zu, sie möge warten, bis

er den Wagen zum Halten gebracht habe. Die Frau wendet den Kopf
nach ihm, als ob sie ihn gehört hätte, aber, zum Erstaunen der übrigen
Mitfahrenden, setzt sie ihre Schritte fort und stürzt natürlich mit ihrem

Kinde, das weit hinausgeschleudert wird, auf die Strasse. „Diese dummen

Leute vom Lande", sagen die Umstehenden, „sie wissen aber auch gar
nichts." Vielleicht sind Sie auch geneigt, in dies Urteil einzustimmen,
und den Grund für das Unglück, das die Frau betraf, in ihrer
mangelnden Kenntnis der Gesetze der Trägheit und Bewegung, in ihrer
Unwissenheit, in letzter Instanz in dem mangelhaften Unterricht, den sie

genossen, zu finden. Aber das scheint mir nicht die richtige psychologische

Deutung des Falles. Denn das, was die Frau nicht in der Schule

gelernt hatte, sich aus allgemeinen Gesetzen abzuleiten, darüber wurde
sie hier belehrt für den speziellen Fall, und daher viel wirksamer, durch

die Warnung des Schaffners. Das, was sie selbst nicht wusste, das

ersetzte ihr das Wissen eines Andern. Aber dieses Wissen nützte ihr
nichts. Nicht dass sie es missachtete. Sie hatte den Schaffner gehört,
und selbst, wenn sie nicht ganz begriff, warum es für sie gefährlich sei

auszusteigen, glaube ich nicht, dass sie ihr Kind mit Willen dem

ausgesetzt hätte, was ein Anderer für gefährlich hielt. Sie ging weiter,
weil sie nicht mehr anders konnte. In ihrem Gehirn hatte sich einmal der

Entschluss losgerungen und nachdem derselbe ihren Nerven und Muskeln

mitgeteilt war, ward sie nicht mehr Herr über denselben, mussten diese

ihn ausführen. Das einzige, was sie jetzt tun konnte, war, einen neuen
Entschluss zu fassen, nämlich, stehen zu bleiben. Dazu brauchle sie

aber Zeit, mehr als ihr noch übrig blieb, während sie mechanisch ihre



12

Fusse weiter bewegte. Sie kommt zu Falle, früher als der neue
Entschluss auf ihre Muskeln wirken kann; wäre der Pferdebahnwagen einen

Meter länger gewesen, so wäre ihr derselbe vielleicht erspart geblieben.
Was meinen Gedanken deutlich wurde, war der Gegensatz zwischen

der Wirkung, welche Unterricht und welche Erziehung auf den Ablauf
dieses Vorgangs hätten haben können. Wäre die Frau unterrichtet

gewesen, wären ihr die Resultate all der früheren Erfahrungen der Menschen,
und das ist ja das, was wir Wissen nennen, überliefert worden, so hätte
sie sich die Folgen eines Aussteigens in vollem Lauf im voraus
vergegenwärtigt. Nachdem sie aber den Plan einmal gefasst, konnte ihr
kein Wissen mehr helfen, da hätte sie nur gerettet werden können,

wenn ihr Nervensystem gelernt hätte, schneller zu arbeiten, d. h. durch

Erziehung. Ja, kann denn Erziehung unser Denken, das Arbeiten unserer
Nerven überhaupt beschleunigen? werden Sie fragen. Darauf wird Ihnen
die Physiologie im Verlauf unserer Betrachtungen eine Antwort erteilen.
Aber bevor Sie sich an mich wenden, möchte ich Sie bitten, einmal Ihre
eigene Erfahrung daraufhin zu analysiren. Sie werden dabei etwas lernen,

was noch mehr wert ist, als diese Antwort selbst. Beobachten Sie doch

einmal an Festen oder Märkten die Menge, welche in den Strassen der

Städte sich zusammendrängt. Erkennen Sie nicht den Landmann in
einer für Sie sehr unangenehmen Weise im Gewühl sofort an der Art,
wie er breit, ohne Rücksicht auf Sie, einhergeht, wie er Sie stösst. Alle
unsere Fremden beklagen sich darüber, und rühmen uns den Charakter
des italienischen Volkes, das auch im dichtesten Gewühl niemanden stosse.

Glauben Sie ja nicht, dass das aus Unfreundlichkeit, aus Härte des

Charakters geschieht; das Volk ist hier so gutartig wie irgendwo. Es

weicht nicht aus, weil es nicht kann. Sein Gehirn arbeitet nicht schnell

genug, um für jede der neuen, in seinem Gesichtskreis auftauchenden
Gestalten seinen Muskeln die richtigen Befehle zu geben. Es kann nicht
schnell seine Richtung ändern, der Italiener, der nicht mehr weiss, nein
der viel weniger unterrichtet ist, aber kann es. Warum denn? Weil
hier bei uns grosse Städte mit ihrem Menschengewühl ein Produkt der

neuesten Zeit sind, weil das Volk hereinkommt aus den Weiten des

Hügel- und Berglands, in dem die Menschen sich nicht im Räume drängen
und stossen. Der Italiener aber ist der Erbe einer vieltausendjährigen
Kultur, die sich in den Städten vollzog, er besitzt die Nerven seiner

Vorfahren, er ist dem raschen Wechsel gewachsen, weil seine Nerven
rasch arbeiten. Bringen Sie aber nun den Städter hinaus in die Berge,
da gilt es nicht ein rasches Wechseln und Drehen, da gilt es ein
Festhaften am Boden, ein starres Stemmen und Spannen aller Muskeln, darin



13

ist ihm das Kind der Berge weit überlegen. So finden Sie jeden
Menschen den Bedingungen der Umgebung, in denen er erwächst, denen

seine Vorfahren unterworfen waren, angepasst. Den wahren Sinn dieses

alten Satzes aber lernen Sie durch die Physiologie erst verstehen. Denn
diese zeigt Ihnen den Zusammenhang, der zwischen der Umgebung
und dem Menschen, seinem Gehirn und seinen Nerven vor allem
besteht. Die Physiologie entkleidet den Menschen, das Leben überhaupt,
jedes mystischen Beigeschmackes. Sie nimmt den lebenden Organismus
als einen Komplex von Kräften, die in ihrem Zusammenwirken, in ihrer
Verbindung mit einander zwar ganz eigenartig sind, von denen aber jede,
für sich genommen, auch in der übrigen Natur angetroffen wird. Das

ist die Voraussetzung einer wissenschaftlichen Betrachtung der lebenden

Wesen, und dass diese Voraussetzung richtig ist, wird durch jeden Erfolg,
den die Wissenschaft vom Leben erringt, bewiesen. Die erste Folgerung
nun, welche man aus dieser Voraussetzung ziehen kann, ist, dass die in der

Umgebung eines lebenden Wesens wirkenden Kräfte und diejenigen in
demselben sich in einem Kampf um das Gleichgewicht befinden, der sich wesentlich

an der Oberfläche desselben vollzieht. Die äusseren Kräfte suchen fortwährend
diese Oberfläche zu verändern, die inneren Kräfte sie zu erhalten. Dieser
fortwährende Kampf ist die Quelle aller unserer Lebensäusserungen. Jene

äusseren, in der Umgebung der lebenden Wesen wirkenden Kräfte haben

unzweifelhaft auch einen inneren Zusammenhang, das Gesetz der

Erhaltung der Kraft ist dafür ein vollgültiger Beweis, wir dürfen sie daher
auch als einen Komplex denken, für den wir einen Namen einführen.

Im engern Sinn nennen wir diesen Komplex Umgebung, in seiner
weitesten Fassung Aussenwelt. Die Kräfte, welche in den beiden Komplexen
„lebendes Wesen" und „Aussenwelt" vorhanden sind, sind einzel
genommen gleich, deshalb eben wirken sie auf einander; ihre Zusammenfügung

aber ist durchaus verschieden, deshalb erhält jeder Komplex sich

dem andern gegenüber als etwas Besonderes. Zwischen zwei der Art
nach gleichen Kräften wird nun der Widerstreit um so grösser sein, je
mehr sie einander entgegengesetzt gerichtet sind. Daher wird derjenige
Komplex Individuen den geringsten Widerstreit mit der Aussenwelt haben,
dessen Einzelkräfte denen der Aussenwelt gleich gerichtet sind, soweit
das mit der Erhaltung ihres Sonderkreises vereinbar ist. Jener Widerstreit

mit der Aussenwelt, die Veränderung, die sie an uns hervorbringen
will, offenbart sich uns subjektiv als Schmerz. So ist uns der schmerzloseste

Zustand derjenige, in dem unsere Kräfte der Aussenwelt gleich
gerichtet sind, in der wir mit ihr in Harmonie sind, wie wir sagen
würden.



14

Aber so werden wir nicht geboren. Der unserm Individuum
eigentümliche Kraftprozess widerstrebt dem der Aussenwelt, nur die
unablässig unsere Oberfläche treffenden Kräfte der Aussenwelt sind es, welche

allmälig unsere inneren Kräfte richten, uns anpassen. Jeder von uns

trägt die Spuren dieses Kampfes an sich, die Aussenwelt hat die
Veränderungen, welche sie an ihm hervorgebracht, gewissermassen in seine

Oberfläche eingegraben. Wie die Statue gebildet wird von den Fäusten
des Bildhauers, so werden wir gebildet durch die Umgebung und tragen
ihre Griffe noch sichtbar mit uns herum. Denn diese mächtige Hand
der Umgebung ist es, welche wir auf den Zügen des Seefahrers lesen

oder im Wesen des Sohnes der Berge, und die uns diese Herkunft
sofort verraten. Da aber dieser ganze Konflikt und unsere Veränderung
sich nur vollzieht um den Preis des Schmerzes, so drückt nichts das

Wesen des ganzen Prozesses deutlicher aus, als das Wort, welches

Göthe an die Spitze seiner eigenen Bildungsgeschichte gestellt hat:
B0 urj dagsi^; avi'ïotoTioç ov Tiatöevercu."

Indessen, der Schmerz ist der Preis, die Macht ist der Lohn.
Denn wie der Widerstand in uns sich verringert der Aussenwelt

gegenüber, so auch umgekehrt. Was heisst das? Doch offenbar, dass

die Kräfte, welche mein eigentümlicher Kraftprozess, der des lebenden

Wesens, entwickelt, nun auch aus mir heraus auf die Aussenwelt weiter
wirken können. Und mit um so geringerem Verlust, je mehr ich der
Aussenwelt und je mehr diese mir angepasst ist. Denn wenn die Aussenwelt

nicht bloss mich, sondern ich auch die Aussenwelt verändern kann,
so kann ich diese Kräfte ja allmälig auch nach den meinigen richten.
Sehen wir nicht auch davon die deutlichen Zeichen? Haben wir nicht
die Aussenwelt schon so durchzogen mit unseren Einrichtungen, mit
den Veränderungen, die nach uns gerichtet sind, dass uns die Naturkräfte
in unerhörter Weise dienstbar geworden sind, und haben wir nicht noch

viel grössere Hoffnungen für die Zukunft?
Die Möglichkeit, den Widerstand der Ackerscholle, des Steins, des

Baums zu brechen, hatte schon der Urmensch mit der Kraft seiner
Muskeln. Aber diese Kraft blieb gebannt an den engsten Umkreis, den

seine Fäuste erfassen konnten. In der Aussenwelt fanden sich noch

keine Anpassungen vor, die seine Kraft gehorsam weiter trugen. Jetzt
aber haben wir die Welt bevölkert mit Kraftkomplexen, die wir gebaut
haben, die nach unserem Plane arbeiten, die uns dienen mit unseren
Maschinen, und dadurch übertragen wir, dadurch vervielfältigen wir unsere
Kräfte ins Ungemessene. Eine kleine Umsetzung in meinem Gehirn,
ein Gedanke, der zu einer winzigen Kraftäusserung meiner Muskeln, dem



15

gesprochenen Befehl, führt, setzt alle Kräfte der Maschinen dieses Hauses

in Bewegung und lässt hier das elektrische Licht erstrahlen. Und wäre
ich ein Fürst, so möchte eine nicht grössere Kraftäusserung diesen

Vorgang über eine ganze Stadt ausdehnen. Vor zwanzig Jahren hätte dieser
selbe Gedanke auftauchen, dieser selbe Befehl gesprochen werden können,
die Kraftäusserungen des Menschen hätten hundertmal grösser sein können,
sie wären wirkungslos geblieben. Denn damals war die Aussenwelt nicht
vorbereitet, es war uns noch nicht gelungen, die gewaltige Kraft der

Elektrizität, die damals so gut vorhanden war wie jetzt, nach uns zu richten.
So ist der ganze Vorgang, den wir Zivilisation nennen, eine Anpassung
der uns umgebenden Natur an uns, eine Vorbereitung derselben, um
unsere Kräfte weiter zu tragen, uns zu gehorchen.

Ja, der Prozess ist lang, und viele viele Geschlechter verlieren in
diesem Ringen der beiden Kraftkomplexe Mensch und Aussenwelt ihr
Leben, aber das Ende ist absehbar und es lautet : Erziehung des

Menschengeschlechtes zur Schmerzlosigkeit und Macht.
Das ist die Erziehung durch die Welt, die Erziehung der

Jahrtausende, die Erziehung durch Weh und Ach. Was aber, werden Sie

fragen, soll daneben unsere Erziehung des Menschen durch den Menschen

die Erziehung der kurzen Spanne Jahre? Über die Art, wie Ihr Wirken
einsetzt, werden wir erst später sprechen können, wenn von dem eigentlichen

Knotenpunkte, in dem sich die beiden Kraftkomplexe berühren,
von dem Zentralnervensystem, die Rede gewesen ist. Aber von der Rolle,
die diese Erziehung des Individuums in dem Gesamtprozess spielt,
können wir vorläufig wenigstens eines aussagen. Denn wenn die

Erziehung den Menschen in seiner Anpassung an die Aussenwelt nicht
hemmen, sondern fördern soll, so muss sie in demselben Sinne wirken
wie diese. Es existirt eine Geschichte dieses Ringens der beiden

Kraftkomplexe, eine Geschichte, viel ruhmvoller an Taten der Menschen, als

jene andere gewöhnliche Geschichte, die nur die Taten der Menschen

gegeneinander aufzeichnet. Diese Geschichte nennen wir Wissenschaft,
denn sie ist die Summe aller Erfahrungen, die dem Menschengeschlecht
gemeinschaftlich sind, sie ist das geistige Band, welches uns unter
einander und mit allen unseren Vorfahren verknüpft. Jede Wahrheit dieser
Wissenschaft ist um den Preis unsagbaren Schmerzes unserer Väter, in
deren Kampf um die Anpassung gewonnen, jede solche Wahrheit ist
bestimmt, uns und unseren Nachkommen unmessbare Summen von Schmerz

zu ersparen. Jede Ueberlieferung dieses Wissens ist deshalb eine

ungeheure Hülfe, die erste Aufgabe der Erziehung. Was unsere Väter
erlitten, ist uns erlassen. Aber die Erfahrung jeder Generation gipfelt



16

in einem bestimmten Anpassungszustande, in einem Gleichgewicht-Verhältnis

zwischen ihr und der Aussenwelt. Wird dieses Verhältnis auch

noch für die nächste Generation dasselbe sein Sicherlich nicht. Deshalb
ist die grosse Gefahr, welche jeder Erziehung anhaftet, dass sie den

Anpassungszustand, den sie selbst erreicht hat, als den definitiven
ansieht, dass sie das Weltbild, welches sich ihr aus ihren Kämpfen mit
der Aussenwelt ergibt, für das einzig Mögliche hält. Und wenn sie

daraufhin die Erfahrungen, welche das künftige Geschlecht selbst zu
machen bestimmt ist, vorweg nehmen will, wenn sie den Standpunkt,
auf dem sie selbst steht, verewigen will, indem sie das jugendliche Gemüt

so mit demselben sättigt und erfüllt, dass es zur eigenen Anpassung

unfähig wird, dann begeht sie nicht wahre, sondern falsche Erziehung.
Der wahre Erzieher betrachtet den Standpunkt, den er gewonnen,

selbst wenn ihn das Wissen voll und ganz glücklich macht, nicht als

einen ewigen, sondern als vorläufigen, er bückt sich als Schemel, auf
den man steigt, um höher zu kommen. Oder besser noch, er fühlt sich

als Stufe einer Leiter, auf der das Menschengeschlecht emporklimmt in

ungemessene, ungeahnte Fernen.

Pädagogische Gedanken

in Goethes Hermann und Dorotbea.

Von Andreas Fioriti.

Der deutsche Unterricht in den obern Klassen des Lehrerseminars
hat ausser seiner allgemeinen Aufgabe noch die besondere, die Lektüre
in Beziehung mit der beruflichen Bildung der Zöglinge zu setzen, wo
sich aus dem Inhalte des Gelesenen ungezwungen eine Gelegenheit
hiezu bietet. Dadurch wird der Unterricht in der Pädagogik wesentlich

unterstützt, sei es, dass dort schon erfasste Gedanken hier in neuem
Gewände und lebensvoller Beleuchtung wiederkehren, oder sei es, dass

die pädagogischen Ideen, welche in einem Dichterwerke niedergelegt sind,
als interessante Anknüpfungspunkte für den pädagogischen Unterricht
dienen. Das ist der eine praktische Gesichtspunkt, welcher uns veranlassen

kann, bei der Lektüre der Dichter gelegentlichen pädagogischen

Aeussemngen unsere Aufmerksamkeit zuzuwenden ; es ist aber auch für
den Lehrer selbst recht heilsam, die Ideen des Dichters über die grosse


	Von der Physiologie als erziehender Wissenschaft

