
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 1 (1891)

Heft: 3

Artikel: Zur Herbartschen Psychologie : 1. Teil

Autor: Heer, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788200

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788200
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Herbartschen Psychologie,
Von IL Heer.

I.

Es sind nun wohl mehr als ein Dutzend Jahre her, seitdem die
Herbart-Zillersche Schule angefangen hat, für ihre Prinzipien auch unter
der schweizerischen Lehrerschaft Propaganda zu machen, zuerst in engerm
Kreise ihre Saat ausstreuend, bald auch auf weitere Kreise durch ein
besonderes Organ wirkend. Sie hat dies mit der Selbstgewissheit dessen

getan, der vollkommen überzeugt ist, dass der von ihm betretene und
andern empfohlene Weg unbedingt am sichersten zum Ziele führe, und

wir haben keinen Grund zu leugnen, dass ihre Propaganda einen nicht
unbedeutenden Erfolg erzielt hat. Es mag dies zum teil darin seinen

Grund haben, dass die Herbart-Zillersche Schule auch den religiösen
Interessen in ausgedehntem Masse Rechnung trägt ; denn, wenn auch

Herbarts philosophisches System zu nichts weniger als dazu angetan ist,
einer spezifisch religiösen Weltanschauung Vorschub zu leisten, so hat

doch T. Ziller mit den ethischen Grundideen Herbarts das religiöse
Moment so zu vereinigen gewusst, dass sich auch ein exklusiv religiöser
Standpunkt damit zufrieden geben kann. Zum teil wird auch der
Umstand eine Anziehungskraft ausgeübt haben, dass die Herbartsche Schule

die Prinzipien ihrer Psychologie mit einer Konsequenz, die aller
Anerkennung wert ist, in pädagogische Praxis umzusetzen, d. h. letztere auf

jedem Punkte auf erstere zu gründen sucht. Auch Nicht-Herbartianer
leiten ihre methodischen Grundsätze aus der Psychologie ab ; aber nirgends
tritt uns dieser Zusammenhang so augenfällig entgegen wie bei der

Herbartschen Schule, wo schon die Terminologie des Meisters (Yorstellungs-

massen, Schwelle des Bewusstseins etc.) auch in den die Methodik
behandelnden Schriften immer wiederkehrt und daran erinnert, wie die Psychologie

hier alle andern Gebiete beherrscht. Und schliesslich ist es der in
sich geschlossene Bau der Herbartschen Pädagogik überhaupt, welcher

jedem zunächst imponiren muss, der, weil er nicht selbst berufen sein

kann, eine Pädagogik zu schaffen, sich einem zuverlässigen Steuermann

anvertrauen möchte und nun hier bis auf eine kleine Zabi untergeordneter
Schweiz. Pädagog. Zeitschrift. 9



134

Fragen alles unabänderlich fest bestimmt und zu Imperativen formulirt
findet, was er für die pädagogische Praxis bedarf.

Je fester und einheitlicher aber dieser Bau bei all seiner reichen

Gliederung erscheint, desto mehr Grund muss man haben, darnach zu

fragen, ob er auf einem wirklich soliden Fundamente stehe, und, da die

Pädagogik nur auf Psychologie und Ethik ruhen kann, die Ethik aber,
als der praktischen Philosophie angehörend, uns für einmal nicht
beschäftigen soll, so möchten wir uns mit der Frage befassen, wie es

denn mit der Herbartschen Psychologie bestellt sei.

Wir tun dies selbst auf die Gefahr hin, dass wir nicht viel Neues

zu sagen hätten. Denn wir wissen gar wohl, dass dieser Gegenstand

im Zusammenhang mit dem „erziehenden Unterricht" schon im Jahr 1887

in der Schweiz. Lehrerzeitung von einem viel bewährtem und berufenem

Pädagogen bebandelt worden ist. Aber gerade die von Herbartscher
Seite darauf erfolgte Entgegnung ist so gehalten, dass sie fast dazu

herausfordert, gewisse Wahrheiten mit neuem Nachdruck zu wiederholen,
indem sie eigentlich darauf hinausläuft, zu zeigen, dass wir andern

Pädagogen, die wir uns nun einmal nicht zu Herbarts System bekennen

können, für dessen Gedanken gar kein Verständnis haben. Ueberall
werden uns Missverständnisse nachgewiesen. Das kann nun freilich „zur
Verständigung" nicht sonderlich beitragen, sondern musste streng genommen
dazu führen, dass sich einer um den andern gar nicht kümmerte. Allein
damit ist der Sache nicht gedient und es gibt wenigstens noch einen

Mittelweg, auf dem man mit einander sprechen kann, sofern nur das

Eine auch von unsern Gegnern anerkannt wird, dass es ausser den

Herbartianern auch noch vernünftige Leute auf Gottes Erdboden gebe.

Der Mittelweg, den zu betreten wir uns allerdings nur schwer entsehliessen,
der aber allein noch übrig bleibt, ist die Darlegung unserer Gedanken

vermittelst steter Berufung auf Autoritäten, ja sogar mit der Sprache
und Beweisführung dieser Autoritäten, und, um so objektiv als möglich
zu bleiben, werden wir uns vorwiegend an solche Philosophen halten,
deren Weltanschauung nicht die unserige ist.

In No. 1 des IV. Jahrgangs der Bündner Seminarblätter teilt Dr.
Schoel in seiner Abhandlung über den Wert der Lehre von den

Seelenvermögen einen Passus aus Thilos Vortrag über Herbarts Verdienste um
die Philosophie mit, worin es unter anderm heisst : „Vor Herbart hat es

noch gar keine Psychologie als Wissenschaft gegeben. Er ist ihr erster

Begründer. Alles, was man vor ihm und ohne ihn über das Seelenleben

vorgebracht hat, sind nur dürftige und fehlervolle Schülerarbeiten gewesen,

mag Plato oder Aristoteles, Leibniz oder Kant, Fichte oder Hegel sie



135

geliefert haben. Man hat unendlich viel darüber geredet, aber gar nichts

gewusst Diesem jämmerlichen Zustande ein Ende gemacht zu haben,
ist das unbestrittene Verdienst Herbarts. Er ist der Kopernikus der

Psychologie! Nicht in erdichteten Seelenvermögen, sondern in den

wirklichen Vorstellungen der Seele findet er die wirkenden Kräfte, aus
deren Zusammen- und Gegeneinanderwirken er die Vorgänge im Denken,
Fühlen und Wirken zu begreifen und deren allgemeinste Gesetze er durch

Rechnung zu entdecken suchte, ebenso wie die Forscher der äussern

Natur deren Gesetze nur durch Rechnung finden". — Das ist nicht
überaus bescheiden, aber wenigstens deutlich gesprochen, und, dass damit
das Richtige getroffen sei, bestätigt Dr. Schoel, indem er die „neuere
exakte, empirisch rationale" Psychologie von Herbart ausgehen lässt.

Wenn Kant gelegentlich den Gedanken ausspricht, seine „Kritik der
reinen Vernunft" habe auf die wissenschaftliche Welt einen ähnlichen

Eindruck machen müssen, wie die Entdeckung des Kopernikus, so hat
das seine Berechtigung darin, dass er mit dem Nachweis, die ganze Welt
der Erscheinungen sei so, wie sie uns erscheint, nur Vorstellung, Produkt
unserer Organisation, die ganze bisherige Auffassung der sogenannten
Wirklichkeit auf den Kopf gestellt und für die Erkenntnistheorie ganz
neue Bahnen geöffnet hat. Wir haben kein Interesse, Herbarts Verdienst

um die Entwickelung der Psychologie irgendwie zu verkleinern ; aber in
dem eben angedeuteten Sinne kann er nicht ein Kopernikus der Psychologie

genannt werden, und zwar deswegen nicht, weil er mit dem

Gedanken, die Psychologie zu einer exakten Wissenschaft zu erheben, gar
nicht Ernst gemacht hat, wie man es von diesem sonst so scharfen Denker
hätte erwarten sollen. Denn dazu wäre vor allem aus nötig gewesen,
einerseits die Metaphysik vollständig von der Psychologie fern zu halten,
anderseits die naturwissenschaftliche Methode voll und ganz zur Anwendung
zu bringen.

Wenn man die Einleitung zu Herbarts „Psychologie als Wissenschaft"

liest, so möchte man, wenn man nicht vorher seine „rationale Psychologie"
gelesen hätte, fast glauben, Herbart habe wirklich die ernstlich gemeinte
Absicht gehabt, die Psychologie als exakte Wissenschaft zu behandeln.

Wie vielverheissend erscheint es, wenn die Einleitung gleich mit den

Worten beginnt: „Die Absicht dieses Werkes geht dahin, eine

Seelenforschung herbeizuführen, welche der Naturforschung gleiche ; insofern
dieselbe den völlig regelmässigen Zusammenhang der Erscheinungen überall
voraussetzt und ihm nachspürt durch Sichtung der Tatsachen, durch
behutsame Schlüsse, durch gewagte, geprüfte, berichtigte Hypothesen,
endlich, wo es irgend sein kann, durch Erwägung der Grössen und durch



136

Rechnung". Aber alle Erwartungen, welche durch diese goldenen Worte

geweckt werden, sind wie mit einem einzigen Federstrich dadurch
vernichtet worden, dass das ganze Gebäude der mathematischen Psychologie
auf metaphysische Grundlagen gestellt und, bevor nur irgend eine

Erscheinung des Seelenlebens tatsächlich festgestellt, geprüft und nach
naturwissenschaftlicher Methode an einem objektiv gültigen Masstab gemessen

wird, der Begriff der Seele metaphysisch fixirt und alle Einzelforschung
auf diese metaphysische Grundlage gestellt wird. Da ist dann natürlich
alles zum voraus gegeben ; die ganze Bewegung der Vorstellungen ist
beeinflusst durch die metaphysische Voraussetzung und von einer exakten

Forschung und vorurteilsfreien Untersuchung und Prüfung der Tatsachen

kann keine Rede mehr sein.

Mit Recht sagt daher F. A. Lange (Geschichte des Materialismus):
„Der Begriff der Psychologie kann nur für den Scholastiker oder den

unwissenden Pedanten ein ganz festbegrenzter sein. Es haben zwar recht
wackere und scharfsinnige Männer ihre angeblichen naturwissenschaftlichen

Untersuchungen mit einem Abschnitt vom „Wesen der Seele" begonnen;
aber das ist eben eine Nachwirkung der hohlen scholastischen Metaphysik,
wenn sie sich einbildeten, in dieser Weise eine feste Grundlage der

Untersuchung zu gewinnen. Ausgenommen sind natürlich die Fälle, wo
der Begriff der Seele nur geschichtlich oder kritisch erörtert wird. Wer
aber noch positive Sätze von der Seele, wie z. B. von ihrer Einfachheit,
ihrer Ausdehnungslosigkeit u. dgl. voranstellt, oder wer das Gebiet der

Seelenlehre zum voraus glaubt nach allen Seiten sorgfältig einzäunen zu

müssen, bevor er zu bauen anfängt, bei dem ist an eine naturwissenschaftliche

Behandlung der Sache kaum mehr zu denken. Was sollte

man von einem Naturforscher sagen, welcher damit anfinge, sich das

Wesen der Natur klar zu machen, und welcher erst dann seine Forschungen

für zweckdienlich halten wollte, wenn er sich zuvor genau klar
gemacht, was die Natur sei Noch deutlicher wird die Sache bei speziellen
Gebieten. Hätte Gilbert seine Bernsteinstückclten nicht gerieben, bevor

er über das Wesen der Elektrizität im klaren war, so würde er vermutlich
nie einen wichtigen Schritt zur Erklärung ihres Wesens getan haben.

Welcher Forscher möchte wohl heute genau bestimmen, was Magnetismus
ist Unter den Händen der Forscher bildet sich der Begriff um. Aus
der Kraft des Magneten, das Eisen anzuziehen, wird eine allgemeine
Kraft. Die Erde wird als Magnet erkannt. Der Zusammenhang mit der

Elektrizität wird entdeckt. Der Diamagnetismus wird durch eine Fülle
der überraschendsten Erscheinungen verfolgt. Wo wären die glänzenden

Entdeckungen eines Oersted, Faraday, Plücker geblieben, wenn diese



137

erst den Begriff des Magnetismus hätten metaphysisch ergründen und
dann ihre naturwissenschaftlichen Forschungen beginnen wollen

„Es bleibt ein merkwürdiges Denkmal der philosophischen Gährung
in Deutschland, dass ein so feiner Kopf, wie Herbart, ein Mann von
einer bewundernswerten Schärfe der Kritik und von grosser mathematischer

Bildung, auf einen so abenteuerlichen Gedanken kommen konnte, wie
der ist, das Prinzip für eine Statik und Mechanik der Vorstellungen durch

Spekulation zu finden. Noch auffallender ist, dass ein so aufgeklärter, in
echt philosophischer Weise dem praktischen Leben zugewandter Geist
sich in die mühevolle und undankbare Arbeit verlieren konnte, ein ganzes
System der Statik und Mechanik des Geistes nach seinem Prinzip
auszuarbeiten, ohne irgend eine Gewähr der Richtigkeit an der Erfahrung
zu haben".

Am auffallendsten erscheint uns aber, dass Dr. Schoel und viele
Herbartianer mit ihm heute noch, am Ende des Jahrhunderts, dergleichen

tun, als ob keine Müller, Fechner, Wundt, Helmholtz u. a. m. ihre Namen
in die Geschichte eingegraben hätten, als ob es keine experimentelle
Psychologie oder, um Langes treffende Bezeichnung zu gebrauchen, keine

„Psychologie ohne Seele" gäbe. Dieser Ausdruck hat bekanntlich viele
Gemüter beschäftigt und mancher dienstbare Geist war bereit, Steine auf
den herzlosen Materialisten zu werfen, der ein solch gotteslästerliches
Wort auszusprechen gewagt hat. Hätten sie sich etwas genauer mit der

Materie beschäftigt, so würden sie erkannt haben, dass selbst diese

Psychologie ohne Seele keineswegs auf die Hülfe einer allgemeinen Hypothese
verzichtet, so wenig als die Naturwissenschaft überhaupt, dass aber nach

ihrer Meinung diese Hypothese allerdings nicht der Metaphysik, sondern

dem Gebiete der psychologischen Forschung selbst zu entnehmen sei und

der Untersuchung nicht vorauszugehen, sondern ihr nachzufolgen habe.

Eine wissenschaftliche Psychologie kann keinen andern Weg gehen als

den, den die Naturwissenschaft lange vor Herbart gegangen ist, den Weg
der Feststellung von Tatsachen, den Weg der Ergänzung und Berichtigung
der subjektiven Wahrnehmung durch eine objektive experimentelle
Beobachtung (Wundt).

Warum hat Herbart diesen Schritt nicht gewagt, sich einfach auf
den Boden der Naturwissenschaft zu stellen und deren exakte Methode

auf die Psychologie anzuwenden Weil er in den metaphysischen
Anschauungen seiner Zeit noch zu sehr verstrickt war, weil er trotz seines

harten Kampfes wider die Seelenvermögen sich von Kants Schule nicht

loszusagen vermochte, soweit dieselbe empirische und rationale Psychologie



138

streng von einander scheidet und letztere nur als eigentliche Wissenschaft
anerkennt.

Wenn dies aber aus historischen Verhältnissen vollkommen begreiflich
erscheint, so ist es desto unbegreiflicher, dass seine Schüler, aller geschichtlichen

Entwicklung zum Trotz, sich das „Iurare in verba magistri" zur
unerlässlichen Aufgabe machen und Wort für Wort die ganze
metaphysische Seelentheorie ihres Meisters wiederholen, als ob hier das

„nichts gelernt und nichts vergessen" als Losungswort der Partei zur
Geltung kommen sollte.

Wir verspüren wenig Lust, auf die metaphysischen Grundlagen der

Herbartschen Psychologie tiefer einzudringen. Wir können aber nicht

ganz darüber hinwegkommen, weil wir doch einigermassen den Beweis

dafür zu erbringen haben, dass die Metaphysik bei Herbart die Psychologie

verpfuscht hat.
Einer „Psychologie als Naturwissenschaft", wie sie Herbart wollte,

könnte die Metaphysik nur unter der Voraussetzung zu Grunde gelegt
werden, dass letztere absolut unumstössliche und unanfechtbare Resultate

zu Tage förderte. Nun aber weiss jeder, der mit der Geschichte der

Philosophie einigermassen vertraut ist, dass vom griechischen Altertum
bis ins 19. Jahrhundert hinein der Streit der Philosophen sich immer

um das ewige Werden und das aller Erscheinung zu gründe liegende
Sein dreht. Dieser Streit, der nie ausgefochten worden ist, ist nur durch

Kants „Kritik der reinen Vernunft" insofern in eine ganz neue Phase

übergeleitet worden, als er alles, was wir unter Werden verstehen, als

einen blassen Schein, als eine Welt, die in Folge der Tätigkeit unserer

Sinnesorgane und vermöge der angeborenen Anschauungen von Raum,
Zeit und Kausalität nur in uns, nicht ausser uns besteht (wenigstens so,

wie sie uns erscheint), deren wirkliches Sein wir erst durch Abstraktion,
durch einen Denkprozess zu finden haben. Kant selbst hat dieses Sein

gefunden in dem „Ding an sich", in dem, was uns übrig bleibt, wenn
wir von alledem, was wir für wirklich, daseiend, halten, die veränderlichen

Merkmale in Abzug bringen und den subjektiven Sehein loslösen

von dem wahren Sein. Während nun Fichte dieses „Ding an sich"

beseitigt, um die Erscheinungen ausschliesslich aus dem vorstellenden Ich

zu erklären, so hält es Herbart fest, gibt aber Kants Lehre von den

reinen Anschauungen und den Kategorien preis, um das Ding an sich

nicht zu verlieren, und er geht demnach für die Erklärung der

Erscheinungen und des vorstellenden Ich auf die metaphysische
Untersuchung über das Ansich der Dinge, der Realen, zurück. Diese Dinge
fasst er aber, im Unterschied von Schelling und Spinoza, mit Wolff und



139

Leibnitz als durchaus individuelle, schlechthin einfache und durch keine

Wechselwirkung mit einander verbundene Wesen {Zeller, Geschichte der
deutschen Philosophie). Er geht von der Mannigfaltigkeit der Erscheinungen
aus und indem er sich sagt, dass im Schein die Hindeutung aufs Sein

liege, sucht er dieses Sein festzustellen, indem er die Widersprüche zu
beseitigen sucht, welche an der Erscheinung, an den Dingen, "wie sie

uns erscheinen, haften. Solcher Widersprüche sind hauptsächlich zwei,
welche ins Gewicht fallen : die Vielheit der Merkmale und die Veränderung.
Beide vertragen sich nicht mit richtigen Begriffen über das Seiende.

Dieses muss „absolute Position", das schlechthin Gesetzte, nicht
Aufzuhebende sein, oder, wenn wir diesen metaphysischen Ausdruck in die

Sprache des gewöhnlichen Menschenverstandes umsetzen, so heisst das

so viel als : Man kann vom Seienden nur aussagen, dass es ist
(unveränderliche Substanz). Dieser rein affirmative Begriff des Seienden schliesst

natürlich jede Negation, also auch jede Veränderung aus, gleicherweise
aber auch jede Relation, d. h. jede Möglichkeit, die Qualität, das Was
des Seienden als aus verschiedenen Bestimmungen (Merkmalen) gebildet
zu fassen. Die Qualität des Seienden, den einzelnen Realen, somit auch

der Seele, muss demnach nach Herbart schlechthin einfach sein. Die
Seele ist ein einfaches, unveränderliches, ausdehnungsloses Wesen — das

ist der Satz, auf den die ganze Herbartscbe Psychologie aufgebaut ist.
Es scheint von vornherein sehr zweifelhaft, ob die Annahme

derartiger realer Wesen ausreicht, um die Welt der zusammengesetzten,
wechselnden Erscheinungen widerspruchslos zu erklären. Wenn wir aber

speziell das Seelenleben ins Auge fassen, so müssen wir uns fragen, ob

wir die Seele in Herbarts Sinn als ein unveränderliches, einfaches Wesen

auch nur denken können. Nach Herbarts Auffassung wissen wir vom
Wesen der Seele nur, was wir von allem Seienden wissen, nichts weiter,
als dass es unveränderlich, einfach grösselos sein muss. Ausserdem ist

uns nur bekannt, dass dieses Wesen auf Störung durch andere Wesen
durch Vorstellungen antwortet. Warum es gerade Vorstellungen sein

müssen, warum überhaupt die Seele auf Störungen ganz anders als tausend

andere Wesen, denen auch ein wirkliches Sein zukommt, reagirt, darüber

gibt uns die Metaphysik keinen Aufschluss ; hier muss einfach die

Erfahrung die Lücke ausfüllen, welche die logische Deduktion offen lässt.

Die Erfahrung sagt, dass als erste Antworten auf die äussern Reize die

einfachen Empfindungen sich einstellen. Erst aus diesen setzen sich

Vorstellungen zusammen und entwickeln sich Begriffe. Wenn wir aber

auch diese Anschauung über die Entwicklung unserer Erkenntnisse als

erwiesene Wahrheit annehmen wollten, so würden wir doch unfähig sein,



140

sie mit Herbarts Grundansicht vom Wesen der Seele in Einklang zu

bringen. Gemäss der Ansicht Herbarts und seiner Schule musste eine

ihrem Wesen nach ursprünglich nicht vorstellende Seele auch durch keine
äussere Veranlassung dazu gebracht werden können, Vorstellungen zu
entwickeln. Die Annahme dieser Möglichkeit zieht wenigstens notwendig
lauter Widerspruch gegen die Grundansicht nach sich. Die Reaktionen
der nicht vorstellenden Seele gegen äussere Reize sollen den Charakter
der Selbsterhaltung haben. Diese Selbsterhaltung kann doch nur auf
das Wesen der Seele gerichtet sein. Ist dieses Wesen nicht vorstellend,
so muss somit die Selbsterhaltung den Zweck haben, durch Vorstellungen
die Seele wieder in ihren nicht vorstellenden Zustand zu versetzen.

Dieser Zweck der Selbsterhaltung würde dann so wenig erreicht, dass

die Seele nach ihrer ersten Vorstellungsreaktion den ursprünglichen
Zustand ihres Wesens kaum im tiefsten Schlafe wieder erlangte. Natürlich
soll Herbarts Selbsterhaltungslehre nicht zu dieser Konsequenz des

vergeblichen Strebens unserer Seele nach dem verlorenen bewusstlosen
Schlafzustande führen, sondern im Gegenteil die tatsächliche Bildung unserer
Vorstellungsmassen erklären ; sie vermag dies aber nicht, ohne wiederum
einem metaphysischen Grundbegriffe zu widersprechen. Jene Bildung
der Vorstellungsmassen widerspricht ja offenbar der angenommenen Un-
veränderlichkeit der Seele. Eine ursprünglich nicht vorstellende Seele,
die auf Grund äusserer Reize vorstellend wird, muss sich verändern ; und

wenn diese Veränderung in dem Grade vor sich geht, dass die Seele

hinterher die bloss zur Selbsterhaltung ihres Wesens entwickelten
Vorstellungen gar nicht wieder los werden kann, sie als Bereicherung ihres
Wesens auch gar nicht los werden will, so ist das eine Veränderung, die
trotz allen Widerstrebens ins innerste Leben der Seele eingreift. (J. Bona

Meyer, Kants Psychologie). In ganz übereinstimmender Weise spricht
sich auch H. Lotze dahin aus: „Die Selbsterhaltungen der Seele, bald

Lichtempfindung, bald das Hören eines Tones, jetzt Wahrnehmung eines

Geschmacks und dann der Wärme, sind offenbar nicht mehr einfache

Fortdauer des unstörbaren Wesens der Seele ; in ihrer Art und Form
sich richtend nach Art und Form der drohenden Störung sind sie

Leistungen, Tätigkeiten oder Rückwirkungen der Seele, die nicht einem

unveränderlichen, sondern nur einem veränderlichen Wesen möglich sind."
Diese Veränderlichkeit kann selbstverständlich von den Herbartianern

nicht zugegeben werden. Und doch muss eben das Geschehen, ohne

welches es keinen Weltlauf gäbe, erklärt sein und zwar so, dass die

Hauptposition (unveränderliche Reale) nicht preisgegeben werden muss.
Herbart hat den allein möglichen Ausweg darin gefunden, dass er die



141

Selbsterhaltungen der Seele zurückführte auf ein bestimmtes Verhältnis
der einfachen Wesen, auf ein „Zusammensein" von Realen, welche ihrer
Qualität nach verschieden sind und durch den Gegensatz veranlasst werden,
störend auf einander zu wirken und sich gegenseitig zu Selbsterhaltungen
herauszufordern. Aber —„worin besteht" — muss man mit Zeller fragen —

„dieses Zusammensein der Realen, in welchem sie Selbsterhaltungen

gegen einander ausüben Offenbar nicht in einem räumlichen Zusammensein

; denn das Raumverhältnis ist blosser Schein. Es besteht nur darin,
dass die Realen vermöge eines für sie ganz zufälligen Verhältnisses

(„zufällige Ansicht" nennt es Herbart) sich gegen einander verhalten.
Aber damit geraten wir nicht allein in den Zirkel, dass die Selbsterhaltung
der Realen eine Folge ihres Zusammenseins sein soll, ihr Zusammensein
aber eine Folge ihrer Selbsterhaltung, — das Zusammensein verliert auch

jede reale Bedeutung: Die Realen werden wohl auf Grund der Erfahrung
von uns zusamengefasst ; an sieh selbst aber sind sie unabhängig von
einander und ausser aller Beziehung zu einander. Was könnte deshalb
das Zusammensein wirken? Weder Störung noch Erhaltung. Wenn
kein Reales in einem andern eine Veränderung zu bewirken vermag, so

kann auch kaum eine Störung drohen ; und wenn keines eine äussere

Einwirkung erfährt, so kann auch keines der ihm drohenden Störung
inne und zur Selbsteihaltung angeregt werden."

Diesen Auseinandersetzungen von Gegnern der Herbartschen Schule

gegenüber wollen wir aber nicht ermangeln, auch einen Herbartianer zu
Worte kommen zu lassen, und zwar einen, vor dessen dialektischer Schärfe

wir allen Respekt haben, 0. Folz, Lehrer in Eisenach, der sich besonders

mit der AViderlegung von Dittes befasst hat. Indem er nachzuweisen

sucht, dass das „Zusammen" der Seele mit andern Wesen von entgegengesetzter

Qualität notwendig ein Geschehen zur Folge haben müsse, das

in den Empfindungen sich wiedererkennen lasse, geht er davon aus, dass

die Empfindung als qualitativ bestimmter Zustand, als ein Ereignis des

Bewusstseins gegeben sei. Wirkliche Ereignisse müssen möglich sein und
bei dem tatsächlichen Zusammentreffen ihrer Bedingungen notwendig
stattfinden. Die theoretische Philosophie habe jene Bedingungen
aufzusuchen und den Beweis zu führen, dass aus ihnen mit Notwendigkeit
ein Geschehen nach Art der Empfindungen sich ergebe.

„Die Bedingungen der Möglichkeit der Empfindungen" — sagt er
— „wie überhaupt alles wirklichen Geschehens, werden auf folgende
Weise gefunden. Ein Reales kann nicht für sich allein die Ursache seiner
Zustände sein; also ist zur Erklärung des wirklichen Geschehens Wechselwirkung

zwischen mehreren Realen anzunehmen. Wechselwirkung ist nicht



142

denkbar zwischen gleichen oder disparaten Wesen, also muss man zur
Voraussetzung eines qualitativen Gegensatzes übergehen. Der Gegensatz
kann sich nicht geltend machen im Aussereinander des Wesens, also nur
im Zusammen. Das Zusammen der Seele mit andern, ihr entgegengesetzten

Wesen ist also die Bedingung des Empfindens, ohne welche
dasselbe unter keinen Umständen stattfinden kann ; und da kein anderer

Weg zur Erklärung der Empfindung offen steht, so ist die Folgerung
erlaubt: Die Seele muss in dem bestimmten Zusammen innere Zustände
erleben. Diesen indirekten Beweis für die Entstehung innerer Zustände

aus dem Zusammen von Realen wird jeder anerkennen müssen, der nicht
in Widersprüchen und Halbheiten stecken bleiben will."

Gewiss, die zwingende Logik müssen auch wir anerkennen, sobald

man in bezug auf die Voraussetzungen miteinander einig geht; dies trifft
aber nur beim Herbartianer zu, der sich eine Wechselwirkung ganz anders

denkt, als alle Nicht-Herbartianer, der wegen der Unveränderlichkeit und
einfachen Qualität der Realen etwas Anderes als ein „Zusammen" gar
nicht als Bedingung des Geschehens zulassen kann. Für uns, die wir
in dem logischen Gegensatz qualitativer Bestimmtheiten der Realen noch

keine Nötigung zu Selbsterhaltungen, zur Hervorbringung innerer Zustände
finden können und ebenso wenig zu begreifen vermögen, dass das blosse

„Zusammen" qualitativ entgegengesetzter Realen gleichbedeutend sein soll
mit einer gegenseitigen Durchdringung derselben (wie Folz an anderer
Stelle ausdrücklich sagt), ohne dass letztere eine Veränderung des Wesens

zur Folge hätte, erscheint diese ganze Argumentation nur als eine künstliche

Brücke, wrelche von der metaphysischen Grundlage auf das Ufer
der Erfahrungstatsachen hinübergeschlagen wird, eine Brücke, auf welche

wir uns nicht hinauswagen würden, ohne zu befürchten, dass sie unter
uns zusammenbrechen würde.

Das tritt uns überhaupt in allen Beweisführungen der Herbartianer
immer wieder entgegen, dass sie mit erstaunlicher Leichtigkeit den „Salto
mortale" aus ihrer metaphysischen Grundstellung in die Erfahrungswelt
hinein fertig bringen und dabei vor einer Verwechslung der Begriffe nicht
zurückscheuen. Sie vertieren sich z. B. gerne in das Gebiet der Chemie
und stellen ohne Bedenken eine chemische Verbindung als die Folge von
Selbsterhaltungen zweier Realen dar. Wasserstoff und Sauerstoff werden
einfach als solche Reale behandelt, die, weil entgegengesetzter Qualität,
durch das „Zusammen" zur Bildung von Wasser genötigt werden. Wir
lassen die Chemiker darüber entscheiden, ob die beiden Elemente wirklich

den Herbartschen Realen gleich zu setzen seien. Ahnlich geht es

auch G. Wiget, wo er gegenüber Rüegg von den Wechselwirkungen



143

der Seele mit andern realen Wesen redet und nachweisen will, dass „bei
den Produkten der Seele deren eigene Qualität massgebend" sei. „Wenn
zum Beispiel" — so sagt er — „die Schwingungen des Lichtäthers den

Sehnerven erregen und so der Eindruck in die Seele geleitet wird, so

entspricht dieser „Störung" die Farbenempfindung, welche ganz disparat
von den Schwingungen des Lichtäthers ist und eben auf der Qualität
der Seele beruht; daher der Name „Selbsterhaltung", der darauf
hinweist, dass die Seele alles aus sich selbst erzeugt." Abgesehen davon,
dass nach Herbartschen Grundsätzen zwischen qualitativ disparaten Wesen
eine Wechselwirkung nicht denkbar ist, so sehen wir hier gerade das

wichtigste Mittelglied einfach übersprungen, das Nervenzentrum des Leibes,
auf dessen Funktionen es der experimentellen Psychologie am meisten

ankommen muss. Die Seele, wenn wir sie auch in Herbartschem Sinne

fassen, hat es bei Entstehung einer Farbenempfindung nicht im mindesten

mit den Schwingungen des Lichtäthers zu tun, sondern lediglich mit
dem Zustande oder den Bewegungen, welche durch den von aussen
kommenden Reiz im Nervenzentrum hervorgebracht worden sind. Ein Nicht-
beachten dieses notwendigen Mittelgliedes benimmt der ganzen
Argumentation ihren Wert.

Solche Beispiele zeigen uns aber deutlich, dass in der Herbartschen

Psychologie immer zwei Dinge einander zunächst unvermittelt gegenüber
steheD, einerseits und in erster Linie das metaphysische, bei Herbart sehr

scharf und konsequent entwickelte System, ein Ergebnis der reinen
Spekulation, anderseits die Tatsachen der Erfahrung, die „Ereignisse des

Bewusstseins", die jedoch ihrer Natur nach so unbestimmt sind, dass sie

erst noch nach exakter wissenschaftlicher Methode begrenzt und bestimmt
werden müssten, indem die Selbstbeobachtung, von welcher auch Herbart
noch ausgeht, keine Gewähr für die Richtigkeit der Auffassung bietet.
Das System muss nun um jeden Preis mit den Tatsachen harmoniren.
Wenn die Übereinstimmung nicht von selber sich ergibt, so muss sie

erzwungen werden. Unter dem Gefühl dieses Zwanges stehen wir auf
jedem Punkte, wo wir uns mit Herbartscher Psychologie beschäftigen.

Der fast leidenschaftliche Kampf Herbarts wider die Seelenvermögen,
den wir in seiner Berechtigung anerkennen, soweit er gegen die Wolffsche

Psychologie gerichtet ist, ist doch wesentlich in dem Herbartschen Begriff
der Seele als einem einfachen Wesen begründet. Widerlegungen, die sich

auf die Methode der Naturwissenschaft stützten, haben wir nirgends
gefunden. Die Empfindungen und Vorstellungen als Selbsterhaltungen der

Seele zu bezeichnen, konnte nur dem Philosophen einfallen, der jede
Veränderung im Wesen der Seele von vornherein für undenkbar erklärt.



144

Und die Vorstellungen als Kräfte wirken zu lassen und die Prinzipien
der Mechanik in die Psychologie einzuführen, konnte sich wiederum nur
ein Psychologe erlauben, der von den physiologischen Vorgängen keine
Notiz nimmt, sondern die psychischen Erscheinungen nach Massgabe
seines metaphysischen Systems isolirt, um sie alsdann, zwar nach strenger
Logik, aber immerhin unter Voraussetzung des einfachen Seelenwesens

zu behandeln. Man sage uns nicht, dass sich das System darin bewährt
habe, dass, was Herbart auf Grund seines Systems z. B. über die

Reproduktion der Vorstellungen festgestellt hat, zum grössten teil mit den

Resultaten von Forschungen, die von ganz andern Grundlagen ausgingen,
übereinstimmt. Die experimentelle Psychologie kennt ihre Grenzen und

weiss, dass über Empfindung und erstes Werden der Vorstellung hinaus
auch sie noch aus denselben Quellen zu schöpfen hat, aus welchen Her-
bart seine Erkenntnisse geflossen sind. Aber es ist ihr wenigstens der

Weg nicht verschlossen, ihre gewonnenen Erkenntnisse einer Korrektur
und Berichtigung zu unterziehen, wie es jeder exakten Wissenschaft wohl
ansteht, während bei Herbart alles und jedes für alle Zeiten festgenagelt
ist, weil das System es nicht anders erlaubt. Eine Psychologie aber, die
keine eigentliche Fortentwicklung mehr gestattet, weil solche ein Preisgeben

der Fundamentalsätze erfordern würde, kann nicht die Psychologie
der Zukunft sein und wir kommen darum zu keinem andern Schlüsse,
als dass die Metaphysik die Psychologie Herbarts verpfuscht, d. h. auf
jedem Punkte der Entwicklung so sehr beeinflusst hat, dass das Ergebnis
der Einzelforschung von vornherein unabänderlich festgestellt war.

L'inauguration de l'Université de Lausanne
18. Mai 1891.

DISCOURS DE M. MAURER, RECTEUR DE L'UNIVERSITÉ.

Mesdames, Messieurs,

Permettez-moi de m'acquitter avant tout d'un devoir de reconnaissance
à l'égard des hommes auxquels nous devons la transformation de notre
Académie.

Je suis heureux de pouvoir rendre un hommage public à la mémoire
d'un ancien élève de l'Académie de Lausanne, Gabriel de Rumine, dont
la munificence va enrichir notre ville d'un palais universitaire. J'éprouve
également une grande satisfaction à exprimer notre gratitude à ces hommes


	Zur Herbartschen Psychologie : 1. Teil

