Zeitschrift: Schweizerische padagogische Zeitschrift

Band: 1(1891)

Heft: 3

Artikel: Zur Herbartschen Psychologie : 1. Teil
Autor: Heer, H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-788200

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-788200
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zur Herbartschen Psychologie.
Von H. Heer.

E

Es sind nun wohl mehr als ein Dutzend Jahre her, seitdem die
Herbart-Zillersche Schule angefangen hat, fiir ihre Prinzipien auch unter
der schweizerischen Lehrerschaft Propaganda zu machen, zuerst in engerm
Kreise ihre Saat ausstreuend, bald auch auf weitere Kreise durch ein
besonderes Organ wirkend. Sie hat dies mit der Selbstgewissheit dessen
getan, der vollkommen iiberzeugt ist, dass der von ihm betretene und
andern empfohlene Weg unbedingt am sichersten zum Ziele fithre, und
wir haben keinen Grund zu leugnen, dass ihre Propaganda einen nicht
unbedeutenden Erfolg erzielt hat. Es mag dies zum teil darin seinen
Grund haben, dass die Herbart-Zillersche Schule auch den religidsen
Interessen in ausgedehntem Masse Rechnung trégt; denn, wenn auch
Herbarts philosophisches System zu nichts weniger als dazu angetan ist,
einer spezifisch religiosen Weltanschauung Vorschub zu leisten, so hat
doch T. Ziller mit den ethischen Grundideen Herbarts das religidse
Moment so zu vereinigen gewusst, dass sich auch ein exklusiv religidser
Standpunkt damit zufrieden geben kann. Zum teil wird auch der Um-
stand eine Anziehungskraft ausgeiibt haben, dass die Herbartsche Schule
die Prinzipien ihrer Psychologie mit einer Konsequenz, die aller Aner-
kennung wert ist, in piddagogische Praxis umzusetzen, d. h. letztere auf
jedem Punkte auf erstere zu griinden sucht. Auch Nicht-Herbartianer
leiten ihre methodischen Grundsitze aus der Psychologie ab; aber nirgends
“tritt uns dieser Zusammenhang so augenfillig entgegen wie bei der
Herbartschen Schule, wo schon die Terminologie des Meisters (Vorstellungs-
massen, Schwelle des Bewusstseins etc.) auch in den die Methodik behan-
delnden Schriften immer wiederkehrt und daran erinnert, wie die Psycho-
logie hier alle andern Gebiete beherrscht. Und schliesslich ist es der in
sich geschlossene Bau der Herbartschen Pidagogik iiberhaupt, welcher
jedem zuniichst imponiren muss, der, weil er nicht selbst berufen sein
kann, eine Piddagogik zu schaffen, sich einem zuverldssigen Steuermann
anvertrauen mochte und nun hier bis auf eine kleine Zabl untergeordneter

Schweiz, Pddagog. Zeitsehrift, 9



134

Fragen alles unabiinderlich fest bestimmt und zu Imperativen formulirt
findet, was er fiir die piddagogische Praxis bedarf.

Je fester und einheitlicher aber dieser Bau bei all seiner reichen
Gliederung erscheint, desto mehr Grund muss man haben, darnach zu
fragen, ob er auf einem wirklich soliden Fundamente stehe, und, da die
Pidagogik nur auf Psychologie und Ethik ruhen kann, die Ethik aber,
als der praktischen Philosophie angehérend, uns fiir einmal nicht
beschéftigen soll, so mdchten wir uns mit der Frage befassen, wie es
denn mit der Herbartschen Psychologie bestellt sei.

Wir tun dies selbst auf die Gefahr hin, dass wir nicht viel Neues
zu sagen hitten. Denn wir wissen gar wohl, dass dieser Gegenstand
im Zusammenhang mit dem ,erziehenden Unterricht* schon im Jahr 1887
in der Schweiz. Lehrerzeitung von einem viel bew#hrtern und berufenern
Pidagogen behandelt worden ist. Aber gerade die von Herbartscher
Seite darauf erfolgte Entgegnung ist so gehalten, dass sie fast dazu
herausfordert, gewisse Wahrheiten mit neuem Nachdruck zu wiederholen,
indem sie eigentlich darauf hinauslduft, zu zeigen, dass wir andern
Pidagogen, die wir uns nun einmal nicht zu Herbarts System bekennen
konnen, fir dessen Gedanken gar kein Verstindnis haben. TUeberall
werden uns Missverstindnisse nachgewiesen. Das kann nun freilich ,zur
Verstindigung“ nicht sonderlich beitragen, sondern miisste streng genommen
dazu fiihren, dass sich einer um den andern gar nicht kiimmerte. Allein
damit ist der Sache nicht gedient und es gibt wenigstens noch einen
Mittelweg, auf dem man mit einander sprechen kann, sofern nur das
Eine auch von unsern Gegnern anerkannt wird, dass es ausser den
Herbartianern auch noch verniinftige Leute auf Gottes Erdboden gebe.
Der Mittelweg, den zu betreten wir uns allerdings nur schwer entschliessen,
der aber allein noch iibrig bleibt, ist die Darlegung unserer Gedanken
vermittelst steter Berufung auf Autorititen, ja sogar mit der Sprache
und Beweisfiihrung dieser Autorititen, und, um so objektiv als moglich
zu bleiben, werden wir uns vorwiegend an solche Philosophen halten,
deren Weltanschauung nicht die unserige ist. :

In No. 1 des IV. Jahrgangs der Biindner Seminarblitter teilt Dr.
Schoel in seiner Abhandlung iiber den Wert der Lehre von den Seelen-
vermogen einen Passus aus Thilos Vortrag iiber Herbarts Verdienste um
die Philosophie mit, worin es unter anderm heisst : ,Vor Herbart hat es
noch gar keine Psychologie als Wissenschaft gegeben. Er ist ihr erster
Begriinder. Alles, was man vor ihm und okne ihn iiber das Seelenleben
vorgebracht hat, sind nur diirftige und fehlervolle Schiilerarbeiten gewesen,
mag Plato oder Aristoteles, Leibniz oder Kant, Fichte oder Hegel sie



135

geliefert haben. Man hat unendlich viel dariiber geredet, aber gar nichts
gewusst... ... Diesem jimmerlichen Zustande ein Ende gemacht zu haben,
ist das unbestrittene Verdienst Herbarts. Er ist der Kopernikus der
Psychologie! Nicht in erdichteten Seelenvermégen, sondern in den
wirklichen Vorstellungen der Seele findet er die  wirkenden Kriifte, aus
deren Zusammen- und Gegeneinanderwirken er die Vorgéinge im Denken,
Fiihlen und Wirken zu begreifen und deren allgemeinste Gesetze er durch
Rechnung zu entdecken suchte, ebenso wie die Forscher der #ussern
Natur deren Gesetze nur durch Rechnung finden“. — Das ist nicht
iiberaus bescheiden, aber wenigstens deutlich gesprochen, und, dass damit
das Richtige getroffen sei, bestétigt Dr. Schoel, indem er die ,neuere
exakte, empirisch rationale“ Psychologie von Herbart ausgehen lisst.

Wenmn Kant gelegentlich den Gedanken ausspricht, seine ,Kritik der
reinen Vernunft® habe auf die wissenschaftliche Welt einen &hnlichen
Eindruck machen miissen, wie die Entdeckung des Kopernikus, so hat
das seine Berechtigung darin, dass er mit dem Nachweis, die ganze Welt
der Erscheinungen sei so, wie sie uns erscheint, nur Vorstellung, Produkt
unserer Organisation, die ganze bisherige Auffassung der sogenannten
Wirklichkeit auf den Kopf gestellt und fiir die Erkenntnistheorie ganz
neue Bahnen gedffnet hat. Wir haben kein Interesse, Herbarts Verdienst
um die Entwickelung der Psychologie irgendwie zu verkleinern; aber in
dem eben angedeuteten Sinne kann er nicht ein Kopernikus der Psycho-
logie genannt werden, und zwar deswegen nicht, weil er mit dem Ge-
danken, die Psychologie zu einer exakten Wissenschaft zu erheben, gar
nicht Ernst gemacht hat, wie man es von diesem sonst so scharfen Denker
hitte erwarten sollen. Denn dazu wire vor allem aus nitig gewesen,
einerseits die Metaphysik wvollstindig von der Psychologie fern zu halten,
anderseits die naturwissenschaftliche Methode voll und ganz zur Anwendung
zu bringen.

Wenn man die Einleitung zu Herbarts , Psychologie als Wissenschaft®
liest, so mochte man, wenn man nicht vorher seine ,rationale Psychologie“
gelesen hiitte, fast glauben, Herbart habe wirklich die ernstlich gemeinte
Absicht gehabt, die Psychologie als exakte Wissenschaft zu behandeln.
‘Wie vielverheissend erscheint es, wenn die Einleitung gleich mit den
Worten beginnt: ,Die Absicht dieses Werkes geht .dahin, eine Seelen-
forschung herbeizufithren, welche der Naturforschung gleiche; insofern
dieselbe den vollig regelmiissigen Zusammenhang der Erscheinungen iiberall
voraussetzt und ihm nachspiirt durech Sichtung der Tatsachen, durch
behutsame Schliisse, durch 'gewagte, gepriifte, berichtigte Hypothesen,
endlich, wo es irgend sein kann, durch Erwiigung der Grossen und durch



136

Rechnung®. Aber alle Erwartungen, welche durch diese goldenen Worte
geweckt werden, sind wie mit einem einzigen Federstrich dadurch ver-
nichtet worden, dass das ganze Gebiude der mathematischen Psychologie
auf metaphysische Grundlagen gestellt und, bevor nur irgend eine Er-
scheinung des Seelenlebens tatséichlich festgestellt, gepriift und nach natur-
wissenschaftlicher Methode an einem objektiv giiltigen Masstab gemessen
wird, der Begriff der Seele metaphysisch fixirt und alle Einzelforschung
auf diese metaphysische Grundlage gestellt wird. Da ist dann natiirlich
alles zum voraus gegeben; die ganze Bewegung der Vorstellungen ist
beeinflusst durch die metaphysische Voraussetzung und von einer exakten
Forschung und vorurteilsfreien Untersuchung und Priifung der Tatsachen
kann keine Rede mehr sein.

Mit Recht sagt daher F. A. Lange (Geschichte des Materialismus):
»Der Begriff der Psychologie kann nur fiir den Scholastiker oder den
unwissenden Pedanten ein ganz festbegrenzter sein. Es haben zwar recht
wackere und scharfsinnige Minner ihre angeblichen naturwissenschaftlichen
Untersuchungen mit einem Abschnitt vom , Wesen der Seele“ begonmnen;
aber das ist eben eine Nachwirkung der hohlen scholastischen Metaphysik,
wenn sie sich einbildeten, in dieser Weise eine feste Grundlage der
Untersuchung zu gewinnen. Ausgenommen sind natiirlich die Fille, wo
der Begriff der Seele nur geschichtlich oder kritisch erdrtert wird. Wer
aber noch positive Sdtze von der Seele, wie z. B. von ihrer Einfachheit,
ihrer Ausdehnungslosigkeit u. dgl. voranstellt, oder wer das Gebiet der
Seelenlehre zum voraus glaubt nach allen Seiten sorgfiltig einzéunen zu
miissen, bevor er zu bauen anfingt, bei dem ist an eine naturwissen-
schaftliche Behandlung der Sache kaum mehr zu denken. Was sollte
man von einem Naturforscher sagen, welcher damit anfinge, sich das
Wesen der Natur klar zu machen, und welcher erst dann seine Forsch-
ungen fiir zweckdienlich halten wollte, wenn er sich zuvor genau klar
gemacht, was die Natur sei? Noch deutlicher wird die Sache bei speziellen
Gebieten. Hitte (ilbert seine Bernsteinstiickchen nicht gerieben, bevor
er iiber das Wesen der Elektrizitit im klaren war, so wiirde er vermutlich
nie einen wichtigen Schritt zur Erklarung ihres Wesens getan haben.
Welcher Forscher mdchte wohl heute genau bestimmen, was Magnetismus
ist? Unter den Hinden der Forscher bildet sich der Begriff um. Aus
der Kraft des Magneten, das Eisen anzuziehen, wird eine allgemeine
Kraft. Die Erde wird als Magnet erkannt. Der Zusammenhang mit der
Elektrizitit wird entdeckt. Der Diamagnetismus wird durch eine Fiille
der iiberraschendsten Erscheinungen verfolgt. Wo wiren die glinzenden
Entdeckungen eines Oersted, Faraday, Pliicker geblieben, wenn diese



137

erst den Begriff des Magnetismus hédtten metaphysisch ergriinden und
dann ihre naturwissenschaftlichen Forschungen beginnen wollen !

»1is bleibt ein merkwiirdiges Denkmal der philosophischen Gihrung
in Deutschland, dass ein so feiner Kopf, wie Herbart, ein Mann von
einer bewundernswerten Schirfe der Kritik und von grosser mathematischer
Bildung, auf einen so abenteuerlichen Gedanken kommen konnte, wie
der ist, das Prinzip fiir eine Statik und Mechanik der Vorstellungen durch
Spekulation zu finden. Noch auffallender ist, dass ein so aufgeklédrter, in
echt philosophischer Weise dem praktischen Leben zugewandter Geist
sich in die miihevolle und undankbare Arbeit verlieren konnte, ein ganzes
System der Statik und Mechanik des Geistes nach seinem Prinzip aus-
zuarbeiten, ohne irgend eine Gewidhr der Richtigkeit an der Erfahrung
zu haben®.

Am auffallendsten erscheint uns aber, dass Dr. Schoel und viele
Herbartianer mit ihm heute noch, am Ende des Jahrhunderts, dergleichen
tun, als ob keine Miiller, Fechner, Wundt, Helmholtz u. a. m. ihre Namen
in die Geschichte eingegraben hiitten, als ob es keine experimentelle
Psychologie oder, um Langes treffende Bezeichnung zu gebrauchen, keine
.Psychologie ohne Seele“ gibe. Dieser Ausdruck hat bekanntlich viele
Gemiiter beschiftigt und mancher dienstbare Geist war bereit, Steine auf
den herzlosen Materialisten zu werfen, der ein solch gottesldsterliches
Wort auszusprechen gewagt hat. Hitten sie sich etwas genauer mit der
Materie beschiftigt, so wiirden sie erkannt haben, dass selbst diese Psy-
chologie ohne Seele keineswegs auf die Hiilfe einer allgemeinen Hypothese
- verzichtet, so wenig als die Naturwissenschaft iiberhaupt, dass aber nach
ihrer Meinung diese Hypothese allerdings nicht der Metaphysik, sondern
dem Gebiete der psychologischen Forschung selbst zu entnehmen sei und
der Untersuchung nicht vorauszugehen, sondern ihr nachzufolgen habe.
Eine wissenschaftliche Psychologie kann keinen andern Weg gehen als
den, den die Naturwissenschatt lange vor Herbart gegangen ist, den Weg
der Feststellung von Tatsachen, den Weg der Ergéinzung und Berichtigung
der subjektiven Wahrnehmung durch eine objektive experimentelle Be-
obachtung (Wundt).

Warum hat Herbart diesen Schritt nicht gewagt, sich einfach auf
den Boden der Naturwissenschaft zu stellen und deren exakte Methode
auf die Psychologie anzuwenden ? Weil er in den metaphysischen An-
schauungen seiner Zeit noch zu sehr verstrickt war, weil er trotz seines
harten Kampfes wider die Seelenvermégen sich von Kants Schule nicht
loszusagen vermochte, soweit dieselbe empirische und rationale Psychologie



138

streng von einander scheidet und letztere nur als eigentliche Wissenschaft
anerkennt. '

Wenn dies aber aus historischen Verhiltnissen vollkommen begreiflich
erscheint, so ist es desto unbegreiflicher, dass seine Schiiler, aller geschicht-
lichen Entwicklung zum Trotz, sich das ,Iurare in verba magistri zur
unerldsslichen Aufgabe machen und Wort fiir Wort die ganze meta-
physische Seelentheorie ihres Meisters wiederholen, als ob hier das
»nichts gelernt und nichts vergessen® als Losungswort der Partei zur
Geltung kommen sollte. :

Wir verspiiren wenig Lust, auf die metaphysischen Grundlagen der
Herbartschen Psychologie tiefer einzudringen. Wir konnen aber nicht
ganz dariiber hinwegkommen, weil wir doch einigermassen den Beweis
dafiir zu erbringen haben, dass die Metaphysik bei Herbart die Psycho-
logie verpfuscht hat.

Einer ,Psychologie als Naturwissenschaft“, wie sie Herbart wollte,
konnte die Metaphysik nur unter der Voraussetzung zu Grunde gelegt
werden, dass letztere absolut unumstossliche und unanfechtbare Resultate
zu Tage forderte. Nun aber weiss jeder, der mit der Geschichte der
Philosophie einigermassen vertraut ist, dass vom griechischen Altertum
bis ins 19. Jabhrhundert hinein der Streit der Philosophen sich immer
um das ewige Werden und das aller Erscheinung zu grunde liegende
Sein dreht. Dieser Streit, der nie ausgefochten worden ist, ist nur durch
Kants [ Kritik der reinen Vernunft® insofern in eine ganz neue Phase
iibergeleitet worden, als er alles, was wir unter Werden verstehen, als
einen blassen Schein, als eine Welt, die in Folge der Titigkeit unserer
Sinnesorgane und vermdge der angeborenen Anschauungen von Raum,
Zeit und Kausalitit nur ¢n uns, nicht awusser uns besteht (wenigstens so,
wie sie uns erscheint), deren wirkliches Sein wir erst durch Abstraktion,
durch einen Denkprozess zu finden haben. Kant selbst hat dieses Sein
gefunden in dem ,Ding an sich“, in dem, was uns iibrig bleibt, wenn
wir von alledem, was wir fiir wirklich, daseiend, halten, die verédnder-
lichen Merkmale in Abzug bringen und den subjektiven Schein loslosen
von dem wahren Sein. Wihrend nun Fichte dieses ,Ding an sich®
beseitigt, um die Erscheinungen ausschliesslich aus dem vorstellenden Ich
zu erkliren, so hilt es Herbart fest, gibt aber Kants Lehre von den
reinen Anschauungen und den Kategorien preis, um das Ding an sich
nicht zu verlieren, und er geht demnach fiir die Erklirung der Er-
scheinungen und des vorstellenden Ich auf die metaphysische Unter-
suchung iiber das Ansich der Dinge, der Realen, zuriick. Diese Dinge
fasst er aber, im Unterschied von Schelling und Spinoza, mit Wolff und



139

Leibnitz als durchaus individuelle, schlechthin einfache und durch keine
Wechselwirkung mit einander verbundene Wesen (Zeller, Geschichte der
deutschen Philosophie). Er gehtvon der Mannigfaltigkeit der Erscheinungen
aus und indem er sich sagt, dass im Schein die Hindeutung aufs Sein
liege, sucht er dieses Sein festzustellen, indem er die Widerspriiche zu
beseitigen sucht, welche an der Erscheinung, an den Dingen, wie sie
uns erscheinen, haften. Solcher Widerspriiche sind hauptsdchlich zwei,
welche ins Gewicht fallen : die Vielheit der Merkmale und die Verdnderung.
Beide vertragen sich nicht mit richtigen Begriffen iiber das Seiende.
Dieses muss ,absolute Position®, das schlechthin Gesetzte, nicht Aufzu-
hebende sein, oder, wenn wir diesen metaphysischen Ausdruck in die
Sprache des gewdhnlichen Menschenverstandes umsetzen, so heisst das
so viel als: Man kann vom Seienden nur aussagen, dass es st (unver-
dnderliche Substanz). Dieser rein affirmative Begriff des Seienden schliesst
natiirlich jede Negation, also auch jede Verdnderung aus, gleicherweise
aber auch jede Relation, d. h. jede Moglichkeit, die Qualitit, das Was
des Seienden als aus verschiedenen Bestimmungen (Merkmalen) gebildet
zu fassen. Die Qualitit des Seienden, den einzelnen Realen, somit auch
der Seele, muss demnach nach Herbart schlechthin einfach sein. Die
Seele ist ein einfaches, unverinderliches, ausdehnungsloses Wesen — das
ist der Satz, auf den die ganze Herbartsche Psychologie aufgebaut ist.

Es scheint von vornherein sehr zweifelhaft, ob die Annahme der-
artiger realer Wesen ausreicht, um die Welt der zusammengesetzten,
wechselnden Erscheinungen widerspruchslos zu erkliren. Wenn wir aber
speziell das Seelenleben ins Auge fassen, so miissen wir uns fragen, ob
wir die Seele in Herbarts Sinn als ein unverdnderliches, einfaches Wesen
auch nur denken kénnen. Nach Herbarts Auffassung wissen wir vom
Wesen der Seele nur, was wir von allem Seienden wissen, nichts weiter,
als dass es unverinderlich, einfach grosselos sein muss. Ausserdem ist
uns nur bekannt, dass dieses Wesen auf Stérung durch andere Wesen
durch Vorstellungen antwortet. Warum es gerade Vorstellungen sein
miissen, warum iiberhaupt die Seele auf Storungen ganz anders als tausend
andere Wesen, denen auch ein wirkliches Sein zukommt, reagirt, dariiber
gibt uns die Metaphysik keinen Aufschluss; hier muss einfach die Er-
fahrung die Liicke ausfiillen, welche die logische Deduktion offen lésst.
Die Erfahrung sagt, dass als erste Antworten auf die #ussern Reize die
einfachen Empfindungen sich einstellen. Erst aus diesen setzen sich
Vorstellungen zusammen und entwickeln sich Begriffe. Wenn wir aber
auch diese Anschauung iiber die Entwicklung unserer Erkenntnisse als
erwiesene Wahrheit annehmen wollten, so wiirden wir doch unfihig sein,



140

sie mit Herbarts Grundansicht vom Wesen der Seele in Einklang zu
bringen. Gemiiss der Ansicht Herbarts und seiner Schule miisste eine
ihrem Wesen nach urspriinglich nicht vorstellende Seele auch durch keine
dussere Veranlassung dazu gebracht werden konnen, Vorstellungen zu
entwickeln. Die Annahme dieser Moglichkeit zieht wenigstens notwendig
lauter Widerspruch gegen die Grundansicht nach sich. Die Reaktionen
der nicht vorstellenden Seele gegen #ussere Reize sollen den Charakter
der Selbsterhaltung haben. Diese Selbsterhaltung kann doch nur auf
das Wesen der Seele gerichtet sein. Ist dieses Wesen nicht vorstellend,
so muss somit die Selbsterhaltung den Zweck haben, durch Vorstellungen
die Seele wieder in ihren nicht vorstellenden Zustand zu versetzen.
Dieser Zweck der Selbsterhaltung wiirde dann so wenig erreicht, dass
die Seele nach ihrer ersten Vorstellungsreaktion den urspriinglichen Zu-
stand ihres Wesens kaum im tiefsten Schlafe wieder erlangte. Natiirlich
soll Herbarts Selbsterhaltungslehre nicht zu dieser Konsequenz des ver-
geblichen Strebens unserer Seele nach dem verlorenen bewusstlosen Schlaf-
zustande fiihren, sondern im Gegenteil die tatsdchliche Bildung unserer
Vorstellungsmassen erkliren ; sie vermag dies aber nicht, ohpe wiederum
einem metaphysischen Grundbegriffe zu widersprechen. Jene Bildung
der Vorstellungsmassen widerspricht ja offenbar der angenommenen Un-
verinderlichkeit der Seele. Eine urspriinglich nicht vorstellende Seele,
die auf Grund #dusserer Reize vorstellend wird, muss sich verindern ; und
wenn diese Verdnderung in dem Grade vor sich geht, dass die Seele
hinterher die bloss zur Selbsterhaltung ihres Wesens entwickelten Vor-
stellungen gar nicht wieder los werden kann, sie als Bereicherung ihres
Wesens auch gar nicht los werden will, so ist das eine Verinderung, die
trotz allen Widerstrebens ins innerste Leben der Seele eingreift. (J. Bona
Meyer, Kants Psychologie). In gapnz iibereinstimmender Weise spricht
sich auch H. Lotze dahin aus: ,Die Selbsterhaltungen der Seele, bald
Lichtempfindung, bald das Hoéren eines Tones, jetzt Wahrnehmung eines
Geschmacks und dann der Wirme, sind offenbar nicht mehr einfache
Fortdauer des unstérbaren Wesens der Seele; in ihrer Art und Form
sich richtend nach Art und Form der drohenden Stérung sind sie
Leistungen, Tatigkeiten oder Riickwirkungen der Seele, die nicht einem
unverénderlichen, sondern nur einem werdnderlichen Wesen moglich sind.“

Diese Verdnderlichkeit kann selbstverstindlich von den Herbartianern
nicht zugegeben werden. Und doch muss eben das Geschelien, ohne
welches es keinen Weltlauf gibe, erklirt sein und zwar so, dass die
Hauptposition (unverinderliche Reale) nicht preisgegeben werden muss.
Herbart hat den allein mioglichen Ausweg darin gefunden, dass er die



e

Selbsterhaltungen der Seele zuriickfiihrte auf ein bestimmtes Verhiltnis
der einfachen Wesen, auf ein ,Zusammensein“ von Realen, welche ihrer
Qualitiit nach verschieden sind und durch den Gegensatz veranlasst werden,
storend auf einander zu wirken und sich gegenseitig zu Selbsterhaltungen
herauszufordern. Aber —,worin besteht“ — muss man mit Ze/ler fragen — ,
.dieses Zusammensein der Realen, in welchem sie Selbsterhaltungen
gegen einander ausiiben ? Offenbar nicht in einem rdumlichen Zusammen-
sein ; denn das Raumverhiltnis ist blosser Schein. Es besteht nur darin,
dass die Realen vermdge eines fiir sie ganz zufilligen Verhiltnisses
(,zufillige Ansicht“ nennt es Herbart) sich gegen einander verhalten.
Aber damit geraten wir nicht allein in den Zirkel, dass die Selbsterhaltung
der Realen eine Folge ihres Zusammenseins sein soll, ihr Zusammensein
aber eine Folge ihrer Selbsterhaltung, — das Zusammensein verliert auch
jede reale Bedeutung: Die Realen werden wohl auf Grund der Erfahrung
von uns zusamengefasst; an sich selbst aber sind sie unabhingig von
einander und ausser aller Beziehung zu einander. Was konnte deshalb
das Zusammensein wirken? Weder Storung noch' Erbaltung. Wenn
kein Reales in einem andern eine Verdnderung zu bewirken vermag, so
kann auch kaum eine Storung drohen ; und wenn keines eine #ussere
Einwirkung erfihrt, so kann auch keines der ihm drohenden Stérung
inne und zur Selbsterhaltung angeregt werden.®

Diesen Auseinandersetzungen von Gegnern der Herbartschen Schule
gegeniiber wollen wir aber nicht ermangeln, auch einen Herbartianer zu
Worte kommen zu lassen, und zwar einen, vor dessen dialektischer Schirfe
wir allen Respekt haben, 0. Folz, Lehrer in Eisenach, der sich besonders
‘mit der Widerlegung von Dittes befasst hat. Indem er nachzuweisen
sucht, dass das ,Zusammen“ der Seele mit andern Wesen von entgegen-
gesetzter Qualitit notwendig ein (eschehen zur Folge haben miisse, das
in den Empfindungen sich wiedererkennen lasse, geht er davon aus, dass
die Empfindung als qualitativ bestimmter Zustand, als ein Ereignis des
Bewusstseins gegeben sel.  Wirkliche Ereignisse miissen moglich sein und
bei dem tatséchlichen Zusammentreffen ihrer Bedingungen notwendig
stattfinden. Die theoretische Philosophie habe jene Bedingungen aufzu-
suchen und den Beweis zu fithren, dass aus ihuen mit Notwendigkeit
ein Geschehen nach Art der Empfindungen sich ergebe.

»Die Bedingungen der Mdglichkeit der Empfindungen® — sagt er
— p,wie lberhaupt alles wirklichen Geschehens, werden auf folgende
Weise gefunden. Ein Reales kann nicht fiir sich allein die Ursache seiner
Zustinde sein; also ist zur Erklirung des wirklichen Geschehens Wechsel-
wirkung zwischen mehreren Realen anzunehmen. Wechselwirkung ist nicht



142

denkbar zwischen gleichen oder disparaten Wesen, also muss man zur
Voraussetzung eines qualitativen Gegensatzes iibergehen. Der Gegensatz
kann sich nicht geltend machen im Aussereinander des Wesens, also nur
im Zusammen. Das Zusammen der Seele mit andern, ihr entgegenge-
setzten Wesen ist also die Bedingung des Empfindens, ohne welche das-
selbe unter keinen Umstinden stattfinden kann; und da kein anderer
Weg zur Erklirung der Empfindung offen steht, so ist die Folgerung
erlaubt: Die Seele muss in dem bestimmten Zusammen innere Zustidnde
erleben. Diesen indirekten Beweis fiir die Entstehung innerer Zustinde
aus dem Zusammen von Realen wird jeder anerkennen miissen, der nicht
in Widerspriichen und Halbheiten stecken bleiben will.*

Gewiss, die zwingende Logik miissen auch wir anerkennen, sobald
man in bezug aunf die Voraussetzungen miteinander einig geht; dies trifft
aber nur beim Herbartianer zu, der sich eine Wechselwirkung ganz anders
denkt, als alle Nicht-Herbartianer, der wegen der Unverénderlichkeit und
einfachen Qualitit der Realen etwas Anderes als ein ,Zusammen“ gar
nicht als Bedingung des Geschehens zulassen kann. Fiir uns, die wir
in dem logischen Gegensatz qualitativer Bestimmtheiten der Realen noch
keine Notigung zu Selbsterhaltungen, zur Hervorbringung innerer Zusténde
finden kénnen und ebenso wenig zu begreifen vermogen, dass das blosse
»Zusammen“ qualitativ entgegengesetzter Realen gleichbedeutend sein soll
mit einer gegenseitigen Durchdringung derselben (wie Folz an anderer
Stelle ausdriicklich sagt), ohne dass letztere eine Verdinderung des Wesens
zur Folge hitte, erscheint diese ganze Argumentation nur als eine kiinst-
liche Briicke, welche von der metaphysischen Grundlage auf das Ufer
der Erfahrungstatsachen hiniibergeschlagen wird, eine Briicke, auf welche
wir uns nicht hinauswagen wiirden, ohne zu befiirchten, dass sie unter
uns zusammenbrechen wiirde.

Das tritt uns iiberhaupt in allen Beweisfilhrungen der Herbartianer
immer wieder entgegen, dass sie mit erstaunlicher Leichtigkeit den ,Salto
mortale“ aus ihrer metaphysischen Grundstellung in die Erfahrungswelt
hinein fertig bringen und dabei vor einer Verwechslung der Begriffe nicht
zuriickscheuen. Sie verlieren sich z. B. gerne in das Gebiet der Chemie
und stellen ohne Bedenken eine chemische Verbindung als die Folge von
Selbsterhaltungen zweier Realen dar. Wasserstoff und Sauerstoff werden
einfach als solche Reale behandelt, die, weil entgegengesetzter Qualitit,
durch das ,Zusammen® zur Bildung von Wasser gendtigt werden. Wir
lassen die Chemiker dariiber entscheiden, ob die beiden Elemente wirk-
lich den Herbartschen Realen gleich zu setzen seien. Ahnlich geht es
auch G. Wiget, wo er gegeniiber Riiegg von den Wechselwirkungen



143

der Seele mit andern realen Wesen redet und nachweisen will, dass ,bei
den Produkten der Seele deren eigene Qualitdt massgebend“ sei. ,Wenn
zum Beispiel* — so sagt er — ,die Schwingungen des Lichtithers den
Sehnerven erregen und so der Eindruck in die Seele geleitet wird, so
entspricht dieser ,Stérung“ die Farbenempfindung, welche ganz disparat
von den Schwingungen des Lichtdthers ist und eben auf der Qualitit
der Seele beruht; daher der Name ,Selbsterhaltung®, der darauf hin-
weist, dass die Seele alles aus sich selbst erzeugt.“ Abgesehen davon,
dass nach Herbartschen Grundsitzen zwischen qualitativ disparaten Wesen
eine Wechselwirkung nicht denkbar ist, so sehen wir hier gerade das
wichtigste Mittelglied einfach iibersprungen, das Nervenzentrum des Leibes,
auf dessen Funktionen es der experimentellen Psychologie am meisten
ankommen muss. Die Seele, wenn wir sie auch in Herbartschem Sinne
fassen, hat es bei Entstehung einer Farbenempfindung nicht im mindesten
mit den Schwingungen des Lichtithers zu tun, sondern lediglich mit
dem Zustande oder den Bewegungen, welche durch den von aussen kom- -
menden Reiz im Nervenzentrum hervorgebracht worden sind. Ein Nicht-
beachten dieses notwendigen Mittelgliedes benimmt der ganzen Argu-
mentation ihren Wert.

Solche Beispiele zeigen uns aber deutlich, dass in der Herbartschen
Psychologie immer zwei Dinge einander zuniichst unvermittelt gegeniiber
stehen, einerseits und in erster Linie das metaphysische, bei Herbart sehr
scharf und konsequent entwickelte System, ein Ergebnis der reinen Spe-
kulation, anderseits die Tatsachen der Erfahrung, die ,Ereignisse des
Bewusstseins“, die jedoch ihrer Natur nach so unbestimmt sind, dass sie
erst noch nach exakter wissenschaftlicher Methode begrenzt und bestimmt
werden miissten, indem die Selbstbeobachtung, von welcher auch Herbart
noch ausgeht, keine Gewihr fiir die Richtigkeit der Auffassung bietet.
Das System muss nun um jeden Preis mit den Tatsachen harmoniren.
Wenn die Ubereinstimmung nicht von selber sich ergibt, so muss sie
erzwungen werden. Unter dem Gefiihl dieses Zwanges stehen wir auf
jedem Punkte, wo wir uns mit Herbartscher Psychologie beschiftigen.

Der fast leidenschaftliche Kampf Herbarts wider die Seelenvermégen,
den wir in seiner Berechtigung anerkenuen, soweit er gegen die Wolffsche
Psychologie gerichtet ist, ist doch wesentlich in dem Herbartschen Begriff
der Seele als einem einfachen Wesen begriindet. Widerlegungen, die sich
auf die Methode der Naturwissenschaft stiitzten, haben wir nirgends ge-
funden. Die Empfindungen und Vorstellungen als Selbsterhaltungen der
Seele zu bezeichnen, konnte nur dem Philosophen einfallen, der jede
Verdinderung im Wesen der Seele von vornherein fiir undenkbar erklirt.



144

Und die Vorstellungen als Krifte wirken zu lassen und die Prinzipien
der Mechanik in die Psychologie einzufiithren, konnte sich wiederum nur
ein Psychologe erlauben, der von den physiologischen Vorgéingen keine
Notiz nimmt, sondern die psychischen Erscheinungen nach Massgabe
seines metaphysischen Systems isolirt, um sie alsdann, zwar nach strenger
Logik, aber immerhin unter Voraussetzung des einfachen Seelenwesens
zu behandeln. Man sage uns nicht, dass sich das System darin bewé#hrt
habe, dass, was Herbart auf Grund seines Systems z. B. iiber die Re-
produktion der Vorstellungen festgestellt hat, zum grossten teil mit den
Resultaten von Forschungen, die von ganz andern Grundlagen ausgingen,
iibereinstimmt. Die experimentelle Psychologie kennt ihre Grenzen und
weiss, dass iiber Empfindung und erstes Werden der Vorstellung hinaus
auch sie noch aus denselben Quellen zu schopfen hat, aus welchen Her-
bart seine Erkenntnisse geflossen sind. Aber es ist ihr wenigstens der
Weg nicht verschlossen, ihre gewonnenen Erkenntnisse einer Korrektur
und Berichtigung zu unterziehen, wie es jeder exakten Wissenschaft wohl
ansteht, wihrend bei Herbart alles und jedes fiir alle Zeiten festgenagelt
ist, weil das System es nicht anders erlaubt. Eine Psychologie aber, die
keine eigentliche Fortentwicklung mehr gestattet, weil solche ein Preis-
geben der Fundamentalsitze erfordern wiirde, kann nicht die Psychologie
der Zukunft sein und wir kommen darum zu keinem andern Schlusse,
als dass die Metaphysik die Psychologie Herbarts verpfuscht, d. h. auf
jedem Punkte der Entwicklung so sehr beeinflusst hat, dass das Ergebnis
der Einzelforschung von vornherein unabiinderlich festgestellt war.

L’inauguration de ['Université de Lausanne
18. Mai 1891

DISCOURS DE M. MAURER, RECTEUR DE L’UNIVERSITE.

Mesdames, Messieurs,

Permettez-moi de m’acquitter avant tout d’un devoir de reconnaissance
a I'égard des hommes auxquels nous devons la transformation de notre
Académie.

Je suis heureux de pouvoir rendre un hommage public & la mémoire
d’un ancien éleve de I'’Académie de Lausanne, Gabrie/l de Rumine, dont
la munificence va enrichir notre ville d’un palais universitaire. J’éprouve
¢galement une grande satisfaction & exprimer notre gratitude & ces hommes



	Zur Herbartschen Psychologie : 1. Teil

