Zeitschrift: Schweizerisches Schularchiv : Organ der Schweizerischen
Schulausstellung in Zirich

Herausgeber: Schweizerische Permanente Schulausstellung (Zurich)
Band: 3 (1882)

Heft: 10

Artikel: Lesefruchte aus Pestalozzi's "Christof und Else"
Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-285891

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-285891
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

283

Ulysses v. Salis-Marschlins

ist geboren 1728. Er war das Haupt der antidsterreichischen Partei in Biinden
und wurde 1768 zum Minister Frankreichs bei der Republik der 3 Biinde ernannt.
Seinem Interesse fiir Ausbreitung héoherer Bildung und seiner Opferwilligkeit
verdankt das Seminar (Institut fiir hohere Bildung) von Haldenstein unter
Martin Planta die Ausbildung zum Philanthropin und die Uebersiedlung nach
Marschlins, wo ihm Salis sein Stammschloss einrdumte und als ,Fiirsorger® die

Verwaltung iibernahm. — Marschlins war das erste, 1771, drei Jahre vor dem
in Dessau durch er aus Biinden
Basedow errich- verbannt und
teten  Philan- starb 1800 in
thropin gegriin- ‘Wien. Salis,der
dete  Institut als Priisidentder
dieser Art und helvetischenGe-

sellschaft 1772
dieBegeisterung
fiir sein vater-
landisches Un-
ternehmen bei
den besten Eid-
genossen  da-
maliger Zeit zu
wecken ver-
stand und seinen
Eifer fir Bil-
dung auch da-
durch bethitig-

dieses Namens.
Die Berofung
Bahrdts  zur
Direktion des =7
selben fiihrte -
schon 1777seine %
Auflosung her-
bei; Salis hatte
einen grossen
Theil seinesVer-
mogens  dabei
verloren. Beim
Ausbruch der
politischen Wir- te, dass er am
ren 1794 ward Collegium phi-
losophicum in Chur Vortréige iiber Biindnergeschichte, Staatsrecht und Verfassungs-
lehre hielt, hat durch seine Thitigkeit fiir das Philanthropin vor allen andern der
Schweiz in den Bildungsbestrebungen der Aufklirungszeit eine ehrenvolle
Stellung errungen.

Lesefriichte aus Pestalozzi’'s ,Christof und Else.“

[,Christof und Else: Mein zweites Volksbuch® ist 1782 in Ziirich und
Dessau herausgekommen und feiert mithin gegenwirtiz sein hundertjihriges
Jubilium. Es ist ein Kommentar zu Pestalozzi’s Lienhard und Gertrud und
behandelt mehr in die Tiefe gehend die dreissig ersten Kapitel jenes Buches in
Abendgesprichen einer Bauernfamilie {iber dasselbe].



284

I. Es ist unzweideutig, dass die Unklugheit, der Mangel an Kenntniss der
Leute, mit denen er (Lienhard) sich einliess, und der Mangel an Muth, sich, so-
bald jer sie erkannt, von ihnen loszumachen, die eigentlichen Fehler waren, die
den armen Mann und seine Haushaltung ungliicklich machten; und, Meister,
glaube nur, dass aus diesem Grunde tausend Menschen mit dem besten Herzen
~ ungliicklich werden, denen man nachsagt, ihr Leichtsinn sei daran Schuld, ob-
gleich oft nichts weniger wahr ist als dieses, und sie vielmehr bloss aus Mangel an
Menschenkenniniss und an der ndthigen Klugheit, mit unbekannten Menschen
umzugehen, ungliicklich geworden. Und dieser Mangel an Klugheit und Vor-
sicht, mit den Leuten umzugehen, wird im tdglichen Leben immer allgemeiner
und findet sich oft bei Leuten, die sonst viel wissen und viel schwatzen konnen.
Ich glaube, man lehrt die Kinder dasjenige, was sie zu dieser nothigen Bedicht-
lichkeit und Klugheit fihren konnte, nicht genugsam; und doch ist das ein
grosses Ungliick im Lande.

II. So viel ist gewiss, dass oft vielerlei Lehrsachen, die man den Kindern
in den Kopf bringt, so wenig zum Hausgebrauch gut sind, als wichserne Aepfel
und Birnen zum Essen. Es merkt auch ein jeder Mensch, der die Leute in
ihren Hiusern und in ihren Wohnstuben kennt, dass es iiberall zweierlei Sachen
gsind, fir die Schule, fiir die Kirche und fiir den Pfarrer ganz ausgelernt, und
hingegen fiir Vater und Mutter, fir Haus und Hof, fir seine Geschifte und
Bestimmung gescheit, wohlgezogen und brauchbar zu sein, und es ist gewiss
schlimm, dass die Eltern, anstatt ihren Kindern die Hauptsache ihres Erden-
lebens, die Erfahrungen iiber Umstinde und Leute, mif denen sie am meisten
beschiftigt sein werden, beizubringen, lieber mit ihnen von Sachen aus jenem
Leben, die sie nicht verstehen, und von Geschiften aus diesem Leben, mit denen
sie die Kalenderschreiber narren, reden. Dafiir aber haben wir auch so viele
liiderliche Lienhards, die iibrigens wohl unterwiesen und geschult sein mdogen.

III. Bei Allem, was man einem Menschen beibringen will, kommt es so viel
darauf an, wie man’s ihm beibringt, und doch wollen das so wenig Leute
begreifen und verderben fast immer mit dem iibeln Anbringen ihre gute Absicht
und das, was sie haben wollen und sollen zurechtmachen. Und die meisten
solcher Leute, die so mit ihrer Dummbheit Alles, was sie anbringen und anstellen
wollen, selber verderben, diirfen dann, wenn man ihnen ihre Unvorsichtigkeit
vorwirft, noch sagen: ,Ich hatte doch recht!® Das: ,Ich hatte doch recht!“
war, seitdem die Welt steht, der Trost aller Narren und Schalke, und doch ist
es ewig wahr, dass wer immer etwas, das er zurechtmachen kdnnte, verdirbt,
nie Recht hat.

IV. Die Freundlichkeit ist in der Hand schlechter und biser Leute immer
ein weit gefihrlicherer Fallstrick als Furcht und Angst. Der Gedngstigte weiss,
dass er gefangen; der aber, den man mit Freundlichkeit verblendet, weiss es
nicht und denkt nicht zu flichen.



285

V. Ein gutes Gewissen ist allenthalben das Einzige, was in allen Verhili-
nissen und in allen Lagen dem Menschen den Muth gibt, seine Sache gerade,
offentlich und ohne allen Umschweif zu behandeln.

VI. Das innere Wesen der Religion und des Glanbens ist durchaus kein
Gegenstand menschlicher Meinungen, noch weniger menschlicher Zinkereien.
Die Verschiedenheit der menschlichen Meinungen iiber Religionssachen ist nicht
eine Verschiedenheit iiber das Wesen der Religion, sondern nur iiber ihre
Schale, und es ist ein grosses Ungliick, dass Menschen sich iiber diese Schale
ereifern und einander dariiber verdammen.

VII. Der hiusliche Wohlstand eines Volkes ist das einzig solide Fundament
der offentlichen Einkiinfte; und dieser griindet sich auf eine Hausordnung und
Anstelligkeit, die ohne wirklich grossen und sichern Spielraum in der Wirthschaft
nicht moglich und nicht denkbar ist, d. i. ohne einen bestimmten Grad von
biirgerlicher Freiheit und Sicherheit.

VII. Das ,Brav und treu sein in seinem innersten Herzen* ist das Fun-
dament jeder Hausordnung und als brave treue Hausmutter ist sie (Gertrud)
durch sich selbst und dadurch innerlich belebt die beste Schulmeisterin.

IX. Der Fehlende, den man ohne Aufmerksamkeit auf die entschuldigenden
Umstiinde, unter denen er lebt, schilt und straft, wird immer den Bestrafenden
nur hassen und verachten, und, wenn er auch nur ein halbboser Mensch ist,
Rache gegen ihn ausiiben. Das Gefiihl, dass man keine Riicksicht auf die
Umstéinde nimmt, unter denen Jemand einen Fehler begangen, ist mif dem
Gefiihl, dass man Unrecht gelitten, innig verbunden, und das Gefiihl, Unrecht
gelitten zu haben, macht die Menschennatur allgemein zu Mitteln der Selbst-
sucht geneigt, bei denen sie eben auch keine Riicksicht auf die Rechtmissigkeit
oder Unrechtmissigkeit derselben nimmt.

X. Das Alter soll immer so beschaffen sein, dass, wenn man recht gelebt
hat, man im Hinscheiden seiner selbst fiir Andere noch ganz lebe und voller
Krifte sei... Wenn unser Leben sich neigt, so sollen wir sein, wie die Biume
des Herbstes, voll reifer Friichte; die Unsern, die wir hinterlassen, sollen dann
Friichte vom Baum sammeln, sich in den Wintertagen ihrer Trauer iiber unser
Hinscheiden zu laben und zu erquicken.

XI. Du findest das wortleere Wesen und dieses ,gerade in aller Einfalt
thun, was recht und noth ist“, fast immer nur bei Leuten, die durch Arbeit,
Miihe und Sorgen gelernt haben, was recht und gut ist... Es ist ganz gewiss,
alle Menschen, die ohne Sorgen sind und nicht arbeiten, kiinsteln zu viel,
reden zu viel und verlieren so das gerade einfache Wesen, mit dem man so viel
ausrichtet, und verfehlen eben mit ihrem Wortwesen selber bei ihren Kindern
das, was sie ihnen damit gern angeben mochten.

XII. Das niitzlichste Todbett ist gewiss das erbaulichste, und wer am
meisten Gutes auf seinem Krankenlager thut, und die Krifte seines Verstandes
und seines Herzens am sorgfaltigsten braucht, seinem Nebenmenschen Treue und



286

Liebe und Rath und Hiilfe zu erweisen, der zeigt fir uns Menschen gewiss am
deutlichsten, dass er Religion habe.

XIII. Der Weg zum Himmel ist die Erfillung der Pflichten der Erde.

XIV. Der Mensch wird wahrlich in aller Einfalt gross und stark, ohne dass
er es sein und scheinen will; zwingt er sich aber, es zu sein und zu scheinen,
so verkiinstelt er sich und wird schwach.

XV. Schone dess, der fehlen will und zeige ihm Liebe, sonst fehlt er
gewiss und doppelt.

XVI. Wenn man die Kinder nicht von Jugend auf durch die Erziehung
mit Ernst und Liebe zur Arbeit, zum Muth, zur Ueberwindung ihrer Geliiste zieht
und gewdhnt, so ist der Grund zu der Lebendigkeit aller Geliiste und mithin
die Quelle ihrer Kummerhaftigkeit, wenn sie sie nicht befriedigen konnen, in die
Herzen der Kinder schon unausldschlich gelegt; hingegen wo sie von Jugend
auf zur Anstrengung ihrer Kriifte, zum Angreifen dessen, was nothig, und zur
Ueberwindung dessen, was nicht thunlich und nicht moglich, gezogen werden,
konnen sie gewiss nicht leicht in den traurigen Zustand eines kummerhaften
Lebens hinabginken.

XVIL. Was das Wissen des Volkes betrifft, so hat es immer ein sehr
beschrinktes Mass, welches es selten viel iiberschreitet; es wechselt gemeiniglich
nur ab, und vernachlissigt eine alte Reihe von Sachen, wenn es seine Aufmerk-
samkeit auf eine neue lenkt.

XVIII. Die Pfarrer sollten das Volk nicht den Sternen, sondern der
Menschlichkeit néher bringen.

XIX. Der Arme kann das Schindliche des Lasters nie so beminteln und
bedecken, wie der Reiche, aber im Grunde ist er doch selber um desswillen um
kein Haar abscheulicher, als dieser, wenn er den gleichen Fehler hat; die er-
barmungswiirdigen Umstéinde, in denen das Laster des Armen seine ganze
Unnatiirlichkeit so leicht an offenen Tag bringt, sind nicht das Laster selber
und machen ihn eigentlich weder mehr noch weniger abscheulich, als er wiire,
wenn alle diese Umstinde mit dem Geldsickel wiren beiseits geschafft worden.

XX. Der Grund, warum man arbeitet, ist das was die Arbeit zu etwas
Rechtem oder etwas Schlechtem macht. Das auf alle Heller schauen — das
Tag und Nacht frilh und spidt sein — das Schlafiiberwinden — das Hunger
und Daorst, Frost und Hitze bemeistern, bloss um Geld zu verdienen — ist
gewiss eine herzverhirtende und menschverderbende Narrheit, wenn nicht Liebe
und Dank, segensvolle Aussichten, beruhigende Hoffnung diesen Arbeitstrieb und
Arbeitseifer verniinftig leiten und menschlich erhalten; ohne dieses verhirtet
harte Arbeit das Herz so sicher, als schwere Handwerke die Haut an den
Hinden hart machen.




	Lesefrüchte aus Pestalozzi's "Christof und Else"

