Zeitschrift: Spitex Magazin : die Fachzeitschrift des Spitex Verbandes Schweiz
Herausgeber: Spitex Verband Schweiz

Band: - (2014)
Heft: 6
Rubrik: Fokus "Spiritualitat” : Spiritualitat als Orientierungshilfe

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

f»ﬁm\hﬁ

Splrltualltaj;

hortr o

rientierung

Spiritualitat. Begriffe wie Religion, Glauben oder Esoterik werden

damit verbunden. Rasch wird deutlich, dass eine prazise Definition nicht
leicht ist. Um was geht es eigentlich genau? Und welche Bedeutung

hat Spiritualitat in der Pflege? Eine Antwort kann vorweggenommen
werden: Spiritualitat ist — auch - eine Orientierungshilfe.




GESELLSCHAFT
FOKUS

SPITEX MAGAZIN 6/2014 | DEZEMBER/JANUAR

«Spiritual Care starkt

Menschen in ihrer Situation»

Was ist genau unter Spiritualitat und Spiritual Care zu verstehen?
Die Berner Theologie-Professorin Isabelle Noth sagt aus wissenschaftlicher
Sicht, was der Ansatz bringt und wo es kritisch hinzuschauen gilt.

Spitex Magazin: Isabelle Noth, kénnen Sie

eine Situation erzahlen, in der lhnen Spiritualitat
geholfen hat?

Isabelle Noth: Was Glauben bedeutet, merkt man dann,
wenn man ihn am nétigsten hat. Eine vielen von uns be-
kannte Situation ist zum Beispiel der Abschied von einem
geliebten Menschen. Man hat das Gefiihl mitzusterben und
droht den Boden unter den Fiissen zu verlieren. Es ist eine
sehr trostliche Erfahrung, in einer solchen Situation merken
zu durfen, dass trotzdem etwas da ist, das einen tragt.
Dieses Gefiihl des Uber-den-Abgrund-Getragenseins l&sst
sichim Glauben und in der Pflege von Spiritualitdt eintiben.

«Heilung im Sinn von Gesund-
helt ist n|cht obe tes yAT

Spiritualitat gibt also Halt - aber wie ist

der Begriff definiert?

Aus wissenschaftlicher Sicht ist Spiritualitat heute ein
Container-Begriff, in den vieles hineingepackt wird. Der
aktuelle Spiritualitatsdiskurs gehort in den Kontext spat-
moderner Religiositat. Es gibt verschiedene Traditions-
strange, wobei sich das Verstandnis von Spiritual Care stark
auf die angelséachsische Tradition einer kirchenungebun-
denen, transreligiosen und konfessionstibergreifenden
«Spirituality» zurlickfiihren lasst.

Also steht Spiritualitat nicht immer

im Zusammenhang mit Religion?

Nein, heutzutage nicht mehr. Frither war Religion der Ober-
begriff, und es gab Spiritualitatsformen. Heute scheint es

Bild: iStock



SPITEX MAGAZIN 6/2014 | DEZEMBER/JANUAR

Im besten Fall gewahre
Spiritual Care Orientierung,
sagt Theologie-Professorin
Isabelle Noth. Bild: zvg

il

geradezu umgekehrt zu sein. Spiritualitat ist zum Ober-
begriff geworden, der unter anderem auch noch religiose
Auspragungen erfasst.

Wie ist der Begriff Spiritual Care entstanden,

und was bedeutet er?

Der Begriff kommt urspriinglich aus der Palliativpflege und
-medizin. Eine wichtige Figur war die 2005 verstorbene,
britische Arztin und Pflegefachfrau Cicely Saunders, eine
der Pionierinnen der modernen Hospizbewegung. Diese
Bewegung bemiihte sich schon friih um eine gute Beglei-
tung unheilbar kranker und sterbender Menschen. 2002
nahm die Weltgesundheitsorganisation WHO spirituelle
Beddirfnisse in ihre Definition von Palliative Care auf. Ent-
scheidend dabei ist, dass sie gleichwertig neben drztlicher,
pflegerischer, psychologischer und sozialer Begleitung
erwdhnt werden.

Niitzt einem Spiritual Care also vor allem

am Lebensende?

Empirische Studien zeigen zwar, dass Fragen nach Sinn und
Transzendenz angesichts von Sterben und Tod besonders
stark aufbrechen. Aber Spiritual Care ist nicht nur etwas
fuir das Lebensende. Krisen gibt es im Leben immer wie-
der, sie sind nicht aufs Ende beschrankt. Darum ist heute
eine Ausweitung von Spiritual Care auf die ganze Lebens-
zeit festzustellen. Einige Kolleginnen und Kollegen in den
USA, die bisher Professuren fiir «Pastoral Care» hatten,
nennen diese nun um in Spiritual Care. Das hangt auch mit
Entwicklungen in unserer multireligiosen und weltan-
schaulich pluralen Gesellschaft zusammen. Spiritual Care
will explizit eben nicht primar fiir christliche Glaubige da
sein, was die christliche Seelsorge lbrigens auch nie
exklusiv sein wollte. Vielmehr zielt Spiritual Care auf die
Bedurfnisse und Fragen breiter Kreise, auch von Atheisten
und Humanisten.

GESELLSCHAFT
FOKUS

Zur Person

swe. Isabelle Noth ist Professorin fiir Seelsorge,
Religionspsychologie und -padagogik an der Theolo-
gischen Fakultat der Universitat Bern. Sie initiierte
einen neuen CAS-Studiengang in Spiritual Care

an der Uni Bern, der ab 2015 gemeinsam von der
medizinischen, der philosophisch-humanistischen
und der theologischen Fakultat getragen wird.
Noth war friiher Pfarrerin und hat als Seelsorgerin
auch in Kliniken und Gefangnissen gearbeitet.
2014 gab sie zusammen mit Claudia Kohli Reichen-
bach das Buch «Palliative und Spiritual Care»

heraus (TVZ-Verlag, Zirich).

Wie wirkt Spiritual Care?

Das kommt auf die Person und die Situation an. Im besten
Fall gewahrt Spiritual Care Orientierung im Umgang mit
der jeweiligen kritischen Lebenssituation. Menschen finden
Sinn und mehrinnere Gelassenheit. Sie fiihlen sich bestarkt
in der Situation, in der sie sich befinden. Spiritual Care
bezieht dabei nicht nur die Patientinnen und Patienten ein,
sondern auch die Angehérigen und das Umfeld.

Gibt es wissenschaftliche Evidenz fiir

die Wirksamkeit von Spiritual Care?

Es gibt eine Vielzahl religionspsychologischer Studien, die
zeigen: Spiritualitat wie auch Religiositat konnen Menschen
in ihrer Resilienz fordern, also ihre Widerstandskraft in
Krisen starken. Zudem konnen sie helfen, sogenannte
Coping-Strategien zu entwickeln, um die Situation auf eine
forderliche, freiheitsdienliche Art zu bewaltigen.

Kann Spiritualitat auch heilen?

Ich zogere, hier sofort zu antworten. Wir kommen jetzt zu
einem schwierigen Aspekt des Themas. Schwierig darum,
weil Spiritualitat und Religiositat verzweckt werden kon-
nen. Kern einer lebensfreundlichen Spiritualitat ist es, Men-
schen auch in ihrem Kranksein anzuerkennen. Ein Mensch
hat eine unverausserliche Wiirde, unabhangig von seinem
korperlichen Zustand und Befinden. Heilung im Sinne von
Gesundheit kann nicht das oberste Ziel einer spirituellen
Haltung sein, sondern ein liebevoller Umgang auch in
Zeiten und Zustanden von Erkrankung.

Im Bereich der Spiritualitat gibt es aber viele

solche Versprechen, Stichworte «gesundbeten»,
«geistheilen», aber auch «Selbstheilung

durch Meditation». Wo liegt fiir Sie die Grenze?
Dort, wo Spiritualitat und Religiositat funktionalisiert wer-
den, gilt es aufmerksam zu sein. Es geht nicht um Heilung,



GESELLSCHAFT
FOKUS

sondern darum, mich in meinem Menschsein anzunehmen,
unabhdngig von meinem Gesundheitszustand. Wenn
Spiritualitat Heilung und Gesundheit zum Ziel hatte — was
wiirde das denn heissen fiir unheilbar kranke Menschen,
flir Menschen mit Demenz? Hatten sie kein lebenswertes
Leben mehr? Genau solche Menschenbilder versucht eine
lebensfreundliche Spiritualitét zu hinterfragen.

Wer leistet Spiritual Care? Nur der Pfarrer

oder auch die Pflegefachperson?

Spiritual Care zeichnet sich durch Multiprofessionalitat
aus. Pflege, Medizin, Seelsorge, Pddagogik, Psychologie und
Sozialarbeit arbeiten gleichwertig zusammen. Pflegende
und Arzte beispielsweise bilden sich weiter, um sich auch
fur die spirituellen Bediirfnisse der Menschen, die sie be-
gleiten, zu sensibilisieren. Sie scharfen ihre Wahrnehmung.
Besondere Falle, vor allem bei existenziellen spirituellen
Krisen, sollten allerdings den Seelsorgenden vorbehalten
sein, aufgrund ihrer fachspezifischen Kompetenzen und
Ausbildung.

Sind die Arztinnen und Arzte

offen fiir Spiritual Care?

Ein Teil der Arzteschaft ist skeptisch und sieht beim The-
ma Spiritualitat alte Bilder vom Schamanen aufbrechen.
Viele haben meines Erachtens berechtigte Bedenken, wenn

SPITEX MAGAZIN 6/2014 | DEZEMBER/JANUAR

N

' «Spiritual Care ist
nicht nur etwas fiir das

Isabelle Noth

sie in der Anamnese auch noch gleich die spirituellen Be-
dirfnisse der Patientin oder des Patienten aufnehmen sol-
len. Sie fihlen sich dafiir nicht zustandig oder empfinden
es als unangemessen. Es gehort tatsachlich zur Professio-
nalitat, sich nicht zu tbersch&tzen. Diese Bescheidenheit
ist Grundlage einer zum Wohle der Patienten nétigen, er-
freulichen interdisziplindren Zusammenarbeit. Ebenso
grundlegend ist es jedoch, fachiibergreifende Zusammen-
hange und Wechselwirkungen wahrzunehmen, wie dies
Spiritual Care zu férdern versucht.

Heisst das, jede Ohrenentziindung kann bedeuten,
dass wir gewisse Dinge nicht mehr héren mégen?
Nein, das nicht. Es gibt einfach auch Krankheit, das gehort
zum Menschsein. Wir miissen aufpassen, Leiden nicht stan-
dig zu erkldren oder gar zu glorifizieren. Es gibt Leiden, das
sinnlos ist, vollig unnétiges Leiden. Schauen wir die Welt
an—was wird da unnotig gelitten, das ist ja verheerend. Da
bleibt uns nichts anderes als die Klage, die biblisch-pro-
phetische Klage.

Interview: Susanne Wenger

Bild: iStock



iz ~_ImLenz

Wohn-und Pflegezentrum - Lenzburg

g
g ;w‘“""'

Sicher und. selbststimmt
wohnen in Lenzburg.

Frau Rahel Remund
freut sich auf Ihren Anruf.
Telefon 062 885 88 25

oder per E-Mail
rahel.remund@realit.ch

Seniorenwohnungen
mit Service

Zu vermieten ab
1. Juni 2015

(’) SENIOcare®

REALIT TREUHAND AG,
5600 Lenzburg

Wohn- und Pflegeheime

T

Rotkreuz-Notruf
Sicherheit rund um die Uhr

Ein Knopfdruck gentigt — und Sie sind mit der Rotkreuz-Notruf-
zentrale verbunden, die sofort Hilfe organisiert. Rund um die
Uhr, wo immer Sie sind. Ein persénlicher und kompetenter
Service.

Wahlen Sie das Notrufsystem, das zu lhnen passt.
Tel. 031 387 74 90 - www.rotkreuz-notruf.ch

unterstitzt durch:
Allianz @ ' Schweizerisches Rotes Kreuz +

cosanum

Der Gesundheitslogistiker.

Das sind e

VORTEIL
ALS INSTITUTION

«DIREKTABRECHNUNG MIT
KRANKENVERSICHERER»

Inkontinenz- und Wundversorgung gemass MiGeL

Cosanum entlastet Sie im Arbeitsalltag und dafiir gewinnen Sie
wertvolle Zeit fiir die Pflege und die zwischenmenschliche
Betreuung. Wir unterstiitzen Sie und Ihre Klienten wie folgt:

= Direkte, kostenlose und diskrete Belieferung lhrer Klienten

= Keine Vorfinanzierung der Produkte Ihrerseits

= Optimierte Lagerbewirtschaftung und geringerer
administrativer Aufwand

= Direktabrechnung mit Krankenversicherer

Inkontinenzversorgung:
TENA — Weil die Produkte

von TENA bei Blasenschwéche
die erste Wahl sind.

Cosanum AG

Brandstrasse 28
8952 Schlieren

Tel. 043 433 66 00
bestellungen@cosanum.ch
www.cosanum.ch



GESELLSCHAFT SPITEX MAGAZIN 6/2014 | DEZEMBER/JANUAR
FOKUS

Vo
Schattenseiten

Spirit, Transzendenz, Reinkarnationen: Wo die Grenzen liegen
zwischen Spiritualitat, Religion und Wahn und wie sich die
Spiritualitat verandert im Alter, dariiber berichtet Georg Otto Schmid
aus der Sicht eines Religionsexperten.



SPITEX MAGAZIN 6/2014 | DEZEMBER/JANUAR

Der Begriff Spiritualitat, so beschreiben Birgit und Andreas
Heller inihrem Buch «Spiritualitat und Spiritual Care», ten-
diere zum «Sammelbehalter» fiir eine Fiille unterschiedli-
cherInhalte. Der Religions- und Sektenexperte Georg Otto
Schmid aus Rati (ZH) fiillt diesen Behélter mit definiertem
Inhalt: Religion. Spirituell ist fir ihn, was sich auf Trans-
zendenz bezieht. «Der Glaube an etwas, das tiber die irdi-
sche Existenz hinausweist.» Wer also meditiert, aber
gleichzeitig eine strikt atheistische und materialistische
Weltsicht vertritt, sei noch nicht spirituell. «Es fehlt der
Spirit, das Geistlichey, restimiert Schmid.

Den Unterschied zwischen den Begriffen Religion und
Spiritualitat sieht er im unterschiedlichen Image, das die-
se Begriffe heute oft vermitteln. «Spiritualitat steht fir die
eigene Erfahrung, das Gediegene, das Ethische, das Tole-
rante. Mit Religion wird das andere bezeichnet: Dogma,
Gewalt, Mission.» Diese Aufteilung sei aber zu einfach.
Statt die Schattenseiten anzuschauen, grenze man sie aus.
Dabei sei die Erkundung der Schattenseiten gerade dann
besonders wichtig, wenn man sich fiir etwas begeistert.
«Die Gefahren, die ich kenne und anerkenne, vor denen bin
ich eher gefeit.» Welche Auswirkungen die Auslagerung
von Gefahren hat, sieht Georg Schmid bei seiner taglichen
Arbeit. «Kirzlich bat mich jemand um Rat im Umgang mit
einer Angehorigen, die sich einer Inkarnation Gottes un-
terwirft und dabei das ganze Vermdgen verliert.»

Von Sekten und Diagnosen

Von «Sekte» spricht der Religionsexperte in diesem Zu-
sammenhang nicht. «Ob etwas als Sekte gilt oder nicht,
ist bei meiner Arbeit weniger relevant als die Frage: Ist fiir
die betreffende Person etwas gut oder nicht. Dieselbe Ge-
meinschaft kann fiir den einen heilsam und fiir den ande-
ren schadlich sein.» Auch wenn die schadlichen Aspekte
fehlen, drangt sich dem Laien die Frage auf: Ist Spirituali-
tat die richtige Bezeichnung, wenn von einer Inkarnation
Gottes die Rede ist? In anderen wissenschaftlichen Berei-
chen wiirde man eine solche Uberzeugung als Psychose
bezeichnen. «Das eine schliesst das andere nicht aus»,
weiss Georg Schmid.

In gewissen Fallen kénne ein Wahn mit spiritueller
Betatigung unterfuittert werden. In diesen Féllen sei es
wichtig, den Menschen zu helfen, Realitdt und inneres Ge-
schehen auseinanderzuhalten. «Hilfreich kann eine Ge-
meinschaft sein, die einen verniinftigen Umgang mit der
Spiritualitat vorlebt.» Dass kranke Menschen spiritueller
sind als gesunde, erlebt Georg Schmid in seiner Praxis nicht.
Umgekehrt seien irreligiose Menschen auch nicht krank. «Es

GESELLSCHAFT
FOKUS

«Spiritualitat steht fiir die
eigene Erfahrung, das

Gediegene, das Ethische.»

Georg Otto Schmid, Religionsexperte

ger, ob nach dem Tod noch etwas ist oder nicht. Gleichzei-
tig wird der Erfolg auf der Erde fiir sie nebensachlicher. In
dieser Phase sprechen sie eher auf Lehren an, die tber die
Welt hinausweisen.» Welche Lehre das ist, hdange mit dem
bereits Erlebten zusammen. «Oft entdecken sie wieder die
Spiritualitat aus ihrer Kindheit. In verénderter, erwachse-
ner Form vielleicht.» Kann jemand auf der Suche nach
Spiritualitat nicht an die Kindheit anknupfen, rat Georg
Schmid zu einer ausfiihrlichen Anamnese. «Was ist die De-
fiziterfahrung? Was hat dem Menschen zugesagt in seinem
Leben? Was tut ihm zum aktuellen Zeitpunkt gut?» Die
Anamnese sei das A und O, damit jemand das Passende
findet. Und wenn die Spiritualitdt zum Menschen passt, so
liesse sich zusammenfassen, kann sie sich bereichernd und
heilsam auswirken.

Sarah King

www.relinfo.ch

Zur Person
sk. Georg Otto Schmid ist 1966 in Chur geboren und dort

¥

gibt Menschen, die kdnnen sehr gut leben ohne Religion.» aufgewachsen. Er studierte Theologie und Religionswissenschaften
in Zirich und Basel. Seit 1993 fiihrt er in Riiti (ZH) als Nachfolger
seines Vaters Georg Schmid die evangelische Informationsstelle

«Kirchen — Sekten — Religionen».

Im Alter an die Kindheit ankniipfen
Manchmal entwickle sich der Wunsch nach Spiritualitat
erst spat im Leben. «Fiir dltere Menschen wird es wichti-



GESELLSCHAFT
FOKUS

SPITEX MAGAZIN 6/2014 | DEZEMBER/JANUAR

Spitex-Mitarbeitende sehen sich immer wieder mit Bedirfnissen
von Klientinnen und Klienten konfrontiert, die (iber die physische Pflege
hinausgehen. Mit Herzensangelegenheiten, zum Beispiel.

i

«Ob und wie weit man sich darauf einldsst, hat sehr viel
mit der eigenen Personlichkeit zu tun», betont Margreth
Flichsle, Co-Leiterin des Briickendiensts, des ambulanten
Palliativdiensts der Spitex Stadt Luzern. Schnell kénne es
passieren, dass man dabei an seine Grenzen stosst, sei es
auf einer fachlichen oder auch einer persénlichen Ebene.
Da sei es zentral, sich selbst und der betreffenden Person
diese Grenzen einzugestehen.

«Kann oder will man die betreffende Person nicht
selbst begleiten, kann man einen Kontakt herstellen», sagt
Flichsle. Grossere Spitex-Organisationen verfiigen teilwei-
se Uber Spiritual-Care-Teams, wie etwa der «Briicken-
dienst» der Spitex Stadt Luzern. Oft kann die Aufgabe auch
einem Teammitglied mit gutem Zugang zur Spiritualitat
des Klienten tibergeben werden. Wichtig sei aber, zu fragen,
zu wem die betreffende Person Vertrauen hat. Zugleich
sollen spirituelle Fragen auch mit den Angehorigen thema-
tisiert werden, die bisweilen andere Bediirfnisse haben.

Auch die spirituelle Ebene ist Realitat

Dass Spitex-Mitarbeitende in einer solchen Situation der

Schweigepflicht unterstehen, versteht sich. Es sei aber eine

grosse Hilfe, das Team wissen zu lassen, dass man mit der

Person im Gesprach ist, und dies auch in der Patienten-
dokumentation festzuhalten. Es

« Karpver”‘seele und kénne auch hilfreich sein, eine

spirituelle Fachperson einzube-

I Geist mathen TTa 1 L0 ziehen; in diesem Fall sollte dies

mit der Klientin aber vorgangig

MenSChen aus.» abgesprochen werden.

Dass Spiritualitdt einen wich-
tigen Einfluss auf die Gesundheit
und die Genesung hat, liegt fir

Margreth Fiichsle auf der Hand. «K&rper, Seele und Geist
machen uns als Menschen aus. Jede dieser Ebenen wirkt
sich auf die Gesundheit aus.» Es kdnnte sogar noch viel
mehr getan und daraus Nutzen gezogen werden. Die
spirituelle Ebene sei ebenso eine Realitat wie etwa die
korperliche, doch anders als diese sei sie weniger greifbar.
Aufgabe der Spitex sei es, fiir beides angepasste Losungen
zu finden.

Thomas Uhland



SPITEX MAGAZIN 6/2014 | DEZEMBER/JANUAR

GESELLSCHAFT
FOKUS

Im Schacht der Sehnsucht

Spiritualitat hilft, mit Leiden umzugehen. Davon ist Elisabeth
Birki-Huggler, Spitalseelsorgerin in Thun, liberzeugt.
Auch im Spitex-Alltag konnen sich spirituelle Augenblicke ereignen.

In Krisenzeiten wachst bei vielen Menschen das Interesse
an Spiritualitat, an etwas, das dem Dasein einen Sinn und
einen Halt gibt — trotz Leiden, Unsicherheit und allenfalls
Sterben. «Die letzten Stunden sind ein Mysteriumy, sagt
die Thuner Spitalseelsorgerin Elisabeth Biirki-Huggler. «Es
braucht kaum mehr Worte, dennoch ist die Begegnung von
grosser Tiefe.»

Sie betritt jedes Zimmer mit der Frage: «Ist es lhnen
recht, wenn ich Sie besuche?» Haufig sind es die Patienten
selber, die nach der Seelsorgerin fragen. Oft sind es aber
auch Angehérige oder das Pflegepersonal, die sie auf eine
Person aufmerksam machen, der ein Besuch der Spitalseel-
sorgerin gut tun konnte. Die Akzeptanz der Seelsorge und
das Bediirfnis danach ist gross.

Achtung fiir andere Uberzeugungen
Die 60-jahrige evangelische Pfarrerin steht
zu ihrem spirituellen Hintergrund. «Ich ste-
he auf dem Boden einer Religion, die ich
genial finde.» Zugleich aber achtet sie
andere Religionen und will niemandem den
eigenen religiésen Hintergrund nehmen.
Dies gilt auch fiir Atheisten, von denen sie sagt: «Atheismus
ist genauso eine Glaubensentscheidung wie Spiritualitdt.»

Allerdings ist sie tiberzeugt, dass Spiritualitdt einen Un-
terschied macht. Wenn dem Menschen in der Krankheit
oder angesichts des nahen Todes die Méglichkeit aus der
Hand genommen wird, aktiv zu werden, gilt es loszulassen.
Das féllt modernen Menschen schwer. Der Weg zwischen
Loslassen im Vertrauen und Loslassen in Resignation ist
eine Gratwanderung und doch liegen Welten dazwischen.
Loslassen kdnnen im Vertrauen ist letztlich ein Geschenk.

Um ihre Aufgabe am Krankenbett zu erklaren, zitiert
Elisabeth Birki-Huggler Ignatius von Loyola, den Griinder
des Jesuitenordens: Sie wolle «den Schacht der Sehnsucht
freischaufeln», namlich der Sehnsucht nach etwas, das
liber das eigene Leben hinausweist. Sie hilft, die eigenen
Worte und Bilder fiir pragende Lebenssituationen zu fin-
den, so dass ein Mensch sein Leben verstehen, ordnen und
annehmen kann.

Seelsorge braucht Begegnung
Das wichtigste Handwerkszeug der Spitalseelsorgerin ist
Zeit, ist intensives Zuhoren und ist einfiihlendes Nachfra-

Elisabeth Biirki-Huggler, Spitalseelsorgerin, Thun

gen. Doch auch wenn die Zeit eher knapp sei, kénnten
Pflegende einen kurzen Augenblick lang fiir ihr Gegentiber
da sein, meint die Seelsorgerin. Selbst in der Hektik des
Pflegealltags sei es moglich, sich auf das Gegenliber einzu-
lassen und die Bediirfnisse zu spiiren. «Einige Patienten
freuen sich schon, dass ihnen jemand freundlich einen gu-
ten Morgen wiinscht.»

Eine wirkliche Begegnung lasse nicht zu, dass man einem
Menschen die eigene Lebensphilosophie aufzudrangen ver-
suche. Es gehore auch die Bescheidenheit dazu, sich einzu-
gestehen: In die Erlebnisse einer Person, die mir aus ihrem
Leben erzahlt, kann ich héchstens versuchen, mich einzu-
fiihlen; wirklich nachvollziehen kann ich sie nie. «Ich be-
trachte es darum als eine Ehre, wenn mir jemand sagt, wie
es ihm wirklich geht.»

«Voraussetzung fiir Seelsorge ist Begegnung auf Augen-
hohe. Aber eigentlich ist Seelsorge zum grossen Teil
schlichte Menschlichkeit», meint Elisabeth Birki-Huggler.
Werde jemand wirklich wahrgenommen, sei dies wertvoll.
«Das kann dem Leid das Unertréagliche nehmen.»

Thomas Uhland



GESELLSCHAFT
FOKUS

SPITEX MAGAZIN 6/2014 | DEZEMBER/JANUAR

oIN IMmMmer

eder ein An

an

Seit mehr als 20 Jahren begleitet Gabriel Looser Menschen auf dem
Weg in den Tod. Die Erfahrung verleiht ihm Balance zwischen Mitgefuhl
und Gleichmut sowie die Einsicht: Sterben kennt keine Regeln.

Auf der Sommerwiese steht eine Holzbank. Sie ist leer.
Man stellt sich vor, es kommt ein Wanderer, setzt sich hin
und rastet. Wenn es Zeit ist, steht er auf und geht weiter.
Gabriel Looser blickt auf die Miniaturlandschaft. Er erhielt
sie nach einem seiner Seminare von seinen Schiilern ge-
schenkt. «Man kann mich mit einer Holzbank verglei-
chen.» Er biete Menschen auf dem Weg in den Tod einen
Ort, um sich «seelisch auszuruhen».

Sterben als Storfaktor
Gabriel Looser sitzt im Schreibzimmer seiner Berner Alt-
stadtwohnung. Kinderzeichnungen
seines Neffen zieren die
Wand. Als hétte sie sich
verirrt, steht eine alte
Badewanne mit romi-
schem Kachelmus-
ter neben dem Ein-
gang. Der Raum
diente frither noch
als Badezimmer.
Badezimmer wa-
ren es auch, die den
=7 Theologen nach sei-
nem Studium ver-
mehrt tiber das Sterben
nachdenken liessen. «Es
war die Zeit des techni-
schen Fortschritts und des
Wandels. In dieser Euphorie

. * = Gabriel Looser

«Das Sterbebewusstsein
fordert die Wertschatzung
fir das Leben.»

empfand man die Sterbenden als Stérfaktor. Als Spitalseel-
sorger erlebte ich oft, dass man Menschen wahrend des
Sterbens im Bad unterbrachte, damit ihr Sterben nicht
stort. Wohl aus Hilflosigkeit. Ich fiihlte mich genauso
hilflos.»

Verharren mochte Gabriel Looser nicht in der Hilflosig-
keit. Stattdessen begann er sich fiir die Thematik zu inter-
essieren, setzte sich mit Kulturen auseinander, fir die
sterben kein Tabu ist, zum Beispiel mit dem tibetischen
Buddhismus. «Er pflegt ein unverkrampftes Verhaltnis zum
Tod, betrachtet das Sterben gar als das wichtigste Ereignis
nach der Geburt.»

Gabriel Looser vertiefte sein Wissen und entschied
schliesslich, auch andere daran teilhaben zu lassen. Ein
Seminar ergab das andere, bis er 1992 die Wohnung in der
Junkerngasse zur Eréffnung seines eigenen Unternehmens
bezog. «Institut fur spirituelle Sterbebegleitung» ist auf
seiner Homepage zu lesen.

Spiritualitat leben ohne zu missionieren
«Mit spiritueller Sterbebegleitung grenze ich mich von
gewohnlicher Sterbebegleitung ab.» Seine Uberlegung
dahinter sei das gegenwartig stark auf die Materie ein-
geschrankte Bewusstsein, das den Tod nur als «finale
Katastrophe» erleben kann. Das stimme fiir den Korper. Da
sei aber noch mehr, eine Seele. «Davon bin ich personlich
tiberzeugt, doch ich missioniere nicht damit.» Die Seele ist
es dann auch, auf die Gabriel Looser bei seiner Arbeit die
Konzentration richtet: «Sie durchlebt beim Sterben oft
einen wichtigen Prozess der Erkenntnis, der aber auch
schmerzhaft sein kann.»
Worin seine Arbeit konkret
besteht, ist fiir ihn schwer in
Worte zu fassen. Er sei jedes
Mal wieder ein Anfénger, kdn-
ne nur in der Situation selbst
erkennen, was der Mensch fiir
Hoffnungen habe oder was er



SPITEX MAGAZIN 6/2014 | DEZEMBER/JANUAR

brauche. Mit einem Beispiel illustriert Gabriel Looser, was
er meint: «Ein Mann lag mit Lungenkrebs im Sterben. Ich
sass bei ihm und spiirte einen Druck auf meiner Brust. Ich
hatte eine Ahnung, dass der Druck nicht nur von der Lunge
herriihrt. So fragte ich: Haben Sie etwas auf dem Herzen?
Diese eine kleine Frage 6ffnete alle Schleusen. Der Mann
sagte, was ihn belastet und es konnte Heilung stattfinden.»
Regeln, so ist Gabriel Looser tiberzeugt, helfen in solchen
Situationen nichts. Es ist die Wahrnehmung, die zahlt.

Storende Gedanken beseitigen

Diese Wahrnehmungsfahigkeit setze ein paar Dinge vor-
aus. Eine gesunde Balance zwischen Mitgefiihl und Gleich-
mut zum Beispiel. Diese ergebe sich mit der Erfahrung.
Weiter braucht es die Beschaftigung mit dem eigenen Tod.
Mindestens einmal tdglich denkt Gabriel Looser an seine
Sterblichkeit. «Das ist nicht ein negativer Gedanke. Im Ge-
genteil. Ich weiss dann: Eines Tage sterbe ich, aber heute
lebeich. Das Sterbebewusstsein fordert die Wertschdtzung
fiir das Leben.» Mit meditativen Ubungen, die er auch in
Seminaren vermittelt, erlangt Gabriel Looser die Ruhe, die
es braucht, um sich mit dem eigenen Sterben zu verséh-
nen. Ein Aspekt dabei sei der Atem. Beobachte man ihn,
beruhige sich der Verstand. «go Prozent der Zeit denken
wir an Dinge, die nicht wichtig sind. Die Konzentration auf
den Atem bringt Ruhe in die Gedanken.»

Besonders eindriicklich erlebt Gabriel Looser den Ein-
fluss storender Gedanken dann, wenn sie nachlassen. «Je
nédher der Sterbende dem Tod kommt, desto leichter erle-
be ich den Zugang zu ihm. Er denkt und kontrolliert nicht
mehr.» Damit begriindet der Sterbebegleiter auch, warum
besonders autonome Menschen oft mehr Mithe haben mit
Sterben: Sie seien sich gewohnt, die Kontrolle zu behalten.
«Wenn jemand sagt, er mochte sterben, ist er oftmals noch
nicht bereit dazu. Man kann beim Sterben nicht mehr
<mogeny. Da zahlt nur noch die Hingabe.»

Das Leben intensivieren

Seine Haupttatigkeit sieht Gabriel Looser im Moment
weniger in der Begleitung von Sterbenden als in der
Wissensvermittlung. Er reist quer durch den deutschen
Sprachraum, um seine Seminare anzubieten. Gerade erst
kam er von einem zehntégigen Kurs aus Osterreich zurick.
Sterbebegleitung biete er nur an, wenn er die erforderliche
Kontinuitat gewahrleisten konne.

25 Jahre Sterbebegleitung. «Wirst du dabei nicht
depressiv?», werde er manchmal gefragt. Das Gegenteil sei
der Fall. Er lebe intensiver durch die Auseinandersetzung
mit dem Tod. Kraft tankt er bei der allmorgendlichen Me-
ditation in seinem «Tempel», einem Raum mit religisen
Symbolen aus verschiedenen Kulturen. Und er reise viel:
mit dem Kamel durch die Wiiste reiten, mit Delphinen im
Atlantik schwimmen, zum Mount Kailas im tibetischen

GESELLSCHAFT
FOKUS

Himalaja pilgern. Aber er sei 67. Sein Kérper gab ihmin den
letzten Wochen Signale, dass es Zeit sei, «ein oder zwei
Gange herunterzuschalteny.

Nicht nur Sterbende brauchen eine Holzbank
Vor dem Fenster der Dachwohnung lichten sich die Wol-
ken und machen der friihen Abendsonne Platz. Gabriel
Looser wird noch ein paar administrative Dinge erledigen.
Man stellt sich vor, er setze sich danach eine Weile auf seine
Terrasse mit Blick auf den Gurten oder er gehe spazieren
und treffe unterwegs auf eine Holzbank. Denn selbst wenn
Gabriel Looser noch aktiv im Leben steht (wovon unter
anderem die Joggingschuhe im Flur zeugen) und er die
«lebendige Nachfrage» nach seinen Seminaren schatzt,
braucht auch er hin und wieder einen Ort, wo er eine Rast
einlegen kann. «Ein Leben, wie ich es fiihre, ist darauf an-
gewiesen, ein ruhiges Leben zu sein.»

Sarah King

B www.institutlooser.ch

“% BLEIBEN
*& SIE MOBIL!

MIT UNS.

Die HERAG AG, ein Schweizer Familien

unternehmen, verhilft seinen Kunden
seit 30 Jahren zu mehr Unabhéngigkeit,
Sicherheit und Komfort.

=<
HERHAG

HERAG AG, Treppenlifte
Tramstrasse 46, 8707 Uetikon am See
info@herag.ch, www.herag.ch

8707 Uetikon: 044 920 05 04

Senden Sie mir ihre Gratisinformationen

Name
Vorname
Strasse
PLZ/Ort

Telefon



GESELLSCHAFT
FOKUS

SPITEX MAGAZIN 6/2014 | DEZEMBER/JANUAR

st

Keine An

ionen

Menschen aus anderen Kulturen und Religionen haben oft ganz
andere Vorstellungen vom Leben und vom Sterben. Dies braucht in
der spirituellen Begleitung aber kein Hindernis zu sein -
vorausgesetzt, man begegnet sich mit Offenheit und Respekt.

Religios einheitlich war das sogenannte christliche Abend-
land ja nie. Neu ist jedoch, dass viele Menschen aus ganz
anderen Kultur- und Religionskreisen in Europa leben —und
dass Spitex-Klientinnen und -Klienten zunehmend andere
religiose Hintergriinde haben. «Das hat die Seelsorge-
Situation auf jeden Fall verandert», sagt Claudia Kohli,
Geschéftsleiterin Aus- und Weiterbildung in Seelsorge an
der Theologischen Fakultat der Universitat Bern.

Sie sieht es als Schwierigkeit, zugleich aber auch als
Chance, wenn unterschiedliche Religionen mit unter-
schiedlichen Vorstellungen aufeinandertreffen. «Es ist
zentrale Aufgabe einer seelsorglichen Begleitung, <lesen»
zu lernen, was die spirituellen Bediirfnisse eines Menschen
sind.» Die eigene religiose Heimat brauche dabei kein Hin-
dernis zu sein, sie konne vielmehr helfen zu verstehen, wel-
che Ressourcen Spiritualitat und Religiositat sein konnen,
sagt die Theologin.

Unterschiede sind nicht zentral
In den verschiedenen Religionen gehen die Vorstellungen
von Leben, Sterben und Jenseits teils stark auseinander.

«Dennoch gibt es eine spirituelle Dimension, die unabhan-
gigist von der Religion», sagt Pascal M&sli, Pfarrer und frei-
schaffender Seelsorger in Bern. «Wer um seine eigene
Sterblichkeit weiss und spiirt, dass er das Leben nicht
unter Kontrolle hat, ist einem Patienten, der diese Erfah-
rung aktuell ebenfalls macht, bereits dadurch eine wichti-
ge Unterstitzung.»

Darliber hinaus gebe es vieles, worliber man in einen

spirituellen Kontakt kommen konne, sagt Pascal Mosli
weiter. Etwa indem man mit einem Buddhisten — entspre-
chend seiner religiosen Tradition — wach und aufmerksam
darauf achte, was zwischen den Beteiligten geschieht. Mit
einem Muslim kdnne man oft ohne Weiteres beten, wenn
man ein gemeinsames Bild fiir Gott finde.
Weiter gibt es allerdings auch etwas, das der Seelsorger
«Stallgeruch der Tradition» nennt. «Es tut oft einfach gut,
mit jemandem zu sprechen, der den gleichen spirituellen
Wortschatz pflegt, der sich mit den eigenen Bildern und
Codes auskennt.»

Gegeniiber ernst nehmen

Einig sind sich die Seelsorgerinnen und Seelsorger darin,
dass es liber die Unterschiede der Religionen hinaus grund-
legende Verhaltensweisen gibt, ohne die eine spirituelle
Betreuung zum Scheitern verurteilt ist. Dazu gehort etwa
das Einfiihlungsvermogen, die Fahigkeit, das Gegeniiber
mit seinen Bediirfnissen ernst zu nehmen.

Es gehort auch dazu, bereit zu sein, seine eigenen reli-
giosen Vorstellungen zuriickzunehmen und zu reflektieren.
«Die Person muss zweifelsfrei spiiren, dass ich sie nicht
missionieren will», sagt Pascal Mo6sli dazu. Erst dies mache
es moglich, dass jemand Vertrauen entwickeln kénne. Und
dies gilt fir den professionellen Seelsorger genauso wie fiir
die Pflegefachperson der Spitex.

Thomas Uhland



SPITEX MAGAZIN 6/2014 | DEZEMBER/JANUAR

GESELLSCHAFT
FOKUS

Himmel oder Holle

Womit die Reli

Verschiedene Religionen,
verschiedene Vorstellun-
gen: Unzahlig sind die
individuellen Auspragun-
gen dessen, was die
Menschen im Diesseits
und Jenseits erwartet.
Diese Gegenuberstellung
der Lehrmeinungen kann
deshalb hochstens
Anhaltspunkte geben;
vollstdndig sein kann

sie nicht.

Thomas Uhland

Ort ewiger Freude

Von den monotheistischen Religionen hat
der Islam die detailliertesten Vorstellun-
gen vom Jenseits. Verstorbene werden
von Engeln verhort, ihr Grab wird auf-
grund ihrer Taten erweitert oder verengt.
Erst beim Jiingsten Gericht entscheidet
sich, ob sie ins Paradies oder in die Holle
gelangen. Das Paradies wird als Ort
ewiger Freude beschrieben, wo Bache mit
berauschendem Getrank fliessen und
Friichte gedeihen. Wer dort wohnt, wird
von jungfraulichen Schénheiten mit
Leckerbissen bewirtet und bekommt jeden
Wunsch erfillt. In der Hélle hingegen lo-
dert ein ewiges Feuer, die Bache sind voll
verfaulten Wassers. Immerhin hélt diese
Hélle die Moglichkeit bereit,

dass der Siinder durch das Feuer ge-
lautert wird und — wenn Allah es will -
doch noch ins Paradies wechseln kann.

ionen nach dem Tod rechnen

Auferweckte Seele

Der christliche Glaube geht davon aus,
dass die unsterbliche Seele nach dem
Tode auferweckt wird und in eine ewige
Gemeinschaft mit Gott eingeht. Aufgrund
der Siindhaftigkeit des Menschen ist aller-
dings die Vergebung der Siinden notig.
Wiéhrend die evangelischen Konfessionen
mit der Vergebung allein durch den
Glauben rechnen, benétigt die Seele nach
katholischer Lehre die Reinigung durch das
Fegefeuer. Im Jingsten Gericht scheidet
Gott jene, die aufgrund der Siindenverge-
bung in den Himmel eingehen, von jenen,
die in ewige Verdammnis fallen. Welche
Seelen sich in der Holle befinden werden,
ob schliesslich nicht alle der Holle ent-
rinnen werden, worin diese Holle besteht
und ob es sie iberhaupt gibt, dartiber
streiten sich die verschiedenen christlichen
Lehrrichtungen.

Kreislauf von Wiedergeburten

Hindus leben in einem stetigen Kreislauf
von Wiedergeburten. Zwar kennen sie ver-
schiedene Paradiese und Hollen, in welche
die Menschen nach ihrem Tod gelangen
konnen. Diese sind aber immer nur
voriibergehender Natur, frither oder spater
kehrt der Mensch in den Kreis der Reinkar-
nationen zuriick. Personliche Verdienste
(Karma) beeinflussen sowohl die néchste
Wiedergeburt als auch diese Zwischen-
stationen. Die Ewigkeit entscheidet sich
also nicht in diesem einen Leben, sondern
der Mensch kann immer wieder Einfluss
nehmen. Erlésung bedeutet kein jenseitiges
Paradies, sondern den Ausstieg aus

dem Kreis der Reinkarnationen. Dies wird
jedoch erst in unbestimmter, ferner
Zukunft durch die personliche Erleuchtung
erreicht, welche der Endpunkt der Ent-
wicklung des Geistes ist.

Die Gerechtigkeit herstellen

Das Judentum hat sich, anders als die
anderen Ein-Gott-Religionen, nie ganz klar
dazu gedussert, womit der Glaubige nach
seinem Tod zu rechnen hat. Es haben

sich aber zwei Lehrmeinungen gebildet.
Die eine geht davon aus, dass die Seele
unsterblich ist und so rein, wie sie bei der
Geburt in den Korper gekommen ist,
wieder zu Gott zurtickkehrt. Die andere
nimmt an, dass der Mensch nicht nur mit
dem Korper, sondern auch mit der Seele
stirbt. Wenn der Messias kommt (womit
diese Lehre in unbestimmter Zukunft
rechnet), wird er mit Leib und Seele aufer-
stehen. Ob diese Auferstehung allen
Menschen gilt oder nur den Auserwahlten,
ist offen. Mit dieser Lehre verbindet sich
eine Vorstellung von einem «Tag des
Gerichts», an dem Gott die Gerechtigkeit
wieder herstellen wird.

Befreiung durch Erleuchtung

Der Buddhismus, der von seiner Entste-
hung her eine Reformbewegung des
Hinduismus ist, nimmt dessen Vorstellung
der Reinkarnation auf. Kein irdisches
Leben kann wahre Erfiillung verheissen,
auch hier (im Gegensatz zum Euro-Budd-
hismus, welcher die Reinkarnationen
positiv sieht) besteht das eigentliche Ziel
des Lebens darin, aus dem Reinkarnations-
Kreislauf erlost zu werden. Diese Befrei-
ung, die durch Erleuchtung erreicht

wird, heisst Nirvana; hier hat alles Leid ein
Ende. Einen Ort wie ein Paradies oder
eine Holle kennt der Buddhismus nicht,
hingegen irrt die Seele nach dem Tod
sieben Wochen lang umher, bevor sie in
einen neuen Korper reinkarniert wird.
Diese Zeit und die erneute Reinkarnation
der Seele erleichtern ihr die Hinter-
bliebenen durch verschiedene Rituale.



	Fokus "Spiritualität" : Spiritualität als Orientierungshilfe
	...
	"Spiritual Care stärkt Menschen in ihrer Situation"
	...
	Von wichtigen Schattenseiten
	Zu den eigenen Grenzen stehen
	Im Schacht der Sehnsucht
	"Ich bin immer wieder ein Anfänger"
	Keine Angst vor fremden Religionen
	Himmel oder Hölle : womit die Religionen nach dem Tod rechnen


