
Zeitschrift: Spitex Magazin : die Fachzeitschrift des Spitex Verbandes Schweiz

Herausgeber: Spitex Verband Schweiz

Band: - (2014)

Heft: 6

Rubrik: Fokus "Spiritualität" : Spiritualität als Orientierungshilfe

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Orientierun
Spiritualität. Begriffe wie Religion, Glauben oder Esoterik werden

damit verbunden. Rasch wird deutlich, dass eine präzise Definition nicht

leicht ist. Um was geht es eigentlich genau? Und welche Bedeutung

hat Spiritualität in der Pflege? Eine Antwort kann vorweggenommen
werden: Spiritualität ist - auch - eine Orientierungshilfe.



GESELLSCHAFT
FOKUS

SPITEX MAGAZIN 6/2014 | DEZEMBER/JANUAR

«Spiritual Care stärkt
Menschen in ihrer Situation»

Was ist genau unter Spiritualität und Spiritual Care zu verstehen?
Die Berner Theologie-Professorin Isabelle Noth sagt aus wissenschaftlicher
Sicht, was der Ansatz bringt und wo es kritisch hinzuschauen gilt.

«Heilung im Sinn von Gesundheit

ist nicht oberstes Ziel
einer spirituellen Haltung.»
Isabelle Noth, Theologie-Professorin

Spitex Magazin: Isabelle Noth, können Sie

eine Situation erzählen, in der Ihnen Spiritualität
geholfen hat?
Isabelle Noth: Was Glauben bedeutet, merkt man dann,

wenn man ihn am nötigsten hat. Eine vielen von uns

bekannte Situation ist zum Beispiel der Abschied von einem

geliebten Menschen. Man hat das Gefühl mitzusterben und

droht den Boden unter den Füssen zu verlieren. Es ist eine

sehr tröstliche Erfahrung, in einer solchen Situation merken

zu dürfen, dass trotzdem etwas da ist, das einen trägt.
Dieses Gefühl des Über-den-Abgrund-Getragenseins lässt

sich im Glauben und in der Pflege von Spiritualität einüben.

Spiritualität gibt also Halt - aber wie ist
der Begriff definiert?
Aus wissenschaftlicher Sicht ist Spiritualität heute ein

Container-Begriff, in den vieles hineingepackt wird. Der

aktuelle Spiritualitätsdiskurs gehört in den Kontext
spätmoderner Religiosität. Es gibt verschiedene Traditionsstränge,

wobei sich das Verständnis von Spiritual Care stark

auf die angelsächsische Tradition einer kirchenungebundenen,

transreligiösen und konfessionsübergreifenden

«Spirituality» zurückführen lässt.

Also steht Spiritualität nicht immer
im Zusammenhang mit Religion?
Nein, heutzutage nicht mehr. Früher war Religion der

Oberbegriff, und es gab Spiritualitätsformen. Heute scheint es

U
o

S



SPITEX MAGAZIN 6/2014 | DEZEMBER/JANUAR GESELLSCHAFT
FOKUS

Im besten Fall gewähre

Spiritual Care Orientierung,
sagt Theologie-Professorin
Isabelle Noth. Bild: zvg

Zur Person
swe. Isabelle Noth ist Professorin für Seelsorge,

Religionspsychologie und -pädagogik an der Theologischen

Fakultät der Universität Bern, Sie initiierte
einen neuen CAS-Studiengang in Spiritual Care

an der Uni Bern, der ab 2015 gemeinsam von der

medizinischen, der philosophisch-humanistischen
und der theologischen Fakultät getragen wird.

Noth war früher Pfarrerin und hat als Seelsorgerin
auch in Kliniken und Gefängnissen gearbeitet.

2014 gab sie zusammen mit Claudia Kohli Reichenbach

das Buch «Palliative und Spiritual Care»

heraus (TVZ-Verlag, Zürich).

geradezu umgekehrt zu sein. Spiritualität ist zum
Oberbegriff geworden, der unter anderem auch noch religiöse

Ausprägungen erfasst.

Wie ist der Begriff Spiritual Care entstanden,
und was bedeutet er?

Der Begriff kommt ursprünglich aus der Palliativpflege und

-medizin. Eine wichtige Figur war die 2005 verstorbene,
britische Ärztin und Pflegefachfrau Cicely Saunders, eine

der Pionierinnen der modernen Hospizbewegung. Diese

Bewegung bemühte sich schon früh um eine gute Begleitung

unheilbar kranker und sterbender Menschen. 2002

nahm die Weltgesundheitsorganisation WHO spirituelle
Bedürfnisse in ihre Definition von Palliative Care auf.

Entscheidend dabei ist, dass sie gleichwertig neben ärztlicher,

pflegerischer, psychologischer und sozialer Begleitung
erwähnt werden.

Nützt einem Spiritual Care also vor allem

am Lebensende?

Empirische Studien zeigen zwar, dass Fragen nach Sinn und

Transzendenz angesichts von Sterben und Tod besonders

stark aufbrechen. Aber Spiritual Care ist nicht nur etwas

für das Lebensende. Krisen gibt es im Leben immer wieder,

sie sind nicht aufs Ende beschränkt. Darum ist heute

eine Ausweitung von Spiritual Care auf die ganze Lebenszeit

festzustellen. Einige Kolleginnen und Kollegen in den

USA, die bisher Professuren für «Pastoral Care» hatten,

nennen diese nun um in Spiritual Care. Das hängt auch mit

Entwicklungen in unserer multireligiösen und
weltanschaulich pluralen Gesellschaft zusammen. Spiritual Care

will explizit eben nicht primär für christliche Gläubige da

sein, was die christliche Seelsorge übrigens auch nie

exklusiv sein wollte. Vielmehr zielt Spiritual Care auf die

Bedürfnisse und Fragen breiter Kreise, auch von Atheisten
und Humanisten.

Wie wirkt Spiritual Care?

Das kommt auf die Person und die Situation an. Im besten

Fall gewährt Spiritual Care Orientierung im Umgang mit

derjeweiligen kritischen Lebenssituation. Menschen finden

Sinn und mehr innere Gelassenheit. Sie fühlen sich bestärkt

in der Situation, in der sie sich befinden. Spiritual Care

bezieht dabei nicht nur die Patientinnen und Patienten ein,

sondern auch die Angehörigen und das Umfeld.

Gibt es wissenschaftliche Evidenz für
die Wirksamkeit von Spiritual Care?

Es gibt eine Vielzahl religionspsychologischer Studien, die

zeigen: Spiritualität wie auch Religiosität können Menschen

in ihrer Resilienz fördern, also ihre Widerstandskraft in

Krisen stärken. Zudem können sie helfen, sogenannte
Coping-Strategien zu entwickeln, um die Situation auf eine

förderliche, freiheitsdienliche Art zu bewältigen.

Kann Spiritualität auch heilen?
Ich zögere, hier sofort zu antworten. Wir kommen jetzt zu

einem schwierigen Aspekt des Themas. Schwierig darum,
weil Spiritualität und Religiosität verzweckt werden können.

Kern einer lebensfreundlichen Spiritualität ist es,

Menschen auch in ihrem Kranksein anzuerkennen. Ein Mensch

hat eine unveräusserliche Würde, unabhängig von seinem

körperlichen Zustand und Befinden. Heilung im Sinne von

Gesundheit kann nicht das oberste Ziel einer spirituellen

Haltung sein, sondern ein liebevoller Umgang auch in

Zeiten und Zuständen von Erkrankung.

Im Bereich der Spiritualität gibt es aber viele
solche Versprechen, Stichworte «gesundbeten»,
«geistheilen», aber auch «Selbstheilung
durch Meditation». Wo liegt für Sie die Grenze?

Dort, wo Spiritualität und Religiosität funktionalisiert werden,

gilt es aufmerksam zu sein. Es geht nicht um Heilung,



GESELLSCHAFT
FOKUS

SPITEX MAGAZIN 6/2014 | DEZEMBER/JANUAR

«Spiritual Care ist

sondern darum, mich in meinem Menschsein anzunehmen,

unabhängig von meinem Gesundheitszustand. Wenn

Spiritualität Heilung und Gesundheit zum Ziel hätte - was

würde das denn heissen für unheilbar kranke Menschen,

für Menschen mit Demenz? Hätten sie kein lebenswertes

Leben mehr? Genau solche Menschenbilder versucht eine

lebensfreundliche Spiritualität zu hinterfragen.

Wer leistet Spiritual Care? Nur der Pfarrer
oder auch die Pflegefachperson?
Spiritual Care zeichnet sich durch Multiprofessionalität
aus. Pflege, Medizin, Seelsorge, Pädagogik, Psychologie und

Sozialarbeit arbeiten gleichwertig zusammen. Pflegende
und Ärzte beispielsweise bilden sich weiter, um sich auch

für die spirituellen Bedürfnisse der Menschen, die sie

begleiten, zu sensibilisieren. Sie schärfen ihre Wahrnehmung.
Besondere Fälle, vor allem bei existenziellen spirituellen
Krisen, sollten allerdings den Seelsorgenden vorbehalten

sein, aufgrund ihrer fachspezifischen Kompetenzen und

Ausbildung.

Sind die Ärztinnen und Ärzte
offen für Spiritual Care?

Ein Teil der Ärzteschaft ist skeptisch und sieht beim Thema

Spiritualität alte Bilder vom Schamanen aufbrechen.

Viele haben meines Erachtens berechtigte Bedenken, wenn

nicht nur etwas für das
Kbënsënde!»!
Isabelle Noth

sie in der Anamnese auch noch gleich die spirituellen
Bedürfnisse der Patientin oder des Patienten aufnehmen sollen.

Sie fühlen sich dafür nicht zuständig oder empfinden
es als unangemessen. Es gehört tatsächlich zur Professionalität,

sich nicht zu überschätzen. Diese Bescheidenheit

ist Grundlage einer zum Wohle der Patienten nötigen,
erfreulichen interdisziplinären Zusammenarbeit. Ebenso

grundlegend ist es jedoch, fachübergreifende Zusammenhänge

und Wechselwirkungen wahrzunehmen, wie dies

Spiritual Care zu fördern versucht.

Heisst das, jede Ohrenentzündung kann bedeuten,
dass wir gewisse Dinge nicht mehr hören mögen?
Nein, das nicht. Es gibt einfach auch Krankheit, das gehört
zum Menschsein. Wir müssen aufpassen, Leiden nicht ständig

zu erklären oder gar zu glorifizieren. Es gibt Leiden, das

sinnlos ist, völlig unnötiges Leiden. Schauen wir die Welt

an-was wird da unnötig gelitten, das ist ja verheerend. Da

bleibt uns nichts anderes als die Klage, die biblisch-prophetische

Klage.

Interview: Susanne Wenger



Im Lenz
Wohn-und Pflegezentrum - Lenzburg

Frau Rahel Remund

freut sich auf Ihren Anruf.

Telefon 062 885 88 25

oder per E-Mail
rahel. remund@realit.ch

REALIT TREUHAND AG,
5600 Lenzburg

Sicher und selbstbestimmt
wohnen in Lenzburg.

Seniorenwohnungen
mit Service

zu vermieten ab
I.Juni 2015

SENIOcare"
Wohn- und Pflegeheime

unterstützt durch:

Allianz (fij) Schweizerisches Rotes Kreuz

Rotkreuz-Notruf
Sicherheit rund um die Uhr

Wählen Sie das Notrufsystem, das zu Ihnen passt.
Tel. 031 387 74 90 www.rotkreuz-notruf.ch

Ein Knopfdruck genügt-und Sie sind mit der Rotkreuz-Notrufzentrale

verbunden, die sofort Hilfe organisiert. Rund um die

Uhr, wo immer Sie sind. Ein persönlicher und kompetenter
Service.

cosanum
Der Gesundheitslogistiker.

Und auf einmal geht alles viel einfacher

T)(Vs bindlm®

l'/'hi HIM
ALS INSTITUTION

«DIREKTABRECHNUNG MIT
KRANKENVERSICHERER»
Inkontinenz- und Wundversorgung gemäss MiGeL

Cosanum entlastet Sie im Arbeitsalltag und dafür gewinnen Sie

wertvolle Zeit für die Pflege und die zwischenmenschliche

Betreuung. Wir unterstützen Sie und Ihre Klienten wie folgt:

Direkte, kostenlose und diskrete Belieferung Ihrer Klienten

• Keine Vorfinanzierung der Produkte Ihrerseits

Optimierte Lagerbewirtschaftung und geringerer

administrativer Aufwand

Direktabrechnung mit Krankenversicherer

Inkontinenzversorgung:
TENA - Weil die Produkte

von TENA bei Blasenschwäche

die erste Wahl sind.

Cosanum AG

Brandstrasse 28

8952 Schlieren

Tel. 043 433 66 00

bestellungen@cosanum.ch
www.cosanum.ch



GESELLSCHAFT
FOKUS

SPITEX MAGAZIN 6/2014 | DEZEMBER/JANUAR

Schattenseiten
Spirit, Transzendenz, Reinkarnationen: Wo die Grenzen liegen
zwischen Spiritualität, Religion und Wahn und wie sich die

Spiritualität verändert im Alter, darüber berichtet Georg Otto Schmid
aus der Sicht eines Religionsexperten.



SPITEX MAGAZIN 6/2014 | DEZEMBER/JANUAR GESELLSCHAFT
FOKUS

Der Begriff Spiritualität, so beschreiben Birgit und Andreas

Heller in ihrem Buch «Spiritualität und Spiritual Care»,
tendiere zum «Sammelbehälter» für eine Fülle unterschiedlicher

Inhalte. Der Religions- und Sektenexperte Georg Otto
Schmid aus Rüti (ZH) füllt diesen Behälter mit definiertem
Inhalt: Religion. Spirituell ist für ihn, was sich auf
Transzendenz bezieht. «Der Glaube an etwas, das über die

irdische Existenz hinausweist.» Wer also meditiert, aber

gleichzeitig eine strikt atheistische und materialistische

Weltsicht vertritt, sei noch nicht spirituell. «Es fehlt der

Spirit, das Geistliche», resümiert Schmid.

Den Unterschied zwischen den Begriffen Religion und

Spiritualität sieht er im unterschiedlichen Image, das diese

Begriffe heute oft vermitteln. «Spiritualität steht für die

eigene Erfahrung, das Gediegene, das Ethische, das

Tolerante. Mit Religion wird das andere bezeichnet: Dogma,

Gewalt, Mission.» Diese Aufteilung sei aber zu einfach.

Statt die Schattenseiten anzuschauen, grenze man sie aus.

Dabei sei die Erkundung der Schattenseiten gerade dann

besonders wichtig, wenn man sich für etwas begeistert.
«Die Gefahren, die ich kenne und anerkenne, vor denen bin

ich eher gefeit.» Welche Auswirkungen die Auslagerung

von Gefahren hat, sieht Georg Schmid bei seiner täglichen
Arbeit. «Kürzlich bat mich jemand um Rat im Umgang mit
einer Angehörigen, die sich einer Inkarnation Gottes
unterwirft und dabei das ganze Vermögen verliert.»

Von Sekten und Diagnosen
Von «Sekte» spricht der Religionsexperte in diesem

Zusammenhang nicht. «Ob etwas als Sekte gilt oder nicht,
ist bei meiner Arbeit weniger relevant als die Frage: Ist für
die betreffende Person etwas gut oder nicht. Dieselbe

Gemeinschaft kann für den einen heilsam und für den anderen

schädlich sein.» Auch wenn die schädlichen Aspekte
fehlen, drängt sich dem Laien die Frage auf: Ist Spiritualität

die richtige Bezeichnung, wenn von einer Inkarnation

Gottes die Rede ist? In anderen wissenschaftlichen Bereichen

würde man eine solche Überzeugung als Psychose

bezeichnen. «Das eine schliesst das andere nicht aus»,
weiss Georg Schmid.

In gewissen Fällen könne ein Wahn mit spiritueller
Betätigung unterfüttert werden. In diesen Fällen sei es

wichtig, den Menschen zu helfen, Realität und inneres

Geschehen auseinanderzuhalten. «Hilfreich kann eine

Gemeinschaft sein, die einen vernünftigen Umgang mit der

Spiritualität vorlebt.» Dass kranke Menschen spiritueller
sind als gesunde, erlebt Georg Schmid in seiner Praxis nicht.

Umgekehrt seien irreligiöse Menschen auch nicht krank. «Es

gibt Menschen, die können sehr gut leben ohne Religion.»

Im Alter an die Kindheit anknüpfen
Manchmal entwickle sich der Wunsch nach Spiritualität
erst spät im Leben. «Für ältere Menschen wird es wichti-

eigene Erfahrung, das

Gediegene, das Ethische.»
Georg Otto Schmid, Religionsexperte

ger, ob nach dem Tod noch etwas ist oder nicht. Gleichzeitig

wird der Erfolg auf der Erde für sie nebensächlicher, in

dieser Phase sprechen sie eher auf Lehren an, die über die

Welt hinausweisen.» Welche Lehre das ist, hänge mit dem

bereits Erlebten zusammen. «Oft entdecken sie wieder die

Spiritualität aus ihrer Kindheit. In veränderter, erwachsener

Form vielleicht.» Kann jemand auf der Suche nach

Spiritualität nicht an die Kindheit anknüpfen, rät Georg
Schmid zu einer ausführlichen Anamnese. «Was ist die

Defiziterfahrung? Was hat dem Menschen zugesagt in seinem

Leben? Was tut ihm zum aktuellen Zeitpunkt gut?» Die

Anamnese sei das A und O, damit jemand das Passende

findet. Und wenn die Spiritualität zum Menschen passt, so

liesse sich zusammenfassen, kann sie sich bereichernd und

heilsam auswirken.

Sarah King

www.relinfo.ch

Zur Person
sk. Georg Otto Schmid ist 1966 in Chur geboren und dort
aufgewachsen. Er studierte Theologie und Religionswissenschaften
in Zürich und Basel. Seit 1993 führt er in Rüti (ZH) als Nachfolger
seines Vaters Georg Schmid die evangelische Informationsstelle

«Kirchen - Sekten - Religionen».



GESELLSCHAFT
FOKUS

SPITEX MAGAZIN 6/2014 | DEZEMBER/JANUAR

Zu den eigenen Grenzen stehen
Spitex-Mitarbeitende sehen sich immer wieder mit Bedürfnissen

von Klientinnen und Klienten konfrontiert, die über die physische Pflege

hinausgehen. Mit Herzensangelegenheiten, zum Beispiel.

«Körper, Seeleund
Geist machen uns a

Menschen aus.»
Margreth Füchsle,i, ' I
SpitëxStadt Luzêfn ;

--

yM,
* I

sy
-;T

Pf'lV
:!

k l
E

1
•

1

1
V

' 1

i ' /I
— il

mim
•> 1

' ; r|

è
T 'Sf'-" '1 ' ïi

i i ; li
jj §"

!» Ii !: jj

«Ob und wie weit man sich darauf einlässt, hat sehr viel

mit der eigenen Persönlichkeit zu tun», betont Margreth

Füchsle, Co-Leiterin des Brückendiensts, des ambulanten

Palliativdiensts der Spitex Stadt Luzern. Schnell könne es

passieren, dass man dabei an seine Grenzen stösst, sei es

auf einer fachlichen oder auch einer persönlichen Ebene.

Da sei es zentral, sich selbst und der betreffenden Person

diese Grenzen einzugestehen.
«Kann oder will man die betreffende Person nicht

selbst begleiten, kann man einen Kontakt herstellen», sagt
Füchsle. Grössere Spitex-Organisationen verfügen teilweise

über Spiritual-Care-Teams, wie etwa der «Brückendienst»

der Spitex Stadt Luzern. Oft kann die Aufgabe auch

einem Teammitglied mit gutem Zugang zur Spiritualität
des Klienten übergeben werden. Wichtig sei aber, zu fragen,

zu wem die betreffende Person Vertrauen hat. Zugleich
sollen spirituelle Fragen auch mit den Angehörigen thematisiert

werden, die bisweilen andere Bedürfnisse haben.

Auch die spirituelle Ebene ist Realität
Dass Spitex-Mitarbeitende in einer solchen Situation der

Schweigepflicht unterstehen, versteht sich. Es sei aber eine

grosse Hilfe, das Team wissen zu lassen, dass man mit der

Person im Gespräch ist, und dies auch in der Patienten¬

dokumentation festzuhalten. Es

könne auch hilfreich sein, eine

spirituelle Fachperson einzube-

ziehen; in diesem Fall sollte dies

mit der Klientin aber vorgängig

abgesprochen werden.

Dass Spiritualität einen wichtigen

Einfluss auf die Gesundheit

und die Genesung hat, liegt für

Margreth Füchsle auf der Hand. «Körper, Seele und Geist

machen uns als Menschen aus. Jede dieser Ebenen wirkt
sich auf die Gesundheit aus.» Es könnte sogar noch viel

mehr getan und daraus Nutzen gezogen werden. Die

spirituelle Ebene sei ebenso eine Realität wie etwa die

körperliche, doch anders als diese sei sie weniger greifbar.

Aufgabe der Spitex sei es, für beides angepasste Lösungen

zu finden.

Thomas Uhland



SPiTEX MAGAZIN 6/2014 | DEZEMBER/JANUAR GESELLSCHAFT
FOKUS

Im Schacht der Sehnsucht
Spiritualität hilft, mit Leiden umzugehen. Davon ist Elisabeth

Bürki-Huggler, Spitalseelsorgerin in Thun, überzeugt.
Auch im Spitex-Alltag können sich spirituelle Augenblicke ereignen.

In Krisenzeiten wächst bei vielen Menschen das Interesse

an Spiritualität, an etwas, das dem Dasein einen Sinn und

einen Halt gibt - trotz Leiden, Unsicherheit und allenfalls

Sterben. «Die letzten Stunden sind ein Mysterium», sagt
die Thuner Spitalseelsorgerin Elisabeth Bürki-Huggler. «Es

braucht kaum mehr Worte, dennoch ist die Begegnung von

grosser Tiefe.»

Sie betritt jedes Zimmer mit der Frage: «Ist es Ihnen

recht, wenn ich Sie besuche?» Häufig sind es die Patienten

selber, die nach der Seelsorgerin fragen. Oft sind es aber

auch Angehörige oder das Pflegepersonal, die sie auf eine

Person aufmerksam machen, der ein Besuch der Spitalseelsorgerin

gut tun könnte. Die Akzeptanz der Seelsorge und

das Bedürfnis danach ist gross.

Achtung für andere Überzeugungen
Die 6o-jährige evangelische Pfarrerin steht

zu ihrem spirituellen Hintergrund. «Ich stehe

auf dem Boden einer Religion, die ich

genial finde.» Zugleich aber achtet sie

andere Religionen und will niemandem den

eigenen religiösen Hintergrund nehmen.

Dies gilt auch für Atheisten, von denen sie sagt: «Atheismus

ist genauso eine Glaubensentscheidung wie Spiritualität.»
Allerdings ist sie überzeugt, dass Spiritualität einen

Unterschied macht. Wenn dem Menschen in der Krankheit

oder angesichts des nahen Todes die Möglichkeit aus der

Hand genommen wird, aktiv zu werden, gilt es loszulassen.

Das fällt modernen Menschen schwer. Der Weg zwischen

Loslassen im Vertrauen und Loslassen in Resignation ist

eine Gratwanderung und doch liegen Welten dazwischen.

Loslassen können im Vertrauen ist letztlich ein Geschenk.

Um ihre Aufgabe am Krankenbett zu erklären, zitiert
Elisabeth Bürki-Huggler Ignatius von Loyola, den Gründer

des Jesuitenordens: Sie wolle «den Schacht der Sehnsucht

freischaufeln», nämlich der Sehnsucht nach etwas, das

über das eigene Leben hinausweist. Sie hilft, die eigenen

Worte und Bilder für prägende Lebenssituationen zu

finden, so dass ein Mensch sein Leben verstehen, ordnen und

annehmen kann.

Seelsorge braucht Begegnung
Das wichtigste Handwerkszeug der Spitalseelsorgerin ist

Zeit, ist intensives Zuhören und ist einfühlendes Nachfra-

«Voraussetzung für
eist Begegnung

I wÊÊÊ££.

auf Augenhöhe.»
Elisabeth Bürki-Huggler, Spitalseelsorgerin, Thun

gen. Doch auch wenn die Zeit eher knapp sei, könnten

Pflegende einen kurzen Augenblick lang für ihr Gegenüber
da sein, meint die Seelsorgerin. Selbst in der Hektik des

Pflegealltags sei es möglich, sich auf das Gegenüber einzulassen

und die Bedürfnisse zu spüren. «Einige Patienten

freuen sich schon, dass ihnen jemand freundlich einen guten

Morgen wünscht.»
Eine wirkliche Begegnung lasse nicht zu, dass man einem

Menschen die eigene Lebensphilosophie aufzudrängen
versuche. Es gehöre auch die Bescheidenheit dazu, sich

einzugestehen: In die Erlebnisse einer Person, die mir aus ihrem

Leben erzählt, kann ich höchstens versuchen, mich

einzufühlen; wirklich nachvollziehen kann ich sie nie. «Ich

betrachte es darum als eine Ehre, wenn mir jemand sagt, wie

es ihm wirklich geht.»

«Voraussetzung für Seelsorge ist Begegnung auf Augenhöhe.

Aber eigentlich ist Seelsorge zum grossen Teil

schlichte Menschlichkeit», meint Elisabeth Bürki-Huggler.
Werde jemand wirklich wahrgenommen, sei dies wertvoll.
«Das kann dem Leid das Unerträgliche nehmen.»

Thomas Uhland



GESELLSCHAFT
FOKUS

SPITEX MAGAZIN 6/2014 | DEZEMBER/JANUAR

«Ich bin immer
wieder ein Anfänger»
Seit mehr als 20 Jahren begleitet Gabriel Looser Menschen auf dem

Weg in den Tod. Die Erfahrung verleiht ihm Balance zwischen Mitgefühl
und Gleichmut sowie die Einsicht: Sterben kennt keine Regeln.

Auf der Sommerwiese steht eine Holzbank. Sie ist leer.

Man stellt sich vor, es kommt ein Wanderer, setzt sich hin

und rastet. Wenn es Zeit ist, steht er auf und geht weiter.

Gabriel Looser blickt auf die Miniaturlandschaft. Er erhielt
sie nach einem seiner Seminare von seinen Schülern

geschenkt. «Man kann mich mit einer Holzbank vergleichen.»

Er biete Menschen auf dem Weg in den Tod einen

Ort, um sich «seelisch auszuruhen».

Sterben als Störfaktor
Gabriel Looser sitzt im Schreibzimmer seiner Berner Alt¬

stadtwohnung. Kinderzeichnungen

seines Neffen zieren die

Wand. Als hätte sie sich

verirrt, steht eine alte

Badewanne mit
römischem Kachelmuster

neben dem

Eingang. Der Raum

diente früher noch

als Badezimmer.

Badezimmer waren

es auch, die den

Theologen nach

seinem Studium
vermehrt über das Sterben

nachdenken liessen. «Es

war die Zeit des technischen

Fortschritts und des

Wandels. In dieser Euphorie

«Das Sterbebewusstsein
fördert die Wertschätzun
für das Leben.»
Gabriel Looser

empfand man die Sterbenden als Störfaktor. Als Spitalseelsorger

erlebte ich oft, dass man Menschen während des

Sterbens im Bad unterbrachte, damit ihr Sterben nicht

stört. Wohl aus Hilflosigkeit. Ich fühlte mich genauso
hilflos.»

Verharren mochte Gabriel Looser nicht in der Hilflosigkeit.

Stattdessen begann er sich für die Thematik zu

interessieren, setzte sich mit Kulturen auseinander, für die

sterben kein Tabu ist, zum Beispiel mit dem tibetischen
Buddhismus. «Er pflegt ein unverkrampftes Verhältnis zum

Tod, betrachtet das Sterben gar als das wichtigste Ereignis

nach der Geburt.»

Gabriel Looser vertiefte sein Wissen und entschied

schliesslich, auch andere daran teilhaben zu lassen. Ein

Seminar ergab das andere, bis er 1992 die Wohnung in der

Junkerngasse zur Eröffnung seines eigenen Unternehmens

bezog. «Institut für spirituelle Sterbebegleitung» ist auf

seiner Homepage zu lesen.

Spiritualität leben ohne zu missionieren
«Mit spiritueller Sterbebegleitung grenze ich mich von

gewöhnlicher Sterbebegleitung ab.» Seine Überlegung
dahinter sei das gegenwärtig stark auf die Materie

eingeschränkte Bewusstsein, das den Tod nur als «finale

Katastrophe» erleben kann. Das stimme für den Körper. Da

sei aber noch mehr, eine Seele. «Davon bin ich persönlich

überzeugt, doch ich missioniere nicht damit.» Die Seele ist

es dann auch, auf die Gabriel Looser bei seiner Arbeit die

Konzentration richtet: «Sie durchlebt beim Sterben oft
einen wichtigen Prozess der Erkenntnis, der aber auch

schmerzhaft sein kann.»

Worin seine Arbeit konkret

besteht, ist für ihn schwer in

Worte zu fassen. Er sei jedes
Mal wieder ein Anfänger, könne

nur in der Situation selbst

erkennen, was der Mensch für

Hoffnungen habe oder was er

3



SPITEX MAGAZIN 6/2014 | DEZEMBER/JANUAR GESELLSCHAFT
FOKUS

brauche. Mit einem Beispiel illustriert Gabriel Looser, was

er meint: «Ein Mann lag mit Lungenkrebs im Sterben. Ich

sass bei ihm und spürte einen Druck auf meiner Brust. Ich

hatte eine Ahnung, dass der Druck nicht nur von der Lunge

herrührt. So fragte ich: Haben Sie etwas auf dem Herzen?

Diese eine kleine Frage öffnete alle Schleusen. Der Mann

sagte, was ihn belastet und es konnte Heilung stattfinden.»

Regeln, so ist Gabriel Looser überzeugt, helfen in solchen

Situationen nichts. Es ist die Wahrnehmung, die zählt.

Störende Gedanken beseitigen
Diese Wahrnehmungsfähigkeit setze ein paar Dinge voraus.

Eine gesunde Balance zwischen Mitgefühl und Gleichmut

zum Beispiel. Diese ergebe sich mit der Erfahrung.
Weiter braucht es die Beschäftigung mit dem eigenen Tod.

Mindestens einmal täglich denkt Gabriel Looser an seine

Sterblichkeit. «Das ist nicht ein negativer Gedanke. Im

Gegenteil. Ich weiss dann: Eines Tage sterbe ich, aber heute

lebe ich. Das Sterbebewusstsein fördert die Wertschätzung
für das Leben.» Mit meditativen Übungen, die er auch in

Seminaren vermittelt, erlangt Gabriel Looser die Ruhe, die

es braucht, um sich mit dem eigenen Sterben zu versöhnen.

Ein Aspekt dabei sei der Atem. Beobachte man ihn,

beruhige sich der Verstand. «90 Prozent der Zeit denken

wir an Dinge, die nicht wichtig sind. Die Konzentration auf

den Atem bringt Ruhe in die Gedanken.»

Besonders eindrücklich erlebt Gabriel Looser den Ein-

fluss störender Gedanken dann, wenn sie nachlassen. «Je

näher der Sterbende dem Tod kommt, desto leichter erlebe

ich den Zugang zu ihm. Er denkt und kontrolliert nicht

mehr.» Damit begründet der Sterbebegleiter auch, warum
besonders autonome Menschen oft mehr Mühe haben mit
Sterben: Sie seien sich gewohnt, die Kontrolle zu behalten.

«Wenn jemand sagt, er möchte sterben, ist er oftmals noch

nicht bereit dazu. Man kann beim Sterben nicht mehr

<mögen>. Da zählt nur noch die Hingabe.»

Das Leben intensivieren
Seine Haupttätigkeit sieht Gabriel Looser im Moment

weniger in der Begleitung von Sterbenden als in der

Wissensvermittlung. Er reist quer durch den deutschen

Sprachraum, um seine Seminare anzubieten. Gerade erst

kam er von einem zehntägigen Kurs aus Österreich zurück.

Sterbebegleitung biete er nur an, wenn er die erforderliche

Kontinuität gewährleisten könne.

25 Jahre Sterbebegleitung. «Wirst du dabei nicht

depressiv?», werde er manchmal gefragt. Das Gegenteil sei

der Fall. Er lebe intensiver durch die Auseinandersetzung

mit dem Tod. Kraft tankt er bei der allmorgendlichen
Meditation in seinem «Tempel», einem Raum mit religiösen

Symbolen aus verschiedenen Kulturen. Und er reise viel:

mit dem Kamel durch die Wüste reiten, mit Delphinen im

Atlantik schwimmen, zum Mount Kailas im tibetischen

Himalaja pilgern. Aber er sei 67. Sein Körper gab ihm in den

letzten Wochen Signale, dass es Zeit sei, «ein oder zwei

Gänge herunterzuschalten».

Nicht nur Sterbende brauchen eine Holzbank
Vor dem Fenster der Dachwohnung lichten sich die Wolken

und machen der frühen Abendsonne Platz. Gabriel

Looser wird noch ein paar administrative Dinge erledigen.
Man stellt sich vor, ersetze sich danach eine Weile auf seine

Terrasse mit Blick auf den Gurten oder er gehe spazieren
und treffe unterwegs auf eine Holzbank. Denn selbst wenn
Gabriel Looser noch aktiv im Leben steht (wovon unter
anderem die Joggingschuhe im Flur zeugen) und er die

«lebendige Nachfrage» nach seinen Seminaren schätzt,
braucht auch er hin und wieder einen Ort, wo er eine Rast

einlegen kann. «Ein Leben, wie ich es führe, ist darauf

angewiesen, ein ruhiges Leben zu sein.»

Sarah King

www.institutlooser.ch

BLEIBEN
SIE MOBIL!
MIT UNS.
Die HERAG AG, ein Schweizer Familien
unternehmen, verhilft seinen Kunden
seit 30 Jahren zu mehr Unabhängigkeit,
Sicherheit und Komfort.

HERAG AG, Treppenlifte
Tramstrasse 46, 8707 Uetikon am See

info@herag.ch, www.herag.ch

8707 Uetikon: 044 920 05 04

Senden Sie mir ihre Gratisinformationen

Name

Vorname

PLZ/Ort

Telefon



GESELLSCHAFT
FOKUS

SPITEX MAGAZIN 6/2014 | DEZEMBER/JANUAR

Keine Angst Ié : ' 8
vor fremden Religionen
Menschen aus anderen Kulturen und Religionen haben oft ganz
andere Vorstellungen vom Leben und vom Sterben. Dies braucht in

der spirituellen Begleitung aber kein Hindernis zu sein -
vorausgesetzt, man begegnet sich mit Offenheit und Respekt.

Religiös einheitlich war das sogenannte christliche Abendland

ja nie. Neu ist jedoch, dass viele Menschen aus ganz
anderen Kultur- und Religionskreisen in Europa leben - und

dass Spitex-Klientinnen und -Klienten zunehmend andere

religiöse Hintergründe haben. «Das hat die Seelsorge-
Situation auf jeden Fall verändert», sagt Claudia Kohli,

Geschäftsleiterin Aus- und Weiterbildung in Seelsorge an

der Theologischen Fakultät der Universität Bern.

Sie sieht es als Schwierigkeit, zugleich aber auch als

Chance, wenn unterschiedliche Religionen mit
unterschiedlichen Vorstellungen aufeinandertreffen. «Es ist

zentrale Aufgabe einer seelsorglichen Begleitung, <lesen>

zu lernen, was die spirituellen Bedürfnisse eines Menschen

sind.» Die eigene religiöse Heimat brauche dabei kein

Hindernis zu sein, sie könne vielmehr helfen zu verstehen, welche

Ressourcen Spiritualität und Religiosität sein können,

sagt die Theologin.

Unterschiede sind nicht zentral
In den verschiedenen Religionen gehen die Vorstellungen

von Leben, Sterben und Jenseits teils stark auseinander.

«Dennoch gibt es eine spirituelle Dimension, die unabhängig

ist von der Religion», sagt Pascal Mösli, Pfarrer und

freischaffender Seelsorger in Bern. «Wer um seine eigene
Sterblichkeit weiss und spürt, dass er das Leben nicht

unter Kontrolle hat, ist einem Patienten, der diese Erfahrung

aktuell ebenfalls macht, bereits dadurch eine wichtige

Unterstützung.»
Darüber hinaus gebe es vieles, worüber man in einen

spirituellen Kontakt kommen könne, sagt Pascal Mösli

weiter. Etwa indem man mit einem Buddhisten - entsprechend

seiner religiösen Tradition - wach und aufmerksam

darauf achte, was zwischen den Beteiligten geschieht. Mit
einem Muslim könne man oft ohne Weiteres beten, wenn

man ein gemeinsames Bild für Gott finde.

Weiter gibt es allerdings auch etwas, das der Seelsorger

«Stallgeruch der Tradition» nennt. «Es tut oft einfach gut,
mit jemandem zu sprechen, der den gleichen spirituellen
Wortschatz pflegt, der sich mit den eigenen Bildern und

Codes auskennt.»

Gegenüber ernst nehmen

Einig sind sich die Seelsorgerinnen und Seelsorger darin,
dass es über die Unterschiede der Religionen hinaus

grundlegende Verhaltensweisen gibt, ohne die eine spirituelle
Betreuung zum Scheitern verurteilt ist. Dazu gehört etwa
das Einfühlungsvermögen, die Fähigkeit, das Gegenüber
mit seinen Bedürfnissen ernst zu nehmen.

Es gehört auch dazu, bereit zu sein, seine eigenen

religiösen Vorstellungen zurückzunehmen und zu reflektieren.

«Die Person muss zweifelsfrei spüren, dass ich sie nicht
missionieren will», sagt Pascal Mösli dazu. Erst dies mache

es möglich, dass jemand Vertrauen entwickeln könne. Und

dies gilt für den professionellen Seelsorger genauso wie für
die Pflegefachperson der Spitex.

Thomas Uhland



SPITEX MAGAZIN 6/2014 | DEZEMBER/JANUAR GESELLSCHAFT
FOKUS

Himmel oder Hölle
Womit die Religionen nach dem Tod rechnen |

Verschiedene Religionen,
verschiedene Vorstellungen:

Unzählig sind die

individuellen Ausprägungen

dessen, was die

Menschen im Diesseits
und Jenseits erwartet.
Diese Gegenüberstellung
der Lehrmeinungen kann

deshalb höchstens

Anhaltspunkte geben;

vollständig sein kann

sie nicht.

Thomas Uhland

Auferweckte Seele
Der christliche Glaube geht davon aus,

dass die unsterbliche Seele nach dem

Tode auferweckt wird und in eine ewige
Gemeinschaft mit Gott eingeht. Aufgrund
der Sündhaftigkeit des Menschen ist

allerdings die Vergebung der Sünden nötig.
Während die evangelischen Konfessionen

mit der Vergebung allein durch den

Glauben rechnen, benötigt die Seele nach

katholischer Lehre die Reinigung durch das

Fegefeuer. Im Jüngsten Gericht scheidet

Gott jene, die aufgrund der Sündenvergebung

in den Himmel eingehen, von jenen,
die in ewige Verdammnis fallen. Welche

Seelen sich in der Hölle befinden werden,

ob schliesslich nicht alle der Hölle
entrinnen werden, worin diese Hölle besteht

und ob es sie überhaupt gibt, darüber

streiten sich die verschiedenen christlichen

Lehrrichtungen.

Die Gerechtigkeit herstellen
Das Judentum hat sich, anders als die

anderen Ein-Gott-Religionen, nie ganz klar

dazu geäussert, womit der Gläubige nach

seinem Tod zu rechnen hat. Es haben

sich aber zwei Lehrmeinungen gebildet.
Die eine geht davon aus, dass die Seele

unsterblich ist und so rein, wie sie bei der

Geburt in den Körper gekommen ist,

wieder zu Gott zurückkehrt. Die andere

nimmt an, dass der Mensch nicht nur mit
dem Körper, sondern auch mit der Seele

stirbt. Wenn der Messias kommt (womit
diese Lehre in unbestimmter Zukunft

rechnet), wird er mit Leib und Seele

auferstehen. Ob diese Auferstehung allen

Menschen gilt oder nur den Auserwählten,
ist offen. Mit dieser Lehre verbindet sich

eine Vorstellung von einem «Tag des

Gerichts», an dem Gott die Gerechtigkeit
wieder herstellen wird.

Ort ewiger Freude
Von den monotheistischen Religionen hat

der Islam die detailliertesten Vorstellungen

vom Jenseits. Verstorbene werden

von Engeln verhört, ihr Grab wird

aufgrund ihrer Taten erweitert oder verengt.
Erst beim Jüngsten Gericht entscheidet

sich, ob sie ins Paradies oder in die Hölle

gelangen. Das Paradies wird als Ort

ewiger Freude beschrieben, wo Bäche mit
berauschendem Getränk fliessen und

Früchte gedeihen. Wer dort wohnt, wird

von jungfräulichen Schönheiten mit
Leckerbissen bewirtet und bekommt jeden
Wunsch erfüllt. In der Hölle hingegen
lodert ein ewiges Feuer, die Bäche sind voll
verfaulten Wassers. Immerhin hält diese

Hölle die Möglichkeit bereit,

dass der Sünder durch das Feuer

geläutert wird und - wenn Allah es will -
doch noch ins Paradies wechseln kann.

Kreislauf von Wiedergeburten
Hindus leben in einem stetigen Kreislauf

von Wiedergeburten. Zwar kennen sie

verschiedene Paradiese und Höllen, in welche

die Menschen nach ihrem Tod gelangen
können. Diese sind aber immer nur

vorübergehender Natur, früher oder später
kehrt der Mensch in den Kreis der Reinkar-

nationen zurück. Persönliche Verdienste

(Karma) beeinflussen sowohl die nächste

Wiedergeburt als auch diese Zwischenstationen.

Die Ewigkeit entscheidet sich

also nicht in diesem einen Leben, sondern

der Mensch kann immer wieder Einfluss

nehmen. Erlösung bedeutet kein jenseitiges
Paradies, sondern den Ausstieg aus

dem Kreis der Reinkarnationen. Dies wird

jedoch erst in unbestimmter, ferner

Zukunft durch die persönliche Erleuchtung

erreicht, welche der Endpunkt der

Entwicklung des Geistes ist.

Befreiung durch Erleuchtung
Der Buddhismus, der von seiner Entstehung

her eine Reformbewegung des

Hinduismus ist, nimmt dessen Vorstellung
der Reinkarnation auf. Kein irdisches

Leben kann wahre Erfüllung verheissen,

auch hier (im Gegensatz zum Euro-Buddhismus,

welcher die Reinkarnationen

positiv sieht) besteht das eigentliche Ziel

des Lebens darin, aus dem Reinkarnations-

Kreislauf erlöst zu werden. Diese Befreiung,

die durch Erleuchtung erreicht

wird, heisst Nirvana; hier hat alles Leid ein

Ende. Einen Ort wie ein Paradies oder

eine Hölle kennt der Buddhismus nicht,

hingegen irrt die Seele nach dem Tod

sieben Wochen lang umher, bevor sie in

einen neuen Körper reinkarniert wird.

Diese Zeit und die erneute Reinkarnation

der Seele erleichtern ihr die

Hinterbliebenen durch verschiedene Rituale.


	Fokus "Spiritualität" : Spiritualität als Orientierungshilfe
	...
	"Spiritual Care stärkt Menschen in ihrer Situation"
	...
	Von wichtigen Schattenseiten
	Zu den eigenen Grenzen stehen
	Im Schacht der Sehnsucht
	"Ich bin immer wieder ein Anfänger"
	Keine Angst vor fremden Religionen
	Himmel oder Hölle : womit die Religionen nach dem Tod rechnen


