
Zeitschrift: Schauplatz Spitex : Zeitschrift der kantonalen Spitex Verbände Zürich,
Aargau, Glarus, Graubünden, Luzern, Schaffhausen, St. Gallen,
Thurgau

Herausgeber: Spitex Verband Kanton Zürich

Band: - (2012)

Heft: 6: Schlafen - (k)eine Kunst?

Artikel: Machbares und Loslassen

Autor: Imhasly, Andreas / Regenass, René

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-821977

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-821977
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


30//Gesellschaft//Monatsinterview Schauplatz Spitex_6/12

Machbares und
«Bei ethischen Fragen im Gesundheitswesen muss
die öffentliche Diskussion dazu führen, dass die

Politik bei der Gesetzgebung ethisch verantwortbar
entscheidet - nicht nur so, wie Forschung und Medizin

es wollen», sagt der Theologe Andreas Imhasly.
Im Gespräch mit dem Journalisten René Regenass

nimmt der langjährige Klinik-Seelsorger Stellung
zum Erwachsenenschutzrecht, zur Suizidbeihilfe
und zu medizinischen Entwicklungen - von pränataler

Diagnostik bis zur Lebensverlängerung im Alter.

Sind Sie als Klinik-Seelsorger je vor Fragen gestanden,

bei denen Sie nach ethischen Überlegungen
entschieden haben?
Andreas Imhasly: Das war ab und zu der Fall und
geschah jeweils im Gespräch mit Pflegenden, Ärztinnen
und Ärzten. Zum Beispiel bei der Frage, einen
Menschen am Lebensende gehen zu lassen, wenn der Tod
voraussehbar ist. Oder bei der Frage von Schmerztherapien:

Wie weit darf eine Schmerzbehandlung gehen,

wenn sie die Persönlichkeitsstruktur eines Menschen
verändern kann?

Ethische Fragen können sich auch im Zusammenhang

mit Patientenverfügungen und Suizidbeihilfe
stellen. Wie stehen Sie persönlich zur Patientenverfügung?

Ich empfinde den Titel «Patientenverfügung» als

zwiespältig. In ersten, englischsprachigen Entwürfen war
vom letzten Willen die Rede. In der deutschen Sprache

wurde daraus eine Verfügung, auch im Kampf ge-

«Unsere Zeit steht stark unter dem
Ideal der Selbstbestimmung.»

gen die Allmacht der Ärzteschaft. Aber nach meinem
Empfinden ist Verfügung das falsche Wort. Der letzte
Wille hingegen drückt klarer aus, dass es sich um eine
Form der Selbstbestimmung handelt.

Trotz dieses sprachlichen Problems halte ich das

Instrument der Patientenverfügung für sehr wichtig,

Loslassen
weil es dem einzelnen Menschen die Möglichkeit gibt,
sich mit der letzten Lebensphase auseinanderzusetzen
und sie mit den Angehörigen zu besprechen. Solche

Fragen werden sonst kaum oder viel zu spät angesprochen.

Auch in der Klinik wird die Frage für die meisten

erst aktuell, wenn beim Eintritt nach der
Patientenverfügung gefragt wird. Dieser Anstoss ist wichtig.

Und Ihre Haltung zur Suizidbeihilfe?
Auch hier zunächst eine Bemerkung zur Bezeichnung:
In der Gesellschaft spricht man von Sterbehilfe. Dieses

Wort ist meiner Ansicht nach ein Etikettenschwindel.

Sterbende haben ein Recht auf Begleitung. Das ist
in meinen Augen die wirkliche Sterbehilfe. Ein
Mensch kann alleine sterben wollen, aber er sollte
nicht allein sterben müssen, also einsam und
weggeschoben.

Und nun grundsätzlich zur Suizidbeihilfe: Sie ist
eine Hilfe, die in den natürlichen Prozess eingreift
und den Leidensweg verkürzt. Da wird über das

menschliche Leben verfügt.

Sie sind also zurückhaltend gegenüber dem begleiteten

Suizid. Gibt es in diesem Bereich nicht auch
einen ethischen Anspruch des einzelnen Menschen,
der nicht mehr leiden will?
Ich bin nicht blauäugig. Ich kann verstehen, dass ein
Mensch in der Verzweiflung keinen andern Weg sieht.

Zur Person

Andreas Imhasly (67) ist in Siders
aufgewachsen, hat Theologie studiert und sich
in der kirchlichen Erwachsenenbildung
engagiert. Er leitete die Bildungszentren
Bad Schönbrunn (Co-Leitung) und Props-
tei Wislikofen. Nach einer Ausbildung in

Gestaltseelsorge war er von 1991 bis
2010 Klinik-Seelsorger im Schweizer Pa-

raplegiker-Zentrum Nottwil. Seit langem

engagiert sich Andreas Imhasly in der

Ausbildung von Sterbebegleitenden,
unter anderem bei der Caritas Luzern.

Mit einem Nachdiplomstudium «Ethik
im Gesundheitswesen» am Institut
Dialog-Ethik in Zürich vertiefte er seine
breite praktische Erfahrung.



Schauplatz sPitex_ 6/i2 Monatsinterview//Gesellschaft//31

der Ärzteschaft, sondern bei den Patientinnen und
Patienten liege, erklären Fachleute der Justiz. Ist die
Ärzteschaft in der Lage, diese neue Sicht der
Verantwortung zu akzeptieren?
Dieser Paradigmenwechsel ist schon länger im Gang.

Man hat erkannt, dass das Verfügungsrecht nur für
sich selbst gelten kann und nicht gegenüber anderen
Menschen. Das hat dazu geführt, dass Patientinnen
und Patienten heute bei jedem operativen Eingriff
zuerst ihr Einverständnis geben müssen. Wird eine
Operation ohne dieses Einverständnis durchgeführt, ist
sie rechtlich gesehen eine Körperverletzung. Diese

Fragen sind heute Bestandteil der medizinischen
Ausbildung.

Das neue Erwachsenenschutzrecht schreibt die

Regeln deutlich fest und gibt damit der Patientenverfügung

eine juristische Basis. Sicher gibt es noch
Widerstände bei Ärztinnen und Ärzten, die Mühe haben

mit diesem Wechsel und mit der Abgabe von
Verantwortung. Doch der Wandel des gesellschaftlichen Be-

wusstseins lässt sich nicht aufhalten.

Ethische Fragen stellen sich im gesamten Lebenszyklus,

angefangen bei den vorgeburtlichen
Untersuchungen bis hin zur Rekonstruktionsmedizin,
die gegen das Altern von Menschen eingesetzt wird.
Durch die Ausweitung ihrer fast grenzenlosen
Möglichkeiten hat die Medizin in den vergangenen Jahren

«Wir sind in Gefahr,
immer älter werden
zu wollen. Und wir
merken dabei nicht,
dass wir am Ende
kaum mehr sterben
können», sagt der
Theologe Andreas

Imhasly.

Ich denke an Schmerzsituationen. Es gibt Schmerzen,
die nicht behandelbar sind. Dann kann Exit ein letzter,

ethisch verantwortbarer Weg sein. Ich wende mich
aber gegen Tendenzen, diesen Weg als Patentlösung zu
propagieren.

Was spricht denn gegen die Selbstbestimmung des

Menschen am Lebensende?
Unsere Zeit steht stark unter dem Ideal der
Selbstbestimmung. Es ist zweifellos eine grosse Errungenschaft,

dass wir Autonomie heute nicht nur fordern,
sondern auch wahrnehmen können. Doch Autonomie
mit Blick auf den Menschen gibt es nie isoliert und
absolut. Autonomie steht in einer dialektischen Spannung

zur Bedürftigkeit.
Konkret heisst das: Der kleine Mensch kommt

nicht auf seine Beine, wenn er nicht die Bereitschaft
erfährt, dass ihm jemand auf die Beine hilft. Das lässt

sich auch auf das Lebensende übertragen: Der Mensch
kommt nicht von den Beinen, kann sich nicht fallen
lassen, wenn er nicht Hilfe erfährt. Die Autonomie des

Einzelnen und das aufeinander Angewiesensein im
gegenseitigen Respekt gehören zusammen. Beides soll
sich zeigen und entfalten können. Dann geschieht es

zur Würde des Menschen.

Das neue Erwachsenenschutzrecht führe zu einem

Paradigmenwechsel, indem das Recht nicht mehr bei



32//Gesellschaft//Monatsinterview Schauplatz Spitex_6/12

DerTheologe Andreas

Imhasly leitete zwei

Bildungszentren und

warfast 20 Jahre lang
Klinik-Seelsorger im

Schweizer Paraplegi-
ker-Zentrum Nottwil.

an Ansehen gewonnen. Das Ziel scheint der grenzenlose

Fortschritt. Es gibt zwar immer mehr Lehrstühle
für Ethik in der Medizin. Trotzdem werden ethische

Fragestellungen nach wie vor vernachlässigt. Gerade

Fachleute in der Forschung finden, die Ethik hindere
sie an ihrer wissenschaftlichen Entfaltung. Das halte
ich für falsch und gefährlich. Denn die neuen
Möglichkeiten bringen gleichzeitig neue Probleme.

Das zeigt sich exemplarisch an der pränatalen
Diagnostik. Entschliesst sich eine Frau, alle diagnostischen

Untersuchungen machen zu lassen, die möglich
sind, steht sie am Schluss vielleicht vor dem Befund,
dass eine mögliche Fehlbildung ihres werdenden Kindes

nicht ausgeschlossen werden kann. Und sofort
stellt sich dann die Frage nach einem Abbruch der

Schwangerschaft. Solche Untersuchungen setzen voraus,

dass eine Frau vorgängig sehr sorgfältig und
umfassend über alle Folgen dieser diagnostischen
Verfahren aufgeklärt wird. Erst dann wäre sie

entscheidungsfähig.

Noch folgenreicher sind die Bluttests für eine Tri-
somie-Diagnose, die aktuell in der Diskussion sind.

«Am Ende ist der menschliche Körper
eine Ansammlung von Ersatzteilen.»

Wie gehen wir mit der Gefahr um, dass eine Frau mit
einer positiven Diagnose, die keine Abtreibung will,
in das gesellschaftliche Abseits gestellt wird? Das sind
bedrohliche Entwicklungen, bei denen bis jetzt viele
leider nur die Chance des medizintechnischen
Fortschritts vor Augen haben.

Wo müssten wir ansetzen, damit die Gesellschaft die

Folgen solcher Entwicklungen besser erkennt und in

Entscheidungen einbezieht?

Der öffentliche Diskurs darüber müsste auf einer
guten, positiven Grundlage geführt werden. Es kann
nicht darum gehen, mit ideologischem Hintergrund
gegen technische Entwicklungen zu kämpfen.

Eine breite, öffentliche Diskussion muss dazu führen,

dass die Politik bei der Gesetzgebung ethisch
verantwortbar entscheidet, und nicht nur so, wie es die

Medizin will. Dazu ist es notwendig, dass sich die
betroffenen Gruppen informieren und mit allen Fragen
auseinandersetzen können. Diese Diskussion ist in
unserer Gesellschaft noch wenig ausgebildet.

Soll der Staat regulierend eingreifen?
Der Staat kann nur Rahmenbedingungen schaffen. Im
Zentrum steht der Schutz von Grundwerten. Auch
hier das Beispiel der pränatalen Diagnostik: Es geht
nicht nur um die Selbstbestimmung der Frau, sondern
auch um das Lebensrecht und die Menschenwürde im
Zusammenhang mit dem werdenden Kind.

Eine Rahmengesetzgebung darf sich dabei nicht
nur auf eine religiöse Weltanschauung abstützen. Sie

muss heute pluralismustauglich sein, das heisst eine

vielfältig zusammengesetzte Gesellschaft berücksichtigen.

Gleichzeitig geht es darum, die absolute
Beliebigkeit zu verhindern - nach dem Motto: Was
technisch machbar ist, soll auch getan werden.

Forschung und medizinische Entwicklung führen
unter anderem zu einer Lebensverlängerung. Wollen
wir das überhaupt? Oder etwas salopp gefragt:
Nimmt man uns mit dieser Entwicklung nicht letztlich

das Recht zu sterben? Und könnte dies ein

Beweggrund für den Wunsch nach Sterbehilfe sein?

In der Tendenz ja. Wir sind in Gefahr, immer älter werden

zu wollen. Und wir merken dabei nicht, dass wir
am Ende kaum mehr sterben können. Eine
Rekonstruktionsmedizin unter dem Titel Anti-Aging halte
ich für höchst bedenklich. Am Ende ist der menschliche

Körper eine Ansammlung von Ersatzteilen. Das ist
kein Bild für die Würde des Menschen, genauso wenig

wie eine Zerfallssituation in der Isolation.
Es ist sicher wertvoll, wenn wir unser Leben im

Alter entfalten können. Es ist aber auch gut, bewusst
entscheiden zu können, jetzt unternehme ich nichts
mehr. Die Diskussion über die Frage, was es angesichts

heutiger medizinischer Möglichkeiten heisst,
menschenwürdig alt zu werden, ist noch nicht geführt
worden.

Wir müssten uns eingestehen, dass Altern verbunden

ist mit Einschränkung. Im Bewusstsein der

Vergänglichkeit müssen wir heute neu lernen, das Leben

gehen zu lassen statt es immer wieder «gehen zu
machen». Im Kreis unserer Angehörigen und Freunde

muss es möglich sein, in aller Freiheit sagen zu dürfen:

«Die Zeit ist gekommen, lasst mich gehen.» Und
dabei auf Zuwendung und Zustimmung zu stossen.


	Machbares und Loslassen

