
Zeitschrift: Sprachspiegel : Zweimonatsschrift

Herausgeber: Schweizerischer Verein für die deutsche Sprache

Band: 74 (2018)

Heft: 1

Artikel: Das Buch als Körper und der Körper als Buch : von der Tätowierung
übers Pergament bis zum literarischen Motiv

Autor: Engler, Claudia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-817138

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-817138
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Buch als Körper und der Körper als Buch
Von der Tätowierung übers Pergament bis zum literarischen Motiv

Von Claudia Engler1

l^ücher
sind mehrdimensionale Informationsträger, sie

enthalten Texte ebenso wie Kontexte. Dazu gehören auch die Analogien
zwischen dem menschlichen Körper und dem Buch. In einer langen
Tradition der europäischen Kulturgeschichte werden Bücher als

körperliche Objekte mit einer eigenen Identität und eigenen Lebenswegen
verstanden. Bücher werden wie Nahrungsmittel verschlungen und
erkranken an Wurmfrass. Als körperliches Objekt wird das Buch sogar
zum Teilnehmer an gesellschaftlichen Interaktionen.

1. Körper-Buch-Metaphorik im Christentum

Leitendes Modell für die Buchmetaphorik ist der menschliche

Körper. Der Buchkörper hat einen Rücken, einen Kopf, einen Fuss und
ein Gelenk. Diese Metaphorik überträgt sich selbst auf elektronische
Dokumente. Diese haben weiterhin Kopfzeilen und Fussnoten und
erkranken an Viren. Die ursprünglich als metaphorisch verstandene Sprache

des Körpervergleichs wird schliesslich zur Terminologie.

Unterschiedliche Analogien zwischen dem menschlichen Körper

und dem Textkörper kennt man bereits in der Antike. Besonders

stark entwickeln sie sich im Christentum, das sich als Wort- und Buch-

religion versteht und deutet. Hier steht Gottes Herrschaft im Zeichen
des Buches. Gott, die höchste Autorität, wird als Wort definiert. Mit der

Übergabe der Gesetzestafeln an Moses auf dem Berge Sinai manifestiert

sich der Wille Gottes erstmals als geschriebenes Wort. Die Tafeln

respektive später das Buch sind zwar das Medium, über das sich das

1 Dr. Claudia Engler ist Direktorin der Burgerbibliothek Bern (claudia.engler@burgerbib.bern).
Ihr Aufsatz ist die Zusammenfassung eines Vortrags, den sie am 12. Juni 2012 im Rahmen der

Vortragsreihe «Buch am Mittag» der Universitätsbibliothek Bern gehalten hat.



Wort Gottes verbreitet. Aber sie sind nur die Grundlage für die öffentliche

Vermittlung durch das gesprochene Wort. Erst im Gottesdienst, in
der mündlichen Predigt, werden die starren Buchstaben wieder lebendig.

Gott spricht durch den Menschen mit dessen Körper und Stimme.

Die wahre Fleischwerdung des Gotteswortes ist Jesus Christus. In
der christlichen Ikonographie des Mittelalters wird die Verkündigung
an Maria zum eigentlichen Beschriftungsvorgang: Der Engel ist ein
Botschafter seines Herrn, seine Ansprache an Maria («Ave Maria, gratia
plena, dominus tecum»), oft in Form von Spruchbändern dargestellt,
besteht aus den Worten Gottes. Der Engel ist lediglich ein Gefäss dieser

Worte, aus welchem sich die Worte auf und in Maria ergiessen, sie

empfängt das Wort im buchstäblichen Sinn, es wird ihr eingeschrieben.

Dargestellt wird diese Verinnerlichung des Wortes durch die
lesende oder ein Buch haltende Maria.

Mit Christus wird das Wort in einem menschlichen Körper
lebendig und sichtbar («Und das Wort ward Fleisch ...» Joh 1,14ff.).
Nach seinem Tod, seiner Entkörperlichung, wird das Wort wiederum

zur Schrift, festgehalten durch die Apostel im Evangelium. Entsprechend

hoch ist die Wertschätzung, etwa ausgedrückt durch wertvolle
Bucheinbände, die im Mittelalter dem Evangelienbuch entgegengebracht

wird. Es repräsentiert weiterhin die unsichtbare Gegenwart
Christi. In der rituellen Funktion übernimmt das Evangelienbuch sogar
eine symbolische Statthalterschaft Gottes, inszeniert bei Prozessionen

oder auf Lesepult und Altar. So, wie das Buch Christus vertritt, kann
Christus umgekehrt in Buchmetaphern beschrieben werden. Ein
französischer Benediktiner beschrieb im 14. Jahrhundert Maria und Christus

wie Bücher:

Der menschgewordene Gottessohn wurde vom Vater diktiert,
im Schoss Mariens vom Heiligen Geist auf jungfräuliches Pergament

geschrieben, der Welt zur Kenntnis gebracht in der
Offenbarung der Geburt, korrigiert in der Passion, abgeschabt bei der

Geisselung, punktiert und durchstossen bei der Durchbohrung
der Wunden, auf ein Lesepult gestellt im Akt der Kreuzigung,
illuminiert durch die Vergiessung des Blutes [...]. Geöffnet und



aufgeschlagen wird das Christus-Buch im letzten Gericht.

(Zitat nach Schreiner 1971, S. 1449 f.)

15

Die Körper-Buch-Metaphorik findet sich profaniert auch in
nichtreligiösen Texten des Mittelalters und sogar bis in die Gegenwart.
Das Buch ist das Gefäss oder der Körper einer lebendigen Stimme,
die - dem Zeitlichen enthoben — bei der Lektüre wieder lebendig wird.
Damit die Stimme des Autors aber aus dem Buch sprechen kann, muss

man sich dieses zuerst aneignen. Dafür werden Speisemetaphern
verwendet: Das Buch und sein Inhalt werden inkorporiert, eingespeist in
den Körper. Aus Erkenntnishunger und Wissensdurst wird ein Buch

verschlungen, auf Ausdrücken wird herumgekaut; Texte sind geistige

Nahrung, aber man kann sich an ihnen übersättigen und manchmal
sind sie schwer verdaulich. Lesen ist also ein körperlich-sinnlicher
Vorgang, der auf die Speisemetaphorik in der Johannes-Offenbarung
(Offb 10,9 ff.) zurückgeht und auch in einem Zusammenhang mit dem
Ritual der Eucharistie gesehen werden muss, in der mit der Einnahme

von Brot und Wein zugleich eine spirituelle Aneignung erfolgt.

2. Die Haut als Einband und Speichermedium

Ein Element des Buches hat besonders viele Analogien
zwischen Buch und menschlichem Körper hervorgebracht, nämlich die
menschliche Eiaut respektive die Buchmaterialien Pergament und
Leder. Pergament war nach der Ablösung des Papyrus bis zur Einführung

des Papiers der wichtigste Schriftträger mittelalterlicher Schreibkultur.

Als Einbandmaterial wurde Pergament bis ins 19. Jahrhundert
verwendet, ein Ledereinband gilt noch heute als Zeichen einer
hochwertigen Buchausstattung. Eine zentrale Funktion der Haut ist die

Vermittlung zwischen innen und aussen, dies sowohl beim Menschen
als auch beim gebundenen Buch. So, wie ein guter Einband mit dem
verwahrten Text korrespondiert, so verrät die menschliche Haut etwas
über das Innere des Menschen. Nicht von ungefähr war die Unter-

suchung der Haut lange Jahrhunderte ein wichtiger Teil der medizini- ®

sehen Diagnostik. ~ "3

Textfortsetzung Seite 18 ^ Ä-



16

ÇU
00

ÖjD ^
^ i

12

17

&

Die Geograûn Marina Isals als wandelnde Adas-Doppelseite, mit der (ßächer)gerechten Projektion des US-Kartografen Daan Strebe (aus: Zimmer 2011).



Insbesondere die historische Anatomie griff immer wieder den

Vergleich von Körper und Buch auf. Bei ihr wandelte sich der menschliche

Körper in dem Moment zum Anatomiebuch, in dem die Haut

beim Blick ins Körperinnere wie ein Buchdeckel auf- und umgeschlagen

wird. Sehr schön verdeutlichen diese Analogie die Illustrationen

zum epochemachenden Anatomiewerk von Andreas Vesalius, De

humani corporis fabrica libri Septem, das 1543 in Basel erschien

(Abbildung S. 10). Das Heben des Hautdeckels wurde darüber hinaus zum
Zeichen der anatomischen Wissensproduktion: Die Haut ist die

verbergende Hülle vor dem zu enthüllenden Wissen, das bei der Sektion

gehoben, in das Medium der Sprache übertragen, verschriftlicht und
wiederum zwischen Buchdeckeln gespeichert und bewahrt wird. Das

anatomische Zerlegen des Körpers und das Zerlegen des Textes beim
Lesen werden eins, beides sind Prozesse des Verstehens. Die
Buchstaben sind gewissermassen die Knochen des Buches, auf ihnen baut

sich der restliche Text-Körper auf.

Die menschliche Haut ist aber noch mehr als eine Aussenhülle.

Ihre Falten, Male und Narben bilden Lebensspuren ab, werden zu
einer natürlichen Beschriftung der Haut, wo sie meist unauslöschlich

eingeschrieben sind. Narben und andere Hautzeichen haben je eine

eigene Geschichte, einen Erzählwert, der auch vom Nicht-Narbenträger
gelesen werden kann, sie laden geradezu zur Entzifferung und zur
Kommunikation ein. Die Haut wird damit zum Zeichengedächtnis des

Lebens und des Körpers, zu einem Speichermedium.

Bezeichnenderweise sind symbolische Hauteinschreibungen ein
bekanntes Motiv in der Literatur. Besonders zahlreich findet sich das

Wunden- und Narbenmotiv als Zeichen gelebten, erlittenen Lebens,
das als Hautinschrift vieldeutig gelesen und ertastet werden kann,
angefangen bei der Beinnarbe des Odysseus hin zu den Selbstverletzungen
der Klavierspielerin bei Elfriede Jelinek (1983), in Toni Morrisons
Menschenkind (Beloved, 1987) oder in David Grossmans Das Gedächtnis

der Haut (2001). Wunden und Male sind aber auch Zeichen erotischer

Erinnerung, beispielsweise bei Heinrich Heine, Schlachtfeld bei Hastings
(1851), Feridun Zaimoglu, Liebesmale, scharlachrot (2000), oder - als



abstossendes Gegenteil - bei Gabriele Wohmann, Flitterwochen, dritter
Tag (1964), ferner im - Friedrich Schlegel untergeschobenen - Sechsten

erotischen Sonett (1912). In Christoph Fleins Drachenblut (1982) wird
die unverletzte Flaut zum Panzer, bei Franz Kafka (Kleider; 1913) die
alternde Flaut, in der der Mensch zeitlebens gefangen ist, zu Zwangsjacke
und Schicksal (Burkhart 2011, S. 137 ff.). Doch nicht nur natürliche
Zeichen als Folge von Alterungsprozessen, von Krankheiten, von Unfällen
oder von Kampfspuren beschriften die Haut. Sie wurde schon immer
bewusst als lesbare Oberfläche genutzt durch Brandmarkung etwa von
Delinquenten oder mittels eigens zugefügter Wunden, um wie mit
Studentenschmissen Zugehörigkeiten zu Kulturen zu markieren. Zu den

gewollten und inszenierten Hautinschriften gehört die Tätowierung.

3. Tätowierungen: Der Mensch wird zum Buch

Tätowierungen sind derzeit

in Mode, kaum mehr sind
nackte Körperteile ohne Tattoo

zu sehen. Dazu wird die Haut mit
einem spitzen Gegenstand
durchstochen und in die so entstandene

Wunde Farbpigment eingebracht.
Im Idealfall schliesst sich die Haut
im Heilungsprozess wieder,
sodass keine Narben entstehen und

nur mehr die eingeführte Farbe

sichtbar bleibt. Was vermeintlich
frech und trendig daherkommt,
ist jedoch eine Fortschreibung
der Kulturgeschichte von Körper
und Buch.

Tätowierungen sind Teil
der menschlichen Geschichte,

schon Mumien aus der Zeit vor
Christi Geburt weisen solche auf

«Ein Wilder von der Lasel Nukahiwa».

Aus: A. J. Krusenstern, Reise um die

Welt [...] auf den Schilfen Nadeshda

und Newa. St. Petersburg, 1814.

dp
-p



und selbst die 5000-jährige Gletschermumie Ötzi ist tätowiert. Im
Alten Testament galt ein Tätowierungsverbot, da nur der unentstellte

Körper dem Urbild des nach Gottes eigenem Bild geschaffenen Leibes

entsprach (3. Buch Mose). Nach Christi Geburt werden die Stigmata,
die Wunden Christi, zum mahnenden Zeichen, das man sich auf die

eigene Haut übertragen liess. Die Wundzeichen der Heiligen Schrift
werden so gewissermassen auf den eigenen Körper überschrieben und
der Schmerz Christi wird damit buchstäblich nachfühlbar.

Kreuzfahrer und Pilger im Mittelalter und der Frühen Neuzeit
tätowierten sich mit Kreuzen, Fischen und dem Namen Jesu, um im
Falle ihres Todes sichergehen zu können, christlich begraben zu werden.

Als Weiterentwicklung der Kreuzfahrertätowierung entstanden an

Pilgerstätten eigentliche Tattoostudios avant la lettre, die nach Wunsch
die Wappen der besuchten Orte, die wichtigsten Kirchen und Gebetsstätten

oder Szenen aus der Bibel eintätowierten. Diese Pilgertätowierer
fertigten für dieses Massengeschäft Holzmodel an, mit deren Hilfe sie

die Vorlage mit Holzkohlestaub auf die Haut druckten; anschliessend

wurde diese Vorzeichnung in die Haut gestochen.

Die auf das Polynesische zurückgehende Bezeichnung Tattoo

respektive Tätowierung für die Technik des Hautstechens oder
Hautzeichnens verbreitete sich erst mit James Cook (1728—1779) in der

zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts. Cook beschrieb nach seiner zweiten

Weltreise nicht nur das Phänomen des Tätowierens bei den

Südseebewohnern, er brachte zudem als grosse Sensation den tätowierten

Tahitianer Omai mit nach England. Bald darauf entbrannte eine
wissenschaftliche Diskussion, ob die Tätowierung nicht die Schrift
des schriftunkundigen Wilden, ja in ihr geradewegs der Ursprung der

Schriftkultur angelegt sei. Die Tätowierung, so wurde argumentiert,
sei nicht einfach ein kultisch überhöhtes Ornament, sondern diene der

Archivierung von Erinnerung, sei ein unauslöschbares Merkmal des

menschlichen Willens und seiner Gedanken (Wuttke 1872).

Von solchen Diskursen sind heutige Tattooträger gedanklich weit
entfernt. Aber wie im Mittelalter markieren sie mit ihrem Tattoo die



Zugehörigkeit zu einer bestimmten Szene, kokettieren durch die Wahl
des Sujets mit dem seemännisch-kleinkriminellen Milieu oder fühlen

sich mit einem Delfin auf der Schulter oder einem Flechtband am
Oberarm als «edle Wilde». Tattoos wollen und sollen gelesen werden,
das gilt auch für die nichtschriftlichen Motive. Ein neuer Modetrend
in Sachen Tattoo sind sogenannte Science Inks. Dafür lassen sich
Wissenschaftler das Ergebnis ihrer Forschung oder ihres Interesses in Form
eines Tattoos eintätowieren (Zimmer 2011, Abbildung S. 16/17).

Spätestens damit offenbart sich die enge Relation zwischen Körper

und Buch: Der Akt des Tätowierens ist eine Inkorporation und

zugleich eine Publikation. Über Stichbilder und über Stichworte — im
wahrsten Sinne des Wortes - macht sich der Mensch zum lebendigen

Pergament, zum archivierenden Schriftträger, der Körper wird zum
Buch, das gelesen werden kann, zum Buch, das einen Körper, Rücken,

Kopf und Fuss aufweist. Und der Körper wird schliesslich zum Palimpsest,

wenn ein Tattoo entfernt werden muss: Der Dermatologe
bearbeitet die Haut in ähnlicher Weise, wie man im Mittelalter Pergament
behandelte, um den wertvollen Schriftträger nochmals beschreiben zu
können.

Literatur

Dagmar Burkhart, Hautgedächtnis. Hildesheim 2011

Herzog August Bibliothek Wolfenbüttel (Hg.), Verborgen im Buch, verborgen im Körper.
Haut zwischen 1500 und 1800 (Ausstellungskatalog der Herzog August Bibliothek
Nr. 82). Wolfenbüttel 2003

Klaus Schreiner, «... wie Maria geleicht einem puch». Beiträge zur Buchmetaphorik des

hohen und späten Mittelalters, in: Archiv für die Geschichte des Buchwesens 11, 1971,

S. 1437-1464

Ulrike Landfester, Stichworte. Tätowierung und europäische Schriftkultur (Blaue Reihe

Wissenschaft 18). Berlin 2012

Horst Wenzel, Wilfried Seipel, Gotthart Wunberg (Hg.), Die Verschriftlichung der Welt.
Bild, Text und Zahl in der Kultur des Mittelalters und der Frühen Neuzeit (Schriften
des kunsthistorischen Museums S). Wien 2000

Heinrich Wuttke. Geschichte der Schrift und des Schrifttums von den rohen Anfangen in
der Tatuierung bis zur Legung elektromagnetischer Drähte, Leipzig 1872

Carl Zimmer, Science Ink, New York 2011


	Das Buch als Körper und der Körper als Buch : von der Tätowierung übers Pergament bis zum literarischen Motiv

