
Zeitschrift: Sprachspiegel : Zweimonatsschrift

Herausgeber: Schweizerischer Verein für die deutsche Sprache

Band: 70 (2014)

Heft: 6

Artikel: Übersetzbar, aber unersetzlich : warum die Welt in anderen Sprachen
anders aussieht

Autor: Deutscher, Guy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-422113

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-422113
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Übersetzbar, aber unersetzlich
Warum die Welt in anderen Sprachen anders aussieht

Von Guy Deutscher1

fJis ist eine alte Debatte. Auf der einen Seite steht die

althergebrachte Maxime, alles, was wert ist, gesagt zu werden, müsse in jeder
Sprache gesagt werden können umso mehr dann, wenn es sich um
die Wissenschaft handelt, die den Anspruch erhebt, universelle
Wahrheiten zu erfassen. Demgegenüber steht ein immer wieder anzutreffender

Gedanke, dessen wohl inspirierteste Formulierung von Wilhelm von

Humboldt stammt, nämlich, dass die Verschiedenheit der Sprachen nicht
nur eine von «Schällen und Zeichen», sondern eine der «Weltansichten

selbst» sei.

Als ich 15 Jahre alt war, betrat ich zum ersten Mal die
Räumlichkeiten des Goethe-Instituts in Tel Aviv. Meinem vielversprechenden
Nachnamen zum Trotz konnte ich kein Wort Deutsch und begann also

mit einem Intensivkurs der Grundstufe I. Viermal in der Woche kam
ich nach der Schule ins Goethe -Institut, um in den Genuss der
Feinheiten der deutschen Grammatik zu kommen. Ich muss gestehen, es

war damals nicht in erster Linie die glanzvolle Tradition der deutschen

Wissenschaft, die mich in das Goethe-Institut lockte. Es waren eher

die Lieder von Schubert und Schumann. Aber natürlich kam mir die

Fähigkeit, Deutsch zu lesen, bei meiner wissenschaftlichen Arbeit in
späteren Jahren zugute.

Mein letztes Buch «Im Spiegel der Sprache. Warum die Welt in
anderen Sprachen anders aussieht» (C.H.Beck, München 2010) be-

Der israelische Linguist und Buchautor Dr. Guy Deutscher arbeitet vorwiegend in England.
Der vorliegende Text, ursprünglich ein Tagungsreferat, ist in folgendem Buch erschienen:

Goethe-Institut/DAAD/IDS (Hrsg.): Deutsch in den Wissenschaften. Beiträge zu Status und

Perspektiven der Wissenschaftssprache Deutsch. Klett-Langenscheidt, München 2013.

Rezension im «Sprachspiegel» 1/2014, S.25, www.sprachhist.cli/Was/Buchl.
Abdruck mit Genehmigung des Verlags, Titel und Zwischentitel von der Redaktion.



schäftigt sich mit der Frage, was wir in unserer Sprache sehen, wenn
wir sie dem Geist als Spiegel vorhalten: die menschliche Natur oder die

kulturellen Konventionen unserer Gesellschaft. Ich habe dieses Thema

zunächst anhand eines bestimmten Beispiels untersucht, anhand der

Sprache der Farbe. Ist die Art und Weise, in der die Sprache dem
Farbraum Begriffe zuordnet, ein Diktat der Natur? Sind die Begriffe «blau»

oder «grün» universale Konstanten des Menschengeschlechts, oder
handelt es sich dabei um willkürliche kulturelle Konventionen? Wie ich
schon aus dem Studium zu wissen glaubte, fing diese Debatte 1968 an,
und zwar mit einer spektakulären Entdeckung von zwei Wissenschaftlern

aus Berkeley, die äusserst überraschende Gesetzmässigkeiten und
Ähnlichkeiten in den Farbbegriffen aller Sprachen aufgezeigt haben.

Das Farbenrad neu erfinden

Als ich aber anfing, näher zu recherchieren, machte ich eine

eigene kleine Entdeckung, die mich zumindest ziemlich erstaunte. Ich
fand nämlich heraus, dass die bahnbrechenden Erkenntnisse von 1968

fast wortwörtlich Erkenntnisse wiederholten, die ein volles Jahrhundert
vorher in Frankfurt am Main gemacht worden waren und während der

Versammlung deutscher Naturforscher und Ärzte von 1867 bekanntgegeben

wurden. Mehr noch: Es stellte sich heraus, dass während der

letzten Jahrzehnte des 19. Jahrhunderts eine lange und hitzige
Kontroverse tobte, über nichts anderes als die Sprache der Farbe. In dieser

Kontroverse wurden viele der Erkenntnisse gewonnen, die 100 Jahre

später als neue Durchbrüche präsentiert worden sind.

Auf unerklärliche Weise aber ist diese ganze Debatte des W.Jahr¬

hunderts, mitsamt den gewonnenen Erkenntnissen, nach dem Ersten

Weltkrieg völlig in Vergessenheit geraten. Wie konnte eine ganze Disziplin

in eine solche kollektive Amnesie versinken? In meinem Buch habe

ich versucht, ein paar Erklärungen dafür zu formulieren. Die Gründe,

die ich nannte, haben mit den seismischen Verschiebungen in der

Weltanschauung zu tun, welche die Humanwissenschaften am Anfang
des 20. Jahrhunderts durchmachten. Es gibt aber einen zusätzlichen
Grund. Obwohl die Debatte über die Sprache der Farbe in England an-



fing, begann sie bald von deutschen Wissenschaftlern dominiert und
deswegen grösstenteils auf Deutsch ausgetragen zu werden. Dieses

Material liegt meist nicht in Übersetzungen vor. In Amerika, das im
letzten Jahrhundert das Zentrum linguistischer und anthropologischer
Wissenschaft darstellte, war die Debatte des 19. Jahrhunderts ganz
einfach nicht zugänglich.

Ist es tatsächlich von Belang, in welcher Sprache wir sprechen,
schreiben oder forschen? Sind unterschiedliche Sprachen lediglich
unterschiedliche Kleider für genau denselben Gedankenprozess oder liegt
in diesem Unterschied mehr verborgen?

Universalisten kontra Relativisten

Es gibt zwei Denkrichtungen, die auf diese Fragen gegenteilige
Antworten gegeben haben: Auf der einen Seite steht die universalistische

Tradition, die von Aristoteles im 4. Jahrhundert v.Chr., über die
französischen Grammatiker des U.Jahrhunderts bis zu Noam Chomsky

reicht. Um es sehr grob zu formulieren, sind dieser Meinung
zufolge alle Sprachen im Kern identisch und die Unterschiede zwischen
ihnen äusserst oberflächlich. Anhänger dieser Position weisen die Idee

von der Hand, die Welt könne in anderen Sprachen anders aussehen.

Allerdings: Aristoteles kannte vermutlich keine andere Sprache ausser

der griechischen. Die «Universale Grammatik» der französischen

Grammatiker hingegen kommt auf unerklärliche Weise der französischen

Sprache auffällig nahe. Und auch bei Chomskys «angeborener
Universaler Grammatik» ist es sehr schwer zu übersehen, wie nah sie

der englischen Sprache kommt.

Auf der anderen Seite steht die «relativistische» Tradition. Diese

reicht bis zu Wilhelm von Humboldt ins 19. Jahrhundert zurück.
Ihm zufolge ist die Verschiedenheit der Sprachen eine Verschiedenheit
der «Weltansichten selbst». Mehr noch: die Sprache sei nicht Mittel,
die bereits erkannte Wahrheit darzustellen, sondern Möglichkeit, die

zuvor unerkannte Wahrheit überhaupt zu entdecken. Das Problematische

an den Argumenten des relativistischen Lagers ist ebenfalls recht



offensichtlich. Zwar würde niemand auf die Idee kommen, Wilhelm
von Humboldt einen Mangel an sprachlichem Weitblick vorzuwerfen.
Wenn es aber um Humboldts Behauptungen über den angeblichen
Einfluss der Muttersprache auf den Geist geht, dann dürfen wir ihm
sehr wohl Mangel an Klarheit vorwerfen. Zwar klingt das alles sehr

beeindruckend, wenn er uns erklärt, die Verschiedenheit der Sprachen
sei eine der «Weltansichten selbst», und jede Sprache habe ihre eigene
«innere Kraft», die die Sprecher zu verschiedenen Gedanken «anfeuert
und begeistert». Aber was bedeutet das genau?

Ist die Sprache ein Denkgefängnis?

In den 30er-Jahren des 20. Jahrhunderts versuchten Edward

Sapir and Benjamin Lee Whorf derartige Schlagwörter nun tatsächlich

mit konkretem Inhalt zu füllen. Hier ist eines ihrer beliebtesten

Beispiele. Wenn wir beobachten, wie sich ein Stein auf die Erde zu

bewegt, untergliedern wir dieses Ereignis in zwei getrennte Begriffe: in
den Stein und die Bewegung: «Der Stein fällt.» In manchen Indianersprachen

aber gibt es kein Verb, das unserem Verb «fallen» entspricht
und mit dem sich der Vorgang unabhängig von einem bestimmten
fallenden Objekt beschreiben lässt. Stattdessen verwendet man das

Verb «steinen», das jede Bewegung eines Steins bezeichnet. Was wir
in «Stein» und «fallen» zerlegen, wird dort als «es steint herab»
beschrieben. Daraus schloss Whorf, dass die Indianersprachen eine
«monistische Ansicht der Natur» erzwingen. Ihre Sprecher verstehen nicht
den Unterschied zwischen Gegenständen und Bewegung. Das klingt
alles sehr beeindruckend aber ist es wirklich zutreffend? Bedeutet die

Verschmelzung von Verb und Substantiv zwangsläufig, dass Sprecher
dieser Sprache keine getrennten Bilder von dem Geschehen und dem

Objekt im Kopf haben können?

Wir können das testen, wenn wir die Argumentation auf eine

vertrautere Sprache anwenden. Nehmen wir den deutschen Satz «es

regnet». Das Deutsche verhält sich hier wie eine Indianersprache. Denn
die Konstruktion «es regnet» ähnelt der Wendung «es steint herab».

Hier werden das Objekt, nämlich die Wassertropfen, und der Vorgang



des Fallens zu einem einzigen verbalen Begriff «regnen» vereint. So

verfahren aber nicht alle Sprachen. In meiner Muttersprache werden
der Gegenstand und der Vorgang sehr wohl auseinandergehalten, und

man sagt so etwas wie «Regen fällt». Demnach gibt es bei der Art und
Weise, in der Deutsch und meine Muttersprache das Ereignis des

Regnens ausdrücken, einen tiefgreifenden Unterschied. Aber heisst das,

dass Sie und ich deshalb Regen auf andere Weise wahrnehmen müssen?

Haben Sie das Gefühl, dass die Grammatik Ihrer Muttersprache Sie

daran hindert, den Unterschied zwischen der wässrigen Substanz und
dem Vorgang des Fallens zu verstehen? Oder sind die Unterschiede in
der Art und Weise, in der Sprachen die Idee des «Regnens» ausdrücken,

lediglich blosse Unterschiede in der grammatischen Organisation?

Der Trugschluss, welcher der Argumentation von Sapir und
Whorf zugrunde liegt, war die Annahme, dass unsere Muttersprache
ein Gefängnis ist, das die Konzepte und Unterscheidungen begrenzt,
die wir zu verstehen vermögen. Oder anders gesagt, der Fehlschluss

der «linguistischen Relativität» war die Annahme, dass wir uns nur
die Konzepte und Unterscheidungen vorstellen können, die in unserer
Sprache bereits vorhanden sind. Vielen Englischsprechern zum Beispiel
ist das deutsche Lehnwort «Schadenfreude» nicht bekannt. Trotzdem
fällt es ihnen nicht schwer, das Gefühl zu verstehen, dass man sich

am Unglück eines anderen Menschen weidet. Man könnte tausende

von solchen Beispielen anführen. Es gibt keinen einzigen Beweis dafür,
dass irgendeine Sprache ihren Sprechern verbietet, etwas Bestimmtes

zu denken oder zu verstehen.

Fassen wir eine erste Bilanz zusammen. Die beiden extremen
Positionen, die ich bisher vorgestellt habe, sind gleichermassen unhaltbar.

Auf der einen Seite sind Sprachen nicht alle gleich. Sie unterscheiden
sich voneinander grundlegend sowohl in ihren spezifischen Begriffen
als auch in ihrer strukturellen Organisation. Andererseits: Auch wenn
unterschiedliche Sprachen Dinge unterschiedlich ausdrücken, bedeutet

das nicht, dass unsere Muttersprache unsere Fähigkeit beschränkt und

uns daran hindert, Begriffe zu verstehen, die von Sprechern anderer

Sprachen verwendet werden.



Was gesagt werden muss

Wie finden wir also die vernünftige Mitte zwischen diesen beiden

Positionen? Ich glaube, dass wir die Idee nicht ganz verwerfen
dürfen, unsere Muttersprache könne Einfluss auf unser Denken haben.

Doch um den wahren Einfluss der Sprache auf das Denken zu
verstehen, müssen wir der Täuschung entkommen, dass die Sprache ein
Gefängnis für das Denken ist. Stattdessen müssen wir uns einer
grundlegenden Einsicht zuwenden, die ich in meinem Buch als das Boas-

Jakobson-Prinzip bezeichne. Der Anthropologe Franz Boas stammte
aus einer deutsch-jüdischen Familie aus Minden. Er wuchs in der besten

deutschen Wissenschaftstradition auf, bevor er gegen Ende des 19.

Jahrhunderts nach Amerika auswanderte. Er gilt als Vater der amerikanischen

Anthropologie und man darf sagen, auch der amerikanischen

Sprachwissenschaft.

1938 machte er eine scharfsinnige Beobachtung über die
Verschiedenheit der Sprachen, eine Beobachtung, die 20 Jahre später vom
russisch-amerikanischen Linguisten Roman Jakobson zu einer markigen

Maxime zusammengefasst wurde: «Sprachen unterscheiden sich

hauptsächlich durch das, was sie vermitteln müssen, und nicht durch
das, was sie vermitteln können.» Mit anderen Worten: Der entscheidende

Unterschied zwischen Sprachen liegt nicht darin, was jede Sprache

ihren Sprechern auszudrücken gestattet denn theoretisch könnte

jede Sprache alles zum Ausdruck bringen sondern in den Informationen,

zu deren Wiedergabe jede Sprache ihre Sprecher zwingt.

Jakobson führt das folgende Beispiel aus der Alltagssprache an:

Wenn ich auf Englisch sage «I spent yesterday evening with a neigh-
bour», dann können Sie sich durchaus die Frage stellen, ob ich mit
einem Mann oder mit einer Frau ausgegangen bin. Aber ich habe das

Recht, Ihnen höflich zu erklären, dass Sie das nichts angeht. Wenn wir
aber Deutsch sprechen, dann verfüge ich nicht über das Privileg, die

Dinge im Unklaren zu lassen, denn ich werde von der Sprache dazu

gezwungen, mich zwischen Nachbar oder Nachbarin zu entscheiden.

Deutsch zwingt mich also, Sie über das Geschlecht des Menschen, der



mich begleitet hat, zu informieren ob ich nun der Meinung wäre,
dass Sie das etwas angeht, oder nicht. Das bedeutet natürlich nicht,
dass Englischsprecher die Unterschiede zwischen Abenden, die man
mit Nachbarn, und solchen, die man mit Nachbarinnen verbringt,
nicht wahrnehmen. Ebenso wenig bedeutet es, dass Englischsprecher
den Unterschied nicht ausdrücken können, falls sie das wünschen sollten.

Es bedeutet nur, dass Englischsprecher nicht verpflichtet sind, das

Geschlecht anzugeben, jedes Mal wenn von dem Menschen aus dem
Nachbarhaus die Rede ist, während diese Verpflichtung für die Sprecher

mancher anderen Sprachen gewohnheitsmässig besteht.

Hingegen verpflichtet Sie das Englische durchaus, gewisse
Informationen zu nennen, die man in manchen anderen Sprachen dem

Zusammenhang überlassen kann. Wenn ich Ihnen auf Englisch von
einem Abendessen mit einem «neighbour» erzähle, dann muss ich
Ihnen vielleicht nicht das Geschlecht meiner Begleitperson mitteilen,
aber ich muss Ihnen auf jeden Fall ziemlich viel über die zeitliche

Einordnung des Geschehens erzählen: beispielsweise muss ich mich
zwischen we are dining (gerade jetzt) oder we dine (regelmässig),
zwischen we dined (einmal oder einige Male in der Vergangenheit) und
we have been dining (öfters, über eine lange Zeitspanne) entscheiden.

Das Deutsche ist ebenso imstande, solche feinen Unterscheidungen zu
machen, aber es verpßichtet seine Sprecher nicht, diese Unterscheidungen

gewohnheitsmässig zu treffen.

Es scheint mir, dass das Boas-Jakobson-Prinzip der Schlüssel

ist, mit dem sich die tatsächlichen Auswirkungen einer bestimmten

Sprache auf das Denken enthüllen lassen. Wenn verschiedene Sprachen

den Geist ihrer Sprecher auf unterschiedliche Weise beeinflussen,
dann nicht wegen der Dinge, die jede Sprache angeblich den Menschen

zu denken gestattet, sondern vielmehr ist der Einfluss eine Folge des

Umstands, dass Menschen von Kindesbeinen an gewohnheitsmässig
bestimmte Ausdrucksweisen verwenden. Denn schliesslich können
sich Sprachgewohnheiten zu geistigen Gewohnheiten verfestigen, die

uns über das Sprechen hinaus beeinflussen und die Konsequenzen für
unsere Denkweise und Wahrnehmung der Welt haben können. Wenn



unsere Sprache uns dazu zwingt, zum Beispiel, auf gewisse Aspekte der

Erfahrung gewohnheitsmässig achtzugeben, dann kann diese Notwendigkeit

uns trainieren, ein besonderes Gespür oder eine Sensibilität für
bestimmte Details zu entwickeln, und sie kann bestimmte Arten von

Erinnerung und Assoziation fördern.

Wie weiblich ist eine Brücke?

In meinem Buch bespreche ich einige Beispiele, bei denen in
den letzten Jahren experimentell nachgewiesen werden konnte, dass

solche Sprachgewohnheiten einen Einfluss auf die Wahrnehmung
ihrer Sprecher ausübten. Eines dieser Beispiele betrifft das Genus oder das

grammatische Geschlecht unbelebter Objekte. Wer eine Sprache wie
Deutsch als Fremdsprache lernt, hört häufig, man solle der Tatsache,

dass Brücken weiblichen und Schlüssel männlichen Geschlechts sind,
keine weitere Bedeutung beimessen. Es handle sich lediglich um eine

grammatische Eigenheit, so wird uns gesagt, die für Muttersprachler
keine tiefgreifende Bedeutung habe.

Natürlich ist es richtig, dass kein Deutschsprecher tatsächlich

glaubt, Brücken seien biologisch betrachtet weiblich. Und dennoch
haben eine ganze Reihe unterschiedlicher Experimente empirisch
gezeigt, dass das grammatische Geschlecht der unbelebten Gegenstände

in der eigenen Muttersprache die alltäglichen Assoziationen färbt, die

Sprecher mit diesen Gegenständen in Verbindung bringen. So tendieren

Deutschsprecher beispielsweise dazu, Brücken eher «weiblich»
konnotierte Attribute zuzuschreiben (schmal, elegant), während Spanischsprecher,

für die Brücken grammatisch männlich sind, sie häufiger mit
eher männlich besetzten Attributen in Verbindung bringen, wie kräftig.

Ein anderes Beispiel für den Einfluss der Sprache auf die

Wahrnehmung ist die Sprache der Farbe, die ich bereits erwähnt habe. Nehmen

wir die Farben Grün und Blau, zum Beispiel. Viele Sprachen der

Welt trennen nicht zwischen Grün und Blau und betrachten sie als

Schattierungen einer einzigen Farbe, mit einem einzigen Namen. Wenn
aber eine Sprache wie Deutsch oder Englisch uns dazu trainiert, diese



zwei Farben doch als unterschiedliche Begriffe auseinanderzuhalten,
dann erhöht diese Gewohnheit unsere Empfindlichkeit gegenüber diesen

Farben im Vergleich zu Menschen, deren Muttersprache nur einen

einzigen Namen für Grün und Blau verwendet. Anders gesagt: In den

letzten Jahren haben Forscher empirisch nachweisen können, dass die

Sprache unsere Wahrnehmung trainiert, den Unterschied zwischen
manchen Farben zu übertreiben.

Die Macht der Sprachgewohnheit

In all diesen Fällen geht es um die Macht der Gewohnheit, nicht

um ein Gefängnis. Es geht nicht darum, dass unsere Muttersprache
uns davon abhält, Unterscheidungen und Konzepte anderer Sprachen

zu verstehen oder wahrnehmen zu können. Wenn eine Sprache keine

Unterscheidung zwischen Grün und Blau macht, zum Beispiel, bedeutet

das nicht, dass ihre Sprecher farbenblind sind. Wenn eine Sprache

uns zwingt, über Brücken zu sprechen, als wären sie Frauen, bedeutet

das nicht, dass wir ausserstande sind zu verstehen, dass unbelebte

Objekte kein biologisches Geschlecht haben. Und dennoch können die

Sprechgewohnheiten, die uns von jungen Jahren an eingebläut wurden,
entscheidenden Einfluss auf unser Denken und unsere Wahrnehmung
ausüben.

Man darf die Macht der Gewohnheit nicht unterschätzen. Denken

wir beispielsweise an das Autofahren. Obwohl die theoretischen

Prinzipien hier eigentlich sehr einfach sind, fällt das Fahren Anfängern
schwer. Das liegt vor allem daran, dass es ihnen an Übung mangelt.
Nach 100 Übungsstunden werden Reflexe trainiert, in einer bestimmten

Weise zu agieren; die Muskeln werden trainiert, in einer bestimmten

Weise zusammenzuspielen; die Wahrnehmung wird trainiert, auf
bestimmten Details im Sichtfeld ständig zu achten. Eine Aktivität, die

am Anfang sehr schwierig erschien, verwandelt sich durch die
Gewohnheit in eine ganz mühelose und fast automatische Fähigkeit.

Die Gewohnheiten unserer Muttersprache werden nicht erst mit
18 Jahren geprägt, sondern von Geburt an. Sie werden nicht nur in



100 Stunden Übung gefestigt und verstärkt, sondern in Tausenden und
Abertausenden von Stunden. Ihre Macht ist deswegen potenziell umso
grösser. Diese intensive Übung kann beispielsweise das beeinflussen,

was wir durch Gewohnheit für natürlich halten, die Übung kann unsere

Empfindlichkeit für bestimmte Aspekte der Wahrnehmung erhöhen.
Sie kann auch unser Gedächtnis für bestimmte Aspekte der Erfahrung
verfeinern und unsere Ketten von Assoziationen prägen.

Die Beispiele, die ich angeführt habe, betreffen die einfachsten

Wahrnehmungen in unserem Alltag. Dies ist nicht weiter erstaunlich,

hat sich doch die Forschung der letzten Jahre zunächst auf diese

grundsätzlichen Fragen von Wahrnehmung beschränkt. Denn solche

Phänomene lassen sich in einem psycholinguistischen Labor messen
und untersuchen. Wir können uns aber natürlich auch fragen, ob der
Einfluss einer bestimmten Sprache und der kulturellen Gewohnheiten

im Allgemeinen auch eine Auswirkung darauf hat, wie wir höhere

intellektuelle Betätigungen angehen wie wir Wissenschaft betreiben,

zum Beispiel, oder wie wir Forschung durchführen. Solche Fragen sind

meines Wissens noch nicht ernsthaft in einem Labor untersucht worden.

Es wäre aber erstaunlich, wenn die Gewohnheiten, die uns durch

unsere Sprache und durch unsere Kultur eingeprägt wurden, keinen
Einfluss darauf hätten, wie wir komplizierte intellektuelle Fragen angehen,

beispielsweise wie wir Forschung betreiben.

«Zusammenfassend lässt sich sagen .»

Um deutlich zu machen, was ich damit meine, möchte ich ein
kurzes Gedankenexperiment durchführen. Nehmen wir an, Sie bekämen

ein Buch in die Hände, das aus welchem Grunde auch immer sehr

beschädigt ist. Vielleicht ist es ins Wasser gefallen. Dem Aussehen nach

scheint es ein wissenschaftliches Buch gewesen zu sein und nicht
etwa ein Roman. Aber die Tinte ist überall verschwommen, und der

Text ist völlig unlesbar. Sie kennen weder Titel noch Autor, nicht einmal

das Thema. Sie blättern durch die nassen Seiten und versuchen
verzweifelt, zumindest ein paar Wörter zu finden, die Ihnen irgendetwas
über das Buch verraten könnten. Schliesslich könnte ein einziges Wort



ausreichen, Ihnen wenigstens zu sagen, ob es ein Buch über Physik
oder Wirtschaft, über Linguistik oder Geschichte ist. Aber alles scheint

umsonst. Sie blättern durch, Seite um Seite, aber auf dem Papier nichts
als eine schwarze Suppe. Schweren Herzens sind Sie schon geneigt
aufzugeben. Doch da finden Sie, fast am Ende des Buches, eine einzige
Seite, an deren letzter Ecke ein paar Wörter stehen, die doch nicht völlig

verwischt sind. In aufgeregter Vorfreude darauf, vielleicht endlich
einen Hinweis zu bekommen, worum es sich bei dem Buch handeln
könnte, greifen Sie nach einer Lupe und untersuchen vorsichtig die

Spuren auf dem Papier. Mit grosser Mühe gelingt es Ihnen schliesslich,

ganze vier Wörter zu lesen. Diese Wörter lauten: «zusammenfassend
lässt sich sagen».

Nun, Sie sind leider vollkommen gescheitert, sagen Sie

vielleicht denn Sie wissen immer noch gar nichts über dieses Buch. Aber

stimmt das wirklich? Wissen wir wirklich nichts? Ich würde das jetzt
nicht mehr behaupten. Denn obwohl wir das Thema nicht kennen,
können wir doch ziemlich viel über die Vorgehensweise vermuten, in
der der unbekannte Autor dieses unbekannte Thema behandelt.

Wenn ich in einem Buch auf die Worte «zusammenfassend lässt

sich sagen» stosse, entstehen in meinem Kopf eine ganze Reihe von

Erwartungen darüber, wie der Gegenstand des Buches behandelt wird,
selbst wenn ich das, was ansonsten in diesem Buch steht, noch nicht
gesehen habe. So habe ich beispielsweise ziemlich klare Vorstellungen

davon, wie der Autor den Gegenstand methodisch einführt und
wie er oder sie die grundlegenden Vorannahmen und Axiome darlegt,
darüber, wie er sich mit früheren Forschungsmeinungen zum Thema

kritisch auseinandersetzt, darüber, wie er die logische Folge seiner

Argumentation aufbaut und wie er Schlussfolgerungen zieht. Es genügt
schon, dass ich diese vier Wörter sehe, damit in mir die Erwartung
entsteht, dass in all diesen Punkten das Buch sehr wahrscheinlich anders

verfährt als Bücher aus der angelsächsischen oder der französischen
Wissenschaftstradition. Und in der Regel werden solche Erwartungen
auch erfüllt. Kurz gesagt: Ich möchte meine Behauptung wiederholen,
die vor einer Weile vielleicht merkwürdig scheinen mochte, dass wir



bereits einiges über unser mysteriöses Buch wissen, auch wenn wir
noch nicht einmal seinen Gegenstand kennen.

Sternmarsch zur Wissenschaft

Natürlich bedeutet dies nicht, dass unser wertvolles Buch

irgendetwas enthält, das ausschliesslich auf Deutsch geschrieben oder
ausschliesslich von Deutschsprechern verstanden werden könnte. Was

immer in unserem Buch gestanden haben mag: Wäre es von
wissenschaftlicher Bedeutung, dann müsste es ins Englische, Französische

oder Chinesische zu übersetzen sein. Denn alles, was wert ist, gesagt

zu werden, muss in jeder Sprache gesagt werden können. Was die
Wissenschaft anbelangt, ist das zweifelsohne der Fall.

Und trotzdem: Die Art, wie der Autor sein Thema in diesem

Buch behandelte, war ganz sicher von einer ganzen Bandbreite von
kulturellen und wissenschaftlichen Konventionen und Gewohnheiten

geprägt, und diese sind allesamt aufs engste mit der Sprache verbunden,

in der dieses Buch verfasst wurde.

Ich möchte hier natürlich nicht auf die Frage eingehen, ob
Bücher, die ihre Gegenstände auf eine ähnliche Art wie unser Buch

behandeln, zwangsläufig besser oder schlechter sind als Bücher aus

anderen kulturellen Traditionen. Eine solche Frage hat meiner Meinung
nach keinen Sinn, denn wie jedermann weiss, oder zumindest jeder,
der Monographien aus verschiedenen kulturellen Traditionen gelesen

hat, haben alle ihre Vor- und Nachteile. Es besteht kein Zweifel daran,
dass die Wissenschaft in der Vergangenheit gerade dadurch bereichert

wurde, dass dieselben Gegenstände von Autoren aus unterschiedlichen
kulturellen Traditionen behandelt worden sind. Und genau aus diesem
Grunde wäre es ein ausserordentlicher Verlust für die Wissenschaft

und für die Forschung, wenn in Zukunft keine Bücher mehr geschrieben

würden, die mit den Worten enden: «zusammenfassend lässt sich

sagen».


	Übersetzbar, aber unersetzlich : warum die Welt in anderen Sprachen anders aussieht

