Zeitschrift: Sprachspiegel : Zweimonatsschrift
Herausgeber: Schweizerischer Verein fur die deutsche Sprache

Band: 70 (2014)

Heft: 6

Artikel: Ubersetzbar, aber unersetzlich : warum die Welt in anderen Sprachen
anders aussieht

Autor: Deutscher, Guy

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-422113

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-422113
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

162

Sprachspiegel
Heft 6 — 2014

Ubersetzbar, aber unersetzlich

Warum die Welt in anderen Sprachen anders aussieht

Von Guy Deutscher'

Es' ist eine alte Debatte. Auf der einen Seite steht die alther-
gebrachte Maxime, alles, was wert ist, gesagt zu werden, mtisse in jeder
Sprache gesagt werden kénnen — umso mehr dann, wenn es sich um
die Wissenschaft handelt, die den Anspruch erhebt, universelle Wahr-
heiten zu erfassen. Demgegeniiber steht ein immer wieder anzutreffen-
der Gedanke, dessen wohl inspirierteste Formulierung von Wilhelm von
Humboldt stammt, namlich, dass die Verschiedenheit der Sprachen nicht
nur eine von «Schallen und Zeichen», sondern eine der « Weltansichten
selbst» sel.

Als ich 15 Jahre alt war, betrat ich zum ersten Mal die Rium-
lichkeiten des Goethe-Instituts in Tel Aviv. Meinem vielversprechenden
Nachnamen zum Trotz konnte ich kein Wort Deutsch und begann also
mit einem Intensivkurs der Grundstufe I. Viermal in der Woche kam
ich nach der Schule ins Goethe-Institut, um in den Genuss der Fein-
heiten der deutschen Grammatik zu kommen. Ich muss gestehen, es
war damals nicht in erster Linie die glanzvolle Tradition der deutschen
Wissenschaft, die mich in das Goethe-Institut lockte. Es waren cher
die Lieder von Schubert und Schumann. Aber naturlich kam mir die
Fihigkeit, Deutsch zu lesen, bei meiner wissenschaftlichen Arbeit in
spateren Jahren zugute.

Mein letztes Buch «Im Spiegel der Sprache. Warum die Welt in
anderen Sprachen anders aussieht» (C.H.Beck, Miinchen 2010) be-

I Der israelische Linguist und Buchautor Dr. Guy Deutscher arbeitet vorwiegend in England.
Der vorliegende Text, urspringlich ein Tagungsreferat, ist in folgendemn Buch erschienen:
Goethe-Institut/DAAD/IDS (Hrsg): Deutsch in den Wissenschafien. Beitrige zu Status und
Perspektiven der Wissenschafissprache Deutsch. Klett-Langenscheidt, Manchen 2013.
Rezension im «Sprachspiegel» 1/2014, S. 25, www.sprachlust.ch/Was/Buchl.
Abdruck mit Genehmigung des Verlags, Titel und Zwischentitel von der Redaktion.



schéftigt sich mit der Frage, was wir in unserer Sprache sehen, wenn
wir sie dem Geist als Spiegel vorhalten: die menschliche Natur oder die
kulturellen Konventionen unserer Gesellschaft. Ich habe dieses Thema
zundchst anhand eines bestimmten Beispiels untersucht, anhand der
Sprache der Farbe. Ist die Art und Weise, in der die Sprache dem Farb-
raum Begriffe zuordnet, ein Diktat der Natur? Sind die Begriffe «blau»
oder «griin» universale Konstanten des Menschengeschlechts, oder
handelt es sich dabei um willkirliche kulturelle Konventionen? Wie ich
schon aus dem Studium zu wissen glaubte, fing diese Debatte 1968 an,
und zwar mit einer spektakuldren Entdeckung von zwei Wissenschaft-
lern aus Berkeley, die dusserst iiberraschende Gesetzmassigkeiten und
Ahnlichkeiten in den Farbbegriffen aller Sprachen aufgezeigt haben.

Das Farbenrad neu erfinden

Als ich aber anfing, nidher zu recherchieren, machte ich eine
eigene kleine Entdeckung, die mich zumindest ziemlich erstaunte. Ich
fand namlich heraus, dass die bahnbrechenden Erkenntnisse von 1968
fast wortwortlich Erkenntnisse wiederholten, die ein volles Jahrhundert
vorher in Frankfurt am Main gemacht worden waren und wihrend der
Versammlung deutscher Naturforscher und Arzte von 1867 bekannt-
gegeben wurden. Mehr noch: Es stellte sich heraus, dass wahrend der
letzten Jahrzehnte des 19.Jahrhunderts eine lange und hitzige Kont-
roverse tobte, iiber nichts anderes als die Sprache der Farbe. In dieser
Kontroverse wurden viele der Erkenntnisse gewonnen, die 100 Jahre
spater als neue Durchbriiche prasentiert worden sind.

Auf unerklirliche Weise aber ist diese ganze Debatte des 19. Jahr-
hunderts, mitsamt den gewonnenen Erkenntnissen, nach dem Ersten
Weltkrieg vollig in Vergessenheit geraten. Wie konnte eine ganze Diszi-
plin in eine solche kollektive Amnesie versinken? In meinem Buch habe
ich versucht, ein paar Erklarungen daftir zu formulieren. Die Grin-
de, die ich nannte, haben mit den seismischen Verschiebungen in der
Weltanschauung zu tun, welche die Humanwissenschaften am Anfang
des 20.Jahrhunderts durchmachten. Es gibt aber einen zusatzlichen
Grund. Obwohl die Debatte tiber die Sprache der Farbe in England an-

163

Hefr 6 = 2014

Sprachspicgel



164

Sprachspiegel
Heft 6 — 2014

fing, begann sie bald von deutschen Wissenschaftlern dominiert — und
deswegen grosstenteils auf Deutsch ausgetragen — zu werden. Dieses
Material liegt meist nicht in Ubersetzungen vor. In Amerika, das im
letzten Jahrhundert das Zentrum linguistischer und anthropologischer
Wissenschaft darstellte, war die Debatte des 19.Jahrhunderts ganz ein-
fach nicht zuganglich.

Ist es tatsachlich von Belang, in welcher Sprache wir sprechen,
schreiben oder forschen? Sind unterschiedliche Sprachen lediglich un-
terschiedliche Kleider fiir genau denselben Gedankenprozess oder liegt
in diesem Unterschied mehr verborgen?

Universalisten kontra Relativisten

Es gibt zwei Denkrichtungen, die auf diese Fragen gegenteilige
Antworten gegeben haben: Auf der einen Seite steht die universalisti-
sche Tradition, die von Aristoteles im 4. Jahrhundert v. Chr., Gber die
franzosischen Grammatiker des 17. Jahrhunderts bis zu Noam Chom-
sky reicht. Um es sehr grob zu formulieren, sind dieser Meinung zu-
folge alle Sprachen im Kern identisch und die Unterschiede zwischen
ihnen dusserst oberflachlich. Anhdnger dieser Position weisen die Idee
von der Hand, die Welt konne in anderen Sprachen anders aussehen.
Allerdings: Aristoteles kannte vermutlich keine andere Sprache aus-
ser der griechischen. Die «Universale Grammatik» der franzésischen
Grammatiker hingegen kommt auf unerklirliche Weise der franzosi-
schen Sprache auffillig nahe. Und auch bei Chomskys «angeborener
Universaler Grammatik» ist es sehr schwer zu tibersehen, wie nah sie
der englischen Sprache kommut.

Auf der anderen Seite steht die «relativistische» Tradition. Die-
se reicht bis zu Wilhelm von Humboldt ins 19. Jahrhundert zurtck.
Ihm zufolge ist die Verschiedenheit der Sprachen eine Verschiedenheit
der «Weltansichten selbst». Mehr noch: die Sprache sei nicht Mittel,
die bereits erkannte Wahrheit darzustellen, sondern Moglichkeit, die
zuvor unerkannte Wahrheit tiberhaupt zu entdecken. Das Problemati-
sche an den Argumenten des relativistischen Lagers ist ebenfalls recht



offensichtlich. Zwar wirde niemand auf die Idee kommen, Wilhelm
von Humboldt einen Mangel an sprachlichem Weitblick vorzuwerfen.
Wenn es aber um Humboldts Behauptungen tber den angeblichen
Einfluss der Muttersprache auf den Geist geht, dann dirfen wir ihm
sehr wohl Mangel an Klarheit vorwerfen. Zwar klingt das alles sehr
beeindruckend, wenn er uns erklart, die Verschiedenheit der Sprachen
sei eine der «Weltansichten selbst», und jede Sprache habe ihre eigene
«innere Kraft», die die Sprecher zu verschiedenen Gedanken «anfeuert
und begeistert». Aber was bedeutet das genau?

Ist die Sprache ein Denkgefingnis?

In den 30er-Jahren des 20. Jahrhunderts versuchten Edward
Sapir and Benjamin Lee Whorf derartige Schlagwérter nun tatsich-
lich mit konkretem Inhalt zu fiillen. Hier ist eines ihrer beliebtesten
Beispicle. Wenn wir beobachten, wie sich ein Stein auf die Erde zu
bewegt, untergliedern wir dieses Ereignis in zwei getrennte Begriffe: in
den Stein und die Bewegung: «Der Stein fillt.» In manchen Indianer-
sprachen aber gibt es kein Verb, das unserem Verb «fallen» entspricht
und mit dem sich der Vorgang unabhangig von einem bestimmten
fallenden Objekt beschreiben ldsst. Stattdessen verwendet man das
Verb «steinen», das jede Bewegung eines Steins bezeichnet. Was wir
in «Stein» und «fallen» zerlegen, wird dort als «es steint herab» be-
schrieben. Daraus schloss Whorf, dass die Indianersprachen eine «mo-
nistische Ansicht der Natur» erzwingen. Ihre Sprecher verstehen nicht
den Unterschied zwischen Gegenstanden und Bewegung. Das klingt
alles sehr beeindruckend — aber ist es wirklich zutreffend? Bedeutet die
Verschmelzung von Verb und Substantiv zwangslaufig, dass Sprecher
dieser Sprache keine getrennten Bilder von dem Geschehen und dem
Objekt im Kopf haben kénnen?

Wir kénnen das testen, wenn wir die Argumentation auf eine
vertrautere Sprache anwenden. Nehmen wir den deutschen Satz «es
regnet». Das Deutsche verhdlt sich hier wie eine Indianersprache. Denn
die Konstruktion «es regnet» dhnelt der Wendung «es steint herab».
Hier werden das Objekt, ndmlich die Wassertropfen, und der Vorgang

165

Hefr 6 = 2014

Sprachspicgel



166

Sprachspiegel
Heft 6 — 2014

des Fallens zu einem einzigen verbalen Begriff «regnen» vereint. So
verfahren aber nicht alle Sprachen. In meiner Muttersprache werden
der Gegenstand und der Vorgang sehr wohl auseinandergehalten, und
man sagt so etwas wie «Regen fallt». Demnach gibt es bei der Art und
Weise, in der Deutsch und meine Muttersprache das Ereignis des Reg-
nens ausdriicken, einen tiefgreifenden Unterschied. Aber heisst das,
dass Sie und ich deshalb Regen auf andere Weise wahrnehmen miis-
sen? Haben Sie das Gefiihl, dass die Grammatik Ihrer Muttersprache Sie
daran hindert, den Unterschied zwischen der wassrigen Substanz und
dem Vorgang des Fallens zu verstehen? Oder sind die Unterschiede in
der Art und Weise, in der Sprachen die Idee des «Regnens» ausdriicken,
lediglich blosse Unterschiede in der grammatischen Organisation?

Der Trugschluss, welcher der Argumentation von Sapir und
Whorf zugrunde liegt, war die Annahme, dass unsere Muttersprache
ein Gefdngnis ist, das die Konzepte und Unterscheidungen begrenzt,
die wir zu verstehen vermogen. Oder anders gesagt, der Fehlschluss
der «linguistischen Relativitat» war die Annahme, dass wir uns nur
die Konzepte und Unterscheidungen vorstellen konnen, die in unserer
Sprache bereits vorhanden sind. Vielen Englischsprechern zum Beispiel
ist das deutsche Lehnwort «Schadenfreude» nicht bekannt. Trotzdem
fallt es ihnen nicht schwer, das Gefuhl zu verstehen, dass man sich
am Unglick eines anderen Menschen weidet. Man koénnte tausende
von solchen Beispielen anfiihren. Es gibt keinen einzigen Beweis dafiir,
dass irgendeine Sprache ihren Sprechern verbietet, etwas Bestimmtes
zu denken oder zu verstehen.

Fassen wir eine erste Bilanz zusammen. Die beiden extremen Po-
sitionen, die ich bisher vorgestellt habe, sind gleichermassen unhaltbar.
Auf der einen Seite sind Sprachen nicht alle gleich. Sie unterscheiden
sich voneinander grundlegend sowohl in ihren spezifischen Begriffen
als auch in ihrer strukturellen Organisation. Andererseits: Auch wenn
unterschiedliche Sprachen Dinge unterschiedlich ausdriicken, bedeutet
das nicht, dass unsere Muttersprache unsere Fiahigkeit beschrankt und
uns daran hindert, Begriffe zu verstehen, die von Sprechern anderer
Sprachen verwendet werden.



Was gesagt werden muss

Wie finden wir also die verntinftige Mitte zwischen diesen bei-
den Positionen? Ich glaube, dass wir die Idee nicht ganz verwerfen
diirfen, unsere Muttersprache kénne Einfluss auf unser Denken haben.
Doch um den wahren Einfluss der Sprache auf das Denken zu ver-
stehen, missen wir der Tauschung entkommen, dass die Sprache ein
Gefdngnis fiir das Denken ist. Stattdessen miissen wir uns einer grund-
legenden Einsicht zuwenden, die ich in meinem Buch als das Boas-
Jakobson-Prinzip bezeichne. Der Anthropologe Franz Boas stammte
aus einer deutsch-jidischen Familie aus Minden. Er wuchs in der bes-
ten deutschen Wissenschaftstradition auf, bevor er gegen Ende des 19.
Jahrhunderts nach Amerika auswanderte. Er gilt als Vater der amerika-
nischen Anthropologie und man darf sagen, auch der amerikanischen
Sprachwissenschaft.

1938 machte er eine scharfsinnige Beobachtung tber die Ver-
schiedenheit der Sprachen, eine Beobachtung, die 20 Jahre spater vom
russisch-amerikanischen Linguisten Roman Jakobson zu einer marki-
gen Maxime zusammengefasst wurde: «Sprachen unterscheiden sich
hauptsachlich durch das, was sie vermitteln miissen, und nicht durch
das, was sie vermitteln kénnen.» Mit anderen Worten: Der entschei-
dende Unterschied zwischen Sprachen liegt nicht darin, was jede Spra-
che ihren Sprechern auszudriicken gestattet — denn theoretisch kénnte
jede Sprache alles zum Ausdruck bringen —, sondern in den Informati-
onen, zu deren Wiedergabe jede Sprache ihre Sprecher zwingt.

Jakobson fihrt das folgende Beispiel aus der Alltagssprache an:
Wenn ich auf Englisch sage «I spent yesterday evening with a neigh-
bour», dann kénnen Sie sich durchaus die Frage stellen, ob ich mit
einem Mann oder mit einer Frau ausgegangen bin. Aber ich habe das
Recht, Ihnen hoflich zu erklaren, dass Sie das nichts angeht. Wenn wir
aber Deutsch sprechen, dann verftige ich nicht tiber das Privileg, die
Dinge im Unklaren zu lassen, denn ich werde von der Sprache dazu
gezwungen, mich zwischen Nachbar oder Nachbarin zu entscheiden.
Deutsch zwingt mich also, Sie tiber das Geschlecht des Menschen, der

167

Hefr 6 = 2014

Sprachspicgel



168

Sprachspiegel
Heft 6 — 2014

mich begleitet hat, zu informieren — ob ich nun der Meinung wire,
dass Sie das etwas angeht, oder nicht. Das bedeutet nattirlich nicht,
dass Englischsprecher die Unterschiede zwischen Abenden, die man
mit Nachbarn, und solchen, die man mit Nachbarinnen verbringt,
nicht wahrnehmen. Ebenso wenig bedeutet es, dass Englischsprecher
den Unterschied nicht ausdriicken konnen, falls sie das wunschen soll-
ten. Es bedeutet nur, dass Englischsprecher nicht verpflichtet sind, das
Geschlecht anzugeben, jedes Mal wenn von dem Menschen aus dem
Nachbarhaus die Rede ist, wahrend diese Verpflichtung fiir die Spre-
cher mancher anderen Sprachen gewohnheitsmassig besteht.

Hingegen verpflichtet Sie das Englische durchaus, gewisse In-
formationen zu nennen, die man in manchen anderen Sprachen dem
Zusammenhang tberlassen kann. Wenn ich Thnen auf Englisch von
einem Abendessen mit einem «neighbour» erzahle, dann muss ich
Ihnen vielleicht nicht das Geschlecht meiner Begleitperson mitteilen,
aber ich muss Thnen auf jeden Fall ziemlich viel iber die zeitliche
Einordnung des Geschehens erzahlen: beispielsweise muss ich mich
zwischen we are dining (gerade jetzt) oder we dine (regelmassig), zwi-
schen we dined (einmal oder einige Male in der Vergangenheit) und
we have been dining (6fters, tber eine lange Zeitspanne) entscheiden.
Das Deutsche ist ebenso imstande, solche feinen Unterscheidungen zu
machen, aber es verpflichtet seine Sprecher nicht, diese Unterscheidun-
gen gewohnheitsmdssig zu treffen.

Es scheint mir, dass das Boas-Jakobson-Prinzip der Schlissel
ist, mit dem sich die tatsachlichen Auswirkungen einer bestimmten
Sprache auf das Denken enthiillen lassen. Wenn verschiedene Spra-
chen den Geist ihrer Sprecher auf unterschiedliche Weise beeinflussen,
dann nicht wegen der Dinge, die jede Sprache angeblich den Menschen
zu denken gestattet, sondern vielmehr ist der Einfluss eine Folge des
Umstands, dass Menschen von Kindesbeinen an gewohnheitsmassig
bestimmte Ausdrucksweisen verwenden. Denn schliesslich kénnen
sich Sprachgewohnheiten zu geistigen Gewohnheiten verfestigen, die
uns tber das Sprechen hinaus beeinflussen und die Konsequenzen fir
unsere Denkweise und Wahrnehmung der Welt haben kénnen. Wenn



unsere Sprache uns dazu zwingt, zum Beispiel, auf gewisse Aspekte der
Erfahrung gewohnheitsmaéssig achtzugeben, dann kann diese Notwen-
digkeit uns trainieren, ein besonderes Gespiir oder eine Sensibilitdt fiir
bestimmte Details zu entwickeln, und sie kann bestimmte Arten von
Erinnerung und Assoziation férdern.

Wie weiblich ist eine Brucke?

In meinem Buch bespreche ich einige Beispiele, bei denen in
den letzten Jahren experimentell nachgewiesen werden konnte, dass
solche Sprachgewohnheiten einen Einfluss auf die Wahrnehmung ih-
rer Sprecher austibten. Eines dieser Beispiele betriftt das Genus oder das
grammatische Geschlecht unbelebter Objekte. Wer eine Sprache wie
Deutsch als Fremdsprache lernt, hért hiaufig, man solle der Tatsache,
dass Bricken weiblichen und Schliissel mannlichen Geschlechts sind,
keine weitere Bedeutung beimessen. Es handle sich lediglich um eine
grammatische Eigenheit, so wird uns gesagt, die fir Muttersprachler
keine tiefgreifende Bedeutung habe.

Nattirlich ist es richtig, dass kein Deutschsprecher tatsachlich
glaubt, Briicken seien biologisch betrachtet weiblich. Und dennoch
haben eine ganze Reihe unterschiedlicher Experimente empirisch ge-
zeigt, dass das grammatische Geschlecht der unbelebten Gegenstande
in der eigenen Muttersprache die alltiglichen Assoziationen farbt, die
Sprecher mit diesen Gegenstanden in Verbindung bringen. So tendieren
Deutschsprecher beispielsweise dazu, Bricken eher «weiblich» kon-
notierte Attribute zuzuschreiben (schmal, elegant), wahrend Spanisch-
sprecher, fir die Briicken grammatisch mannlich sind, sie hiufiger mit
cher mannlich besetzten Attributen in Verbindung bringen, wie kraftig.

Ein anderes Beispiel fiir den Einfluss der Sprache auf die Wahr-
nehmung ist die Sprache der Farbe, die ich bereits erwdhnt habe. Neh-
men wir die Farben Grin und Blau, zum Beispiel. Viele Sprachen der
Welt trennen nicht zwischen Griin und Blau und betrachten sie als
Schattierungen einer einzigen Farbe, mit einem einzigen Namen. Wenn
aber eine Sprache wie Deutsch oder Englisch uns dazu trainiert, diese

169

Hefr 6 = 2014

Sprachspicgel



170

Sprachspiegel
Heft 6 — 2014

zwei Farben doch als unterschiedliche Begriffe auseinanderzuhalten,
dann erhoht diese Gewohnheit unsere Empfindlichkeit gegentiber die-
sen Farben im Vergleich zu Menschen, deren Muttersprache nur einen
einzigen Namen fiir Griin und Blau verwendet. Anders gesagt: In den
letzten Jahren haben Forscher empirisch nachweisen konnen, dass die
Sprache unsere Wahrnehmung trainiert, den Unterschied zwischen
manchen Farben zu tibertreiben.

Die Macht der Sprachgewohnheit

In all diesen Fallen geht es um die Macht der Gewohnheit, nicht
um ein Gefdngnis. Es geht nicht darum, dass unsere Muttersprache
uns davon abhalt, Unterscheidungen und Konzepte anderer Sprachen
zu verstehen oder wahrnehmen zu kénnen. Wenn eine Sprache keine
Unterscheidung zwischen Griin und Blau macht, zum Beispiel, bedeu-
tet das nicht, dass ihre Sprecher farbenblind sind. Wenn eine Sprache
uns zwingt, tiber Bricken zu sprechen, als waren sie Frauen, bedeu-
tet das nicht, dass wir ausserstande sind zu verstehen, dass unbelebte
Objekte kein biologisches Geschlecht haben. Und dennoch kénnen die
Sprechgewohnheiten, die uns von jungen Jahren an eingeblaut wurden,
entscheidenden Einfluss auf unser Denken und unsere Wahrnehmung
ausiiben.

Man darf die Macht der Gewohnheit nicht unterschitzen. Den-
ken wir beispielsweise an das Autofahren. Obwohl die theoretischen
Prinzipien hier eigentlich sehr einfach sind, fillt das Fahren Anfangern
schwer. Das liegt vor allem daran, dass es ihnen an Ubung mangelt.
Nach 100 Ubungsstunden werden Reflexe trainiert, in einer bestimm-
ten Weise zu agieren; die Muskeln werden trainiert, in einer bestimm-
ten Weise zusammenzuspielen; die Wahrnehmung wird trainiert, auf
bestimmten Details im Sichtfeld stindig zu achten. Eine Aktivitdt, die
am Anfang sehr schwierig erschien, verwandelt sich durch die Ge-
wohnheit in eine ganz mithelose und fast automatische Fahigkeit.

Die Gewohnheiten unserer Muttersprache werden nicht erst mit
18 Jahren gepragt, sondern von Geburt an. Sie werden nicht nur in



100 Stunden Ubung gefestigt und verstirkt, sondern in Tausenden und
Abertausenden von Stunden. Ihre Macht ist deswegen potenziell umso
grosser. Diese intensive Ubung kann beispielsweise das beeinflussen,
was wir durch Gewohnheit {lir nattirlich halten, die Ubung kann unse-
re Empfindlichkeit fiir bestimmte Aspekte der Wahrnehmung erhéhen.
Sie kann auch unser Gedéachtnis fir bestimmte Aspekte der Erfahrung
verfeinern und unsere Ketten von Assoziationen pragen.

Die Beispiele, die ich angeftihrt habe, betreffen die einfachsten
Wahrnehmungen in unserem Alltag. Dies ist nicht weiter erstaun-
lich, hat sich doch die Forschung der letzten Jahre zundchst auf diese
grundsatzlichen Fragen von Wahrnehmung beschrankt. Denn solche
Phanomene lassen sich in einem psycholinguistischen Labor messen
und untersuchen. Wir kénnen uns aber nattirlich auch fragen, ob der
Einfluss einer bestimmten Sprache und der kulturellen Gewohnheiten
im Allgemeinen auch eine Auswirkung darauf hat, wie wir héhere in-
tellektuelle Betitigungen angehen — wie wir Wissenschaft betreiben,
zum Beispiel, oder wie wir Forschung durchftihren. Solche Fragen sind
meines Wissens noch nicht ernsthaft in einem Labor untersucht wor-
den. Es ware aber erstaunlich, wenn die Gewohnheiten, die uns durch
unsere Sprache und durch unsere Kultur eingepragt wurden, keinen
Einfluss darauf hatten, wie wir komplizierte intellektuelle Fragen ange-
hen, beispielsweise wie wir Forschung betreiben.

«Zusammenfassend lisst sich sagen...»

Um deutlich zu machen, was ich damit meine, mdchte ich ein
kurzes Gedankenexperiment durchfithren. Nehmen wir an, Sie bekd-
men ein Buch in die Hande, das aus welchem Grunde auch immer sehr
beschadigt ist. Vielleicht ist es ins Wasser gefallen. Dem Aussehen nach
scheint es ein wissenschaftliches Buch gewesen zu sein — und nicht
etwa ein Roman. Aber die Tinte ist tUberall verschwommen, und der
Text ist vollig unlesbar. Sie kennen weder Titel noch Autor, nicht ein-
mal das Thema. Sie blattern durch die nassen Seiten und versuchen ver-
zweifelt, zumindest ein paar Worter zu finden, die Thnen irgendetwas
uber das Buch verraten kénnten. Schliesslich kénnte ein einziges Wort

171

Hefr 6 = 2014

Sprachspicgel



172

Sprachspiegel
Heft 6 — 2014

ausreichen, Thnen wenigstens zu sagen, ob es ein Buch tuber Physik
oder Wirtschaft, iiber Linguistik oder Geschichte ist. Aber alles scheint
umsonst. Sie blattern durch, Seite um Seite, aber auf dem Papier nichts
als eine schwarze Suppe. Schweren Herzens sind Sie schon geneigt auf-
zugeben. Doch da finden Sie, fast am Ende des Buches, eine einzige
Seite, an deren letzter Ecke ein paar Worter stehen, die doch nicht vol-
lig verwischt sind. In aufgeregter Vorfreude darauf, vielleicht endlich
einen Hinweis zu bekommen, worum es sich bei dem Buch handeln
konnte, greifen Sie nach einer Lupe und untersuchen vorsichtig die
Spuren auf dem Papier. Mit grosser Mithe gelingt es Thnen schliesslich,
ganze vier Worter zu lesen. Diese Wérter lauten: «zusammenfassend
lasst sich sagen».

Nun, Sie sind leider vollkommen gescheitert, sagen Sie viel-
leicht — denn Sie wissen immer noch gar nichts tber dieses Buch. Aber
stimmt das wirklich? Wissen wir wirklich nichts? Ich wiirde das jetzt
nicht mehr behaupten. Denn obwohl wir das Thema nicht kennen,
kénnen wir doch ziemlich viel tber die Vorgehensweise vermuten, in
der der unbekannte Autor dieses unbekannte Thema behandelt.

Wenn ich in einem Buch auf die Worte «zusammenfassend ldsst
sich sagen» stosse, entstehen in meinem Kopf eine ganze Reihe von
Erwartungen dartber, wie der Gegenstand des Buches behandelt wird,
selbst wenn ich das, was ansonsten in diesem Buch steht, noch nicht
gesehen habe. So habe ich beispielsweise ziemlich klare Vorstellun-
gen davon, wie der Autor den Gegenstand methodisch einfithrt und
wie er oder sie die grundlegenden Vorannahmen und Axiome darlegt,
dariiber, wie er sich mit fritheren Forschungsmeinungen zum Thema
kritisch auseinandersetzt, dartber, wie er die logische Folge seiner Ar-
gumentation aufbaut und wie er Schlussfolgerungen zicht. Es geniigt
schon, dass ich diese vier Worter sehe, damit in mir die Erwartung ent-
steht, dass in all diesen Punkten das Buch sehr wahrscheinlich anders
verfahrt als Biicher aus der angelsichsischen oder der franzosischen
Wissenschaftstradition. Und in der Regel werden solche Erwartungen
auch erfillt. Kurz gesagt: Ich mochte meine Behauptung wiederholen,
die vor einer Weile vielleicht merkwiirdig scheinen mochte, dass wir



bereits einiges tiber unser mysterioses Buch wissen, auch wenn wir
noch nicht einmal seinen Gegenstand kennen.

Sternmarsch zur Wissenschaft

Nattirlich bedeutet dies nicht, dass unser wertvolles Buch ir-
gendetwas enthdlt, das ausschliesslich auf Deutsch geschrieben oder
ausschliesslich von Deutschsprechern verstanden werden konnte. Was
immer in unserem Buch gestanden haben mag: Wire es von wissen-
schaftlicher Bedeutung, dann misste es ins Englische, Franzdsische
oder Chinesische zu tibersetzen sein. Denn alles, was wert ist, gesagt
zu werden, muss in jeder Sprache gesagt werden kénnen. Was die Wis-
senschaft anbelangt, ist das zweifelsohne der Fall.

Und trotzdem: Die Art, wie der Autor sein Thema in diesem
Buch behandelte, war ganz sicher von einer ganzen Bandbreite von
kulturellen und wissenschaftlichen Konventionen und Gewohnheiten
gepragt, und diese sind allesamt aufs engste mit der Sprache verbun-
den, in der dieses Buch verfasst wurde.

Ich mochte hier nattirlich nicht auf die Frage eingehen, ob Bi-
cher, die ihre Gegenstinde auf eine dhnliche Art wie unser Buch be-
handeln, zwangsldufig besser oder schlechter sind als Biicher aus an-
deren kulturellen Traditionen. Eine solche Frage hat meiner Meinung
nach keinen Sinn, denn wie jedermann weiss, oder zumindest jeder,
der Monographien aus verschiedenen kulturellen Traditionen gelesen
hat, haben alle ihre Vor- und Nachteile. Es besteht kein Zweifel daran,
dass die Wissenschaft in der Vergangenheit gerade dadurch bereichert
wurde, dass dieselben Gegenstinde von Autoren aus unterschiedlichen
kulturellen Traditionen behandelt worden sind. Und genau aus diesem
Grunde wire es ein ausserordentlicher Verlust fir die Wissenschaft
und fur die Forschung, wenn in Zukunft keine Bicher mehr geschrie-
ben wiirden, die mit den Worten enden: «zusammenfassend lasst sich
sagen.

173

Hefr 6 = 2014

Sprachspicgel



	Übersetzbar, aber unersetzlich : warum die Welt in anderen Sprachen anders aussieht

