
Zeitschrift: Sprachspiegel : Zweimonatsschrift

Herausgeber: Schweizerischer Verein für die deutsche Sprache

Band: 70 (2014)

Heft: 1

Artikel: Musse: Das Wort 'scholé' macht Schule : "wir leisten die Unmusse, um
uns die Musse leisten zu können"

Autor: Bartels, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-422094

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-422094
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Müsse: Das Wort schole macht Schule
«Wir leisten die Unmusse, um uns die Müsse leisten zu können.»

Aristoteles

Von Klaus Bartels1

De hübscheste Ratschlag, den ich als junger Lehrer je von
einem alterfahrenen Kollegen erhalten habe, war der: Ein gewitzter
Lehrer beginne spätestens drei Wochen vor den Ferien, sich für die

Ferien auszuruhen. Wovon und wofür ruhen wir uns eigentlich aus?

Arbeiten wir, um uns dann wieder Freizeit und Ferien leisten zu können?

Oder haben wir umgekehrt Freizeit und Ferien, um dann wieder

unsere Arbeit leisten zu können? Mit der alten Formel: Arbeiten wir,
um zu leben, oder leben wir, um zu arbeiten? Das ist gar nicht so leicht

zu sagen; «teils, teils» ist wohl noch die beste Antwort.

In Shakespeares «Was ihr wollt» bittet einmal der Herzog den

Narren, ihm ein Lied zu singen, und drückt ihm ein Stück Geld in die

Hand: «Da hast du was für deine Mühe.» Der Narr wehrt ab: «Keine

Mühe, Herr: Ich mache mir ein Vergnügen aus dem Singen!» «Auch

gut», erwidert der Herzog, «dann will ich dich eben für dein
Vergnügen bezahlen.» Machen wir uns eigentlich, wie der Narr aus dem

Singen, ein Vergnügen aus unserer Arbeit? Und wenn das so ist: Lassen

wir uns dann unverschämterweise für unser Vergnügen bezahlen?

Auch wieder gar nicht so leicht zu sagen; die beste Antwort scheint
auch hier: «Teils, teils».

Arbeitslust und -frust, das ist ein schwieriges Gemenge. So

verwirrend doppeldeutig sind derlei Fragen nach Sinn und Ziel, Lust und
Frust nicht etwa, weil wir selbst uns über diese Dinge so unschlüssig

wären, sondern weil unsere geläufigen Begriffe von «Arbeitszeit»
und «Freizeit» den ganzen runden Kuchen unseres Tages, unserer
Woche, unseres Jahres so künstlich entzweischneiden und wider alle

Menschennatur verhackstücken. Ein Jahrtausende alter aristotelischer

1 Prof. Dr. Klaus Barleis, Altphilologe, Kilcherg khus.bartels@sunrise.ch



Begriff kann uns helfen, die Verhältnisse zu klären: die griechische
schole, die in den neuen Sprachen als scuola und ecole, school und
«Schule» fortlebt und sich an ebendieser Schule im griechischdeutschen

Vokabular irreführend genug mit «Müsse» verdolmetscht
findet. «Schule» und «Müsse»: wie geht das zusammen?

1. Die Sinn-Unsinn-Balance

Die Antike teilte das Leben im Ganzen nicht in bezahlte Arbeitszeit

und arbeitsfreie Freizeit, sondern in sinnerfüllte «Müsse» und
sinnleere «Un-musse»; die griechischen Worte dafür lauten schole und
a-scholia, die lateinischen otium und neg-otium. In einem
bildungspolitischen Exkurs seiner «Politischen Schriften» bezeichnet Aristoteles

eine solche an Sinn und Wert des Menschenlebens orientierte
Lebensteilung folgendermassen:

«Das Leben im Ganzen teilt sich in die a-scholia die <Un-musse>

und die schole die <Musse> und entsprechend in den Krieg und den

Frieden, und so sind von unseren Handlungen die einen notwendig
und zweckdienlich, die anderen <schön>. Zwischen diesen beiden

Lebensbereichen besteht das Verhältnis, dass der Krieg um des

Friedens willen geführt, die Unmusse um der Müsse willen geleistet

und überhaupt das Notwendige und Zweckdienliche um des Schönen

willen getan wird.»

Ein strenges Gefüge: Wie im Leben des Einzelnen die «Müsse»

und die «Unmusse», so stehen im Leben des Staates der Frieden und
der Krieg einander gegenüber. Die «Müsse» und der Frieden sind das

sinngebende mit dem exquisiten Wort: sinnstiftende «Schöne»,
das wir im Leben um seiner selbst willen suchen, die «Unmusse» und
der Krieg das lediglich «Notwendige», das wir um jenes «Schönen»

willen notgedrungen auf uns nehmen, mit der gleichfalls ursprünglich
aristotelischen Formel: die «Condicio sine qua non», die «Voraussetzung,

ohne die es nicht geht». «Wir leisten die Unmusse», heisst ein
andermal die knappe Formel, «um dann Müsse zu haben ascholu-

metha, hina scholazomen und wir führen Krieg, um dann Frieden

zu haben».



Die gebräuchliche Verdeutschung der griechischen schole mit
«Müsse» schafft einige Verwirrung. Die gute alte mittelhochdeutsche

muoze für die locker verfügbare, nicht bereits für dieses oder jenes

festgelegte «Musse»-Zeit ist neuerdings in unserem Sprachgebrauch tief
herabgekommen. Schon der «Müsse» selbst hängt ein leichtes Rüchlein

von Zeitstehlerei und Nichtstuerei an; ein «müssiges» Unternehmen

ist ein von vornherein sinnloses, fruchtloses Unterfangen, der

«Müssiggang» vollends nach dem Sprichwort «aller Laster Anfang».

Condicio - der Fehler, der keiner ist
Wenn ein Fussballtrainer erklärt, eine Top-Kondition sei die Condicio
sine qua non für das schwierige Spiel, soll sich da noch einer wundern,

wenn tags darauf eine Conditio sine qua non im Sportteil steht?

Natürlich nicht, selbst in allen Duden-Wörterbüchern erscheint die

Condicio sine qua non, die «Bedingung, ohne die (es) nicht (geht)»,

ja als Conditio sine qua non.
Der lateinischen Formel bei Aristoteles hiess sie noch lapidar «das

Ohne-das-nicht» liegt wie allen Konditionen das Verb condicere mit
dem Substantiv condicio zugrunde. Condicere heisst «verabreden,
vereinbaren»; die mit dem Schwanzstück -io davon abgeleitete condicio
bezeichnet zunächst eine «Vereinbarung», einen «Vertrag», speziell

Ehevertrag, weiter eine vertraglich festgelegte oder sonst bestehende

«Bedingung», schliesslich überhaupt eine «Lebensbedingung» oder

ein «Lebensverhältnis». In diesem letzten Sinn sprechen wir etwa von
der condicio humana, der condition humaine, der «Bedingung», der

«Beschränkung», ohne die das Menschenleben nicht zu haben ist.

Nun gibt es im Lateinischen zahlreiche Substantive, die auf das

Schwanzstück -tio endigen, doch nur wenige, die auf -cio auslauten.

In der Spätantike gab ein zweifacher Lautwandel den beiden Ausgängen

die gleiche Lautgestalt. Zunächst mutierte die Aussprache jenes
-tio vom seit alters gesprochenen -tio zum bis heute geläufigen -zio;

statt mutatio sagte man fortan mutazio. Und etwas später schlug die

Aussprache des «c» vor einem hellen Vokal von «k» zu «z» um;
damals wurde aus Kaesar ein Zäsar und entsprechend aus der kondikio
eine kondizio. Also lag es nun nahe, conditio zu schreiben. K. B.



Damit hat jene alte schole nichts, aber auch gar nichts zu schaffen; da

ist für einmal der alte Wein in den neuen Schläuchen schal geworden.

Vielmehr steht diese aristotelische schole alias «Müsse» noch
einmal sei's gesagt für das je nachdem auch durchaus anstrengende,

ja wahrhaft mühselige «Schöne», in dem wir den Sinn und das

Glück unseres Lebens finden, und ihr Gegenstück, die aschohä alias

«Unmusse» für all das vielerlei Unumgängliche, Unabweisliche,
das wir lieber bleiben liessen, wenn wir es nicht leisten müssten.

Auch entspricht diese aristotelische «Müsse» keineswegs unserer
«Freizeit», die «Unmusse» keineswegs unserer «Arbeitszeit»: Die antike

Lebensteilung in «Müsse» und «Unmusse» und die moderne Lebensteilung

in «Arbeitszeit» und «Freizeit» verlaufen vielmehr überkreuz
zueinander. Eine lebenserfüllende, Lebenssinn stiftende «schöne» Arbeit

mag dem Glückspilz, der sie hat, ja durchaus zugleich einen mehr oder

weniger üppigen Lebensunterhalt abwerfen, ihm sozusagen das schöne

Weggli und obendrein noch den nötigen Fünfer bescheren. Und auf der
anderen Seite hat es der brave Freizeitmensch in Freizeithemd und
Freizeithose ja auch gar nicht so leicht, im weiten Feld zwischen Freizeitstress

und Langeweile «zu sich» und zu «seiner» schönen Müsse zu finden.

Nicht von ungefähr spielt hier eine andere Begriffsprägung des

Aristoteles herein: die heute vielbeschworene, vielmissbrauchte

«Selbstverwirklichung». Ein gutes Stück von dem grossen runden Kuchen unseres

Tages, unserer Woche, unseres Lebens müssen wir unabdingbar für
das Lebensnotwendige einsetzen. Aber diese unabweisliche Unmusse
lässt uns im glücklichen Fall sei's in der Arbeit, sei's in der Freizeit

doch ein mehr oder weniger grosses Stück Mussezeit übrig, und diese

Müsse ist sozusagen der Reingewinn, den wir aus dem Handel und
Wandel unseres Tuns und Treibens erwirtschaften. In solcher Müsse

ist dem Menschen die Chance gegeben, «sich selbst zu verwirklichen»,
das heisst für Aristoteles: dem Leben über das blosse nackte oder auch

wohlbetuchte Überleben hinaus einen menschlichen Sinn zu geben.

Alle blosse Entspannung und Erholung in Spiel und Unterhaltung
weist Aristoteles noch ganz der Unmusse zu. Nach aller Anstrengung



und Anspannung bedürfe der Mensch zunächst der Erholung, um seine

erschöpften körperlichen und seelischen Kräfte wiederherzustellen;
dazu leisteten das auflockernde Spiel und die zerstreuende Unterhaltung

ihre wie der Arztsohn Aristoteles sagt «therapeutischen»

guten Dienste. Erst nach einer solchen entspannenden Ausgleichs-

Therapie biete sich dem Menschen die Chance der Müsse. Mit aller

Entschiedenheit stellt Aristoteles hier zunächst in Abrede, Entspannung
und Erholung könnten irgendwie zur Müsse gehören:

«Die menschliche Natur stellt an uns, wie schon vielfach gesagt, diese

doppelte Anforderung: nicht nur in der richtigen Weise unmüssig,
sondern auch in <schöner> Weise müssig sein zu können. Wenn

es nun dieser beiden, der Müsse und der Unmusse, bedarf, die Müsse

aber den Vorrang hat vor der Unmusse und das Ziel des Lebens ist,

so stellt sich die Frage, mit welcher Tätigkeit wir unsere Müsse

erfüllen sollen. Doch offenbar nicht mit Spiel und Unterhaltung; denn

das hiesse ja, dass Spiel und Unterhaltung für uns das Ziel des

Lebens wären; das aber ist ausgeschlossen. Vielmehr haben diese beiden,

Spiel und Unterhaltung, ihren Platz im Bereich der Unmusse; denn

der angestrengt Arbeitende bedarf der Erholung, und die spielerische

Unterhaltung dient eben dieser Erholung, während die Unmusse

Anspannung und Anstrengung mit sich bringt. Darum müssen wir Spiel

und Unterhaltung zwar in die Unmusse einführen, doch aufmerksam

acht haben auf den rechten Zeitpunkt und die rechte Dosis, da

wir sie ja wie ein Medikament im Sinne einer Therapie anwenden.»

Da geht die Erholung von der Anstrengung, die Entspannung
vom nervenden Stress, noch ganz auf das Konto der Arbeitszeit. Wären
die Gewerkschaftsfunktionäre von heute noch so gute Humanisten,
wie Karl Marx einer gewesen ist, sie könnten in diesen Texten noch

ganz neue, so überraschende wie überzeugende Forderungen
entdecken: eine bezahlte Entspannungsstunde im Biergarten nach dem

Feierabend, eine bezahlte Erholungswoche vor den Kletterferien in
den Dolomiten etc. Ein Leben, das Tag für Tag, Woche für Woche,

Jahr für Jahr immer nur wechselte zwischen anstrengender Unmusse

und entspannender Erholung davon und zugleich schon wieder dafür,
ein Leben, das niemals herausfände aus diesem Circulus vitiosus einer



sinnleeren Unmusse zwischen Anstrengung und Entspannung, ein
solches Leben ohne Müsse wäre aus dieser Sicht kein Menschenleben;
Aristoteles sagt: ein «Sklavenleben».

2. Bildung zur Müsse

«Sklaven haben keine Müsse», sagt ein griechisches Sprichwort,
und das nicht nur, weil sie keine Zeit zur Müsse haben: Den Sklaven

fehlt auch die Bildung dazu. Bildung zur Müsse, Bildung zu einem
spezifisch menschlichen Leben: das ist der höchst aktuelle Fokus dieser

aristotelischen bildungspolitischen Leitgedanken. Während sich die
erholsame Lust der Entspannung jedem Angespannten ohne weiteres

mitteilt, stellt die Müsse geradeso wie die Unmusse ihre hohen

Anforderungen an den Menschen. Aristoteles versteht seine «Müsse» ja
nicht als verführerische Einladung zu schönbemäntelter Nichtstuerei,
sondern als ernste Herausforderung zu tätiger menschlicher
Lebenserfüllung. Im Anschluss an das eingangs als Untertitel angeführte Zitat
erklärt er:

«Auf beide Lebensbereiche, sowohl auf die Unmusse ascholia als

auch auf die Müsse schole, muss der Politiker bei der Gesetzgebung

sein Augenmerk richten, vornehmlich aber auf das <Schöne> und das

Ziel des Lebens. Denn es ist zwar wichtig, die Unmusse leisten

und einen Krieg führen zu können, wichtiger aber noch, den Frieden

führen und die Müsse erfüllen zu können; und es ist überhaupt

wichtig, das Notwendige und Zweckdienliche zu tun, noch wichtiger
aber, das <Schöne> zu tun. Daraus ergibt sich die Forderung, schon die

Kinder auf diese vorrangigen Lebensziele hin zu erziehen und so auch

die übrigen Altersstufen, soweit sie dieser Bildung noch bedürfen.»

Schon im Griechischen, schon bei Aristoteles konnte diese

«schöne» schole sich speziell auf das geistige Engagement in Forschung
und Lehre, im Lehren und Lernen beziehen und eine gelehrte
Vorlesung, ihre Hörerschaft und geradezu eine «Schule» bezeichnen. In
Piatons «Akademie», in Aristoteles' «Peripatos», in Zenons «Stoa», in
Epikurs «Garten» und in den vielen übrigen Philosophen-«Schulen»
suchten und fanden die Lehrenden und Lernenden ja tatsächlich unbe-



kümmert um allen lebensnotwendigen Lebensunterhalt ihre spezifisch
menschliche Selbstverwirklichung im Bemühen um jede Art von
Weltverständnis, Gotteserkenntnis und Selbsterkenntnis. In dieser engeren
Bedeutung der «Schule» und einzig in dieser speziellen Bedeutung

hat sich das sinnträchtige Wort zugleich mit der griechischen
Philosophie und in seiner griechischen Lautgestalt als schola im Lateinischen

eingebürgert und ist schliesslich als scuola und ecole, escuela und escola

in den romanischen Tochtersprachen, als school und «Schule» bei den

germanischen Adoptivtöchtern heimisch geworden.

So täuschend eingedeutscht, ist das einstmals so beziehungsreich

von «schöner» Lebenserfüllung über den blossen Lebensunterhalt
hinaus sprechende Wort seither vollends verstummt. Dass «Schule»

eigentlich «Müsse» heisst und was das eigentlich bedeutet, bleibt an
dieser Schule selbst meist schamhaft verborgen, geradeso wie die andere

Blosse, dass ein «Gymnasium» eigentlich ein «Nacktplatz» ist; auch

Wörter haben ihre Feigenblätter. Die höheren Schulen haben
hochhehre Leitbilder, die Volksschule bekommt eben einen neuen Lehrplan,
aber schon in ihrem Namen hat die Schule überhaupt ihr heimliches
herrlichstes Leitwort: Das ruft sie von fernher auf, über alles unabdingbar

«Notwendige» hinaus doch nicht zuletzt eine Schule der schole,

die Schule eines vielfältig sinnerfüllten Lebens zu sein. «Überall nur
das handgreiflich Nützliche zu suchen», erklärt Aristoteles etwas später

in diesem bildungspolitischen Kontext, «passt am allerwenigsten zu

gross gesinnten und frei denkenden Menschen».

Vor 24 Jahrhunderten hat Aristoteles den Bildungspolitikern eine
solche Bildung zur schole als ihre vordringliche Aufgabe in Leitbild und

Lehrplan geschrieben also die Bildung zur Müsse, im Klartext: zu
einem spezifisch menschlichen Leben (neudeutsch: zu einer Müsse- oder

geradezu einer Lebenskompetenz). Seither haben sich die Verhältnisse

mächtig verschoben. Die jungen «alten» Griechen aus bester Familie
konnten zu den Philosophen in die schole, in die Schule gehen, weil sie

sich um ihren Lebensunterhalt keine Sorgen zu machen brauchten; die

jungen Schülerinnen und Schüler von heute gehen in die Schule, um
sich mit ihrer Schulbildung aller Schulstufen einmal den notwendigen



Lebensunterhalt verdienen zu können. Notgedrungen ist unsere Schule

zu einem guten Teil vom zweckfreien «Schönen» zum lediglich
«Notwendigen» übergewechselt oder sollen wir jetzt sagen: vom lediglich
«Schönen» zum zweckdienlichen «Notwendigen»?

Geben wir das letzte Wort dem alten Aristoteles, zu einer ernsten

Mahnung, die nichtsdestoweniger geradewegs in diese Gegenwart
hineingesprochen scheint, in eine Gegenwart, die wie jenes 4. Jh. v. Chr. eine

Zeit der Fülle und Überfülle ist. Da definiert Aristoteles die Bildung zur
Müsse als eine eigentlich politische Bildung zum Frieden, nicht ohne

einen Seitenhieb, versteht sich, gegen das einschlägig berüchtigte Sparta:

«Die meisten vornehmlich auf militärische Überlegenheit ausgerichteten

Staaten bleiben nur eben so lange bestehen, solange sie noch

Kriege führen, und brechen zusammen, sobald sie die Herrschaft einmal

errungen haben. Denn sie verlieren die Stählung, wie das gehärtete

Eisen, wenn sie dann im Frieden leben. Die Schuld daran aber

trägt der Gesetzgeber, der sie nicht dazu gebildet hat, in der Müsse

leben zu können. Der Krieg zwingt die Menschen, Gerechtigkeit
und Besonnenheit zu üben; der Genuss glücklicher Lebensverhältnisse

dagegen und die Müsse zusammen mit dem Frieden verleitet sie eher

dazu, leichtfertig die gegebenen Ordnungen zu missachten. Ein hohes

Mass an Gerechtigkeit und an Besonnenheit müssen also gerade

diejenigen besitzen, die sich in den bestausgestatteten Lebensverhältnissen

befinden und alles Seliggepriesene geniessen, geradeso als lebten sie,

wie die Dichter sagen, auf den Inseln der Seligen. Wenn es schon

überhaupt beschämend ist, die zu Gebote stehenden Glücksgüter nicht

richtig gebrauchen zu können, so ist es noch viel beschämender, sie

in der Müsse nicht richtig gebrauchen zu können, sondern sich in der

Unmusse und im Krieg zwar als gute Bürger zu zeigen, im Frieden

und in der Müsse dagegen als Sklavenseelen.»

Jüngste Buchveröffentlichungen des Autors
«Jahrtausendworte in die Gegenwart gesprochen», ausgewählt, übersetzt und

vorgestellt von Klaus Bartels, Verlag Philipp von Zabern, Mainz 2011.

«Geflügelte Worte aus der Antike woher sie kommen und was sie bedeuten» (ein
«Lesebuch» zum Nachschlagewerk «Veni vidi vici», 14. Auflage 2013), Verlag Philipp
von Zabern, Mainz 2013.


	Musse: Das Wort 'scholé' macht Schule : "wir leisten die Unmusse, um uns die Musse leisten zu können"

