Zeitschrift: Sprachspiegel : Zweimonatsschrift
Herausgeber: Schweizerischer Verein fur die deutsche Sprache

Band: 70 (2014)

Heft: 1

Artikel: Musse: Das Wort 'scholé’ macht Schule : "wir leisten die Unmusse, um
uns die Musse leisten zu kbnnen"

Autor: Bartels, Klaus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-422094

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-422094
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Musse: Das Wort scholé macht Schule

«Wir leisten die Unmusse, um uns die Musse leisten zu konnen.»
Aristoreles

Von Klaus Bartels!

Der hibscheste Ratschlag, den ich als junger Lehrer je von
einem alterfahrenen Kollegen erhalten habe, war der: Ein gewitzter
Lehrer beginne spitestens drei Wochen vor den Ferien, sich fur die
Ferien auszuruhen. Wovon und woftr ruhen wir uns eigentlich aus?
Arbeiten wir, um uns dann wieder Freizeit und Ferien leisten zu kon-
nen? Oder haben wir umgekehrt Freizeit und Ferien, um dann wieder
unsere Arbeit leisten zu kénnen? Mit der alten Formel: Arbeiten wir,
um zu leben, oder leben wir, um zu arbeiten? Das ist gar nicht so leicht
zu sagen; «teils, teils» ist wohl noch die beste Antwort.

In Shakespeares «Was ihr wollt» bittet einmal der Herzog den
Narren, ihm ein Lied zu singen, und driickt ihm ein Stiick Geld in die
Hand: «Da hast du was flr deine Miithe.» Der Narr wehrt ab: «Keine
Mihe, Herr: Ich mache mir ein Vergniigen aus dem Singen!» «Auch
gut», erwidert der Herzog, «dann will ich dich eben fir dein Ver-
gntigen bezahlen.» Machen wir uns eigentlich, wie der Narr aus dem
Singen, ein Vergniigen aus unserer Arbeit? Und wenn das so ist: Las-
sen wir uns dann unverschamterweise fiir unser Vergniigen bezahlen?
Auch wieder gar nicht so leicht zu sagen; die beste Antwort scheint
auch hier: «Teils, teils».

Arbeitslust und -frust, das ist ein schwieriges Gemenge. So ver-
wirrend doppeldeutig sind derlei Fragen nach Sinn und Ziel, Lust und
Frust nicht etwa, weil wir selbst uns tiber diese Dinge so unschliis-
sig waren, sondern weil unsere geldufigen Begriffe von «Arbeitszeit»
und «Freizeit» den ganzen runden Kuchen unseres Tages, unserer
Woche, unseres Jahres so kunstlich entzweischneiden und wider alle
Menschennatur verhackstiicken. Ein Jahrtausende alter aristotelischer

1 Prof. Dr. Klaus Bartels, Aliphilologe, Kilcherg — klaus bartels@@sunrise.ch

15

Heft 1 — 2014

Sprachspicgel



1

Sprachspiegel
Heft | — 2014

6

Begrift kann uns helfen, die Verhiltnisse zu kliren: die griechische
scholé, die in den neuen Sprachen als scuola und école, school und
«Schule» fortlebt und sich an ebendieser Schule im griechisch-
deutschen Vokabular irreftihrend genug mit «Musse» verdolmetscht
findet. «Schule» und «Musse»: wie geht das zusammen?

1. Die Sinn-Unsinn-Balance

Die Antike teilte das Leben im Ganzen nicht in bezahlte Arbeits-
zeit und arbeitsfreie Freizeit, sondern in sinnerfiillte «Musse» und
sinnleere «Un-musse»; die griechischen Worte daftir lauten scholé und
a-scholia, die lateinischen otium und neg-otium. In einem bildungs-
politischen Exkurs seiner «Politischen Schriften» bezeichnet Aristo-
teles eine solche an Sinn und Wert des Menschenlebens orientierte
Lebensteilung folgendermassen:

«Das Leben im Ganzen teilt sich in die a-scholia — die <Un-musse> —

und die schole — die <Musse> —und entsprechend in den Krieg und den

Frieden, und so sind von unseren Handlungen die einen notwendig

und zweckdienlich, die anderen «schéns. (...) Zwischen diesen bei-

den Lebensbereichen besteht das Verhiltnis, dass der Krieg um des

Friedens willen gefiihrt, die Unmusse um der Musse willen geleistet

und tberhaupt das Notwendige und Zweckdienliche um des Schonen

willen getan wird.»

Ein strenges Geftige: Wie im Leben des Einzelnen die «Musse»
und die «Unmusse», so stehen im Leben des Staates der Frieden und
der Krieg einander gegentiber. Die «Musse» und der Frieden sind das
sinngebende — mit dem exquisiten Wort: sinnstiftende — «Schéne»,
das wir im Leben um seiner selbst willen suchen, die «Unmusse» und
der Krieg das lediglich «Notwendige», das wir um jenes «Schonen»
willen notgedrungen auf uns nehmen, mit der gleichfalls urspriinglich
aristotelischen Formel: die «Condicio sine qua non», die «Vorausset-
zung, ohne die es nicht geht». «Wir leisten die Unmusse», heisst ein
andermal die knappe Formel, «um dann Musse zu haben — ascholi-
metha, hina scholizomen —, und wir fithren Krieg, um dann Frieden
zu haben».



Die gebrauchliche Verdeutschung der griechischen scholé mit
«Musse» schafft einige Verwirrung. Die gute alte mittelhochdeutsche
muoze fir die locker verfiigbare, nicht bereits fir dieses oder jenes
festgelegte «Musse»-Zeit ist neuerdings in unserem Sprachgebrauch tief
herabgekommen. Schon der «Musse» selbst hangt ein leichtes Riich-
lein von Zeitstehlerei und Nichtstuerei an; ein «muissiges» Unterneh-
men ist ein von vornherein sinnloses, fruchtloses Unterfangen, der
«Miissiggang» vollends nach dem Sprichwort «aller Laster Anfang».

Condicio — der Fehler, der keiner ist

Wenn ein Fussballtrainer erklirt, eine Top-Kondition sei die Condicio
sine qua non flir das schwierige Spiel, soll sich da noch einer wun-
dern, wenn tags darauf eine Conditio sine qua non im Sportteil steht?
Nattrlich nicht, selbst in allen Duden-Worterbuichern erscheint die
Condicio sine qua non, die «Bedingung, ohne die (es) nicht (geht)»,
ja als Conditio sine qua non.

Der lateinischen Formel — bei Aristoteles hiess sie noch lapidar «das
Ohne-das-nicht» —liegt wie allen Konditionen das Verb condicere mit
dem Substantiv condicio zugrunde. Condicere heisst «verabreden, ver-
einbaren»; die mit dem Schwanzstiick -io davon abgeleitete condicio
bezeichnet zunichst eine «Vereinbarung», einen «Vertrag», speziell
Ehevertrag, weiter eine vertraglich festgelegte oder sonst bestehende
«Bedingung», schliesslich iiberhaupt eine «Lebensbedingung» oder
ein «Lebensverhiltnis». In diesem letzten Sinn sprechen wir etwa von
der condicio humana, der condition humaine, der «Bedingung», der
«Beschrankung», ohne die das Menschenleben nicht zu haben ist.
Nun gibt es im Lateinischen zahlreiche Substantive, die auf das
Schwanzstiick -tio endigen, doch nur wenige, die auf -cio auslauten.
In der Spatantike gab ein zweifacher Lautwandel den beiden Ausgin-
gen die gleiche Lautgestalt. Zunachst mutierte die Aussprache jenes
-tio vom seit alters gesprochenen -tio zum bis heute geliufigen -zio;
statt mutatio sagte man fortan mutazio. Und etwas spiter schlug die
Aussprache des «c» vor einem hellen Vokal von «k» zu «z» um; da-
mals wurde aus Kaesar ein Zisar und entsprechend aus der kondikio
eine kondizio. Also lag es nun nahe, conditio zu schreiben. K.B.

17

Heft 1 — 2014

Sprachspicgel



18

Sprachspiegel
Heft | — 2014

Damit hat jene alte scholé nichts, aber auch gar nichts zu schaffen; da
ist fir einmal der alte Wein in den neuen Schliuchen schal gewor-
den. Vielmehr steht diese aristotelische scholé alias «Musse» — noch
einmal sei’s gesagt — fiir das je nachdem auch durchaus anstrengen-
de, ja wahrhaft mithselige «Schéne», in dem wir den Sinn und das
Glick unseres Lebens finden, und ihr Gegenstick, die ascholia ali-
as «Unmusse» fiir all das vielerlei Unumgangliche, Unabweisliche,
das wir lieber bleiben liessen, wenn wir es nicht leisten mussten.

Auch entspricht diese aristotelische «Musse» keineswegs unserer
«Freizeit», die «Unmusse» keineswegs unserer «Arbeitszeit»: Die antike
Lebensteilung in «Musse» und «Unmusse» und die moderne Lebens-
teilung in «Arbeitszeit» und «Freizeit» verlaufen vielmehr tiberkreuz zu-
einander. Eine lebenserfiillende, Lebenssinn stiftende «schone» Arbeit
mag dem Gliickspilz, der sie hat, ja durchaus zugleich einen mehr oder
weniger Uppigen Lebensunterhalt abwerfen, ihm sozusagen das schone
Weggli und obendrein noch den nétigen Fiinfer bescheren. Und auf der
anderen Seite hat es der brave Freizeitmensch in Freizeithemd und Frei-
zeithose ja auch gar nicht so leicht, im weiten Feld zwischen Freizeitstress
und Langeweile «zu sich» und zu «seiner» schonen Musse zu finden.

Nicht von ungefdhr spielt hier eine andere Begriffspragung des
Aristoteles herein: die heute vielbeschworene, vielmissbrauchte «Selbst-
verwirklichung». Ein gutes Stiick von dem grossen runden Kuchen unse-
res Tages, unserer Woche, unseres Lebens miissen wir unabdingbar fir
das Lebensnotwendige einsetzen. Aber diese unabweisliche Unmusse
lasst uns im gliicklichen Fall — sei’s in der Arbeit, sei’s in der Freizeit
— doch ein mehr oder weniger grosses Stiick Mussezeit ibrig, und die-
se Musse ist sozusagen der Reingewinn, den wir aus dem Handel und
Wandel unseres Tuns und Treibens erwirtschaften. In solcher Musse
ist dem Menschen die Chance gegeben, «sich selbst zu verwirklichen»,
das heisst fliir Aristoteles: dem Leben tUber das blosse nackte — oder auch
wohlbetuchte — Uberleben hinaus einen menschlichen Sinn zu geben.

Alle blosse Entspannung und Erholung in Spiel und Unterhaltung
weist Aristoteles noch ganz der Unmusse zu. Nach aller Anstrengung



und Anspannung bediirfe der Mensch zundchst der Erholung, um sei-
ne erschopften korperlichen und seelischen Krifte wiederherzustellen;
dazu leisteten das auflockernde Spiel und die zerstreuende Unterhal-
tung ihre — wie der Arztsohn Aristoteles sagt — «therapeutischen»
guten Dienste. Erst nach einer solchen entspannenden Ausgleichs-
Therapie biete sich dem Menschen die Chance der Musse. Mit aller
Entschiedenheit stellt Aristoteles hier zunachst in Abrede, Entspannung
und Erholung kénnten irgendwie zur Musse gehoren:
«Die menschliche Natur stellt an uns, wie schon vielfach gesagt, diese
doppelte Anforderung: nicht nur in der richtigen Weise unmissig,
sondern auch in «schoner> Weise miissig sein zu kénnen. (...) Wenn
es nun dieser beiden, der Musse und der Unmusse, bedarf, die Musse
aber den Vorrang hat vor der Unmusse und das Ziel des Lebens ist,
so stellt sich die Frage, mit welcher Tatigkeit wir unsere Musse er-
tilllen sollen. Doch offenbar nicht mit Spiel und Unterhaltung; denn
das hiesse ja, dass Spiel und Unterhaltung fir uns das Ziel des Le-
bens waren; das aber ist ausgeschlossen. Vielmehr haben diese beiden,
Spiel und Unterhaltung, ihren Platz im Bereich der Unmusse; denn
der angestrengt Arbeitende bedart der Erholung, und die spielerische
Unterhaltung dient eben dieser Erholung, wihrend die Unmusse An-
spannung und Anstrengung mit sich bringt. Darum missen wir Spiel
und Unterhaltung zwar in die Unmusse einfithren, doch aufmerk-
sam acht haben auf den rechten Zeitpunkt und die rechte Dosis, da

wir sie ja wie ein Medikament im Sinne einer Therapie anwenden.»

Da geht die Erholung von der Anstrengung, die Entspannung
vom nervenden Stress, noch ganz auf das Konto der Arbeitszeit. Waren
die Gewerkschaftsfunktiondre von heute noch so gute Humanisten,
wie Karl Marx einer gewesen ist, sie konnten in diesen Texten noch
ganz neue, so uberraschende wie tiberzeugende Forderungen ent-
decken: eine bezahlte Entspannungsstunde im Biergarten nach dem
Feierabend, eine bezahlte Erholungswoche vor den Kletterferien in
den Dolomiten etc. Ein Leben, das Tag fur Tag, Woche fur Woche,
Jahr fiir Jahr immer nur wechselte zwischen anstrengender Unmusse
und entspannender Erholung davon und zugleich schon wieder dafiir,
ein Leben, das niemals herausfinde aus diesem Circulus vitiosus einer

19

Heft 1 — 2014

Sprachspicgel



20

Sprachspiegel
Heft | — 2014

sinnleeren Unmusse zwischen Anstrengung und Entspannung, ein sol-
ches Leben ohne Musse ware aus dieser Sicht kein Menschenleben;
Aristoteles sagt: ein «Sklavenleben».

2. Bildung zur Musse

«Sklaven haben keine Musse», sagt ein griechisches Sprichwort,
und das nicht nur, weil sie keine Zeit zur Musse haben: Den Sklaven
fehlt auch die Bildung dazu. Bildung zur Musse, Bildung zu einem spe-
zifisch menschlichen Leben: das ist der hochst aktuelle Fokus dieser
aristotelischen bildungspolitischen Leitgedanken. Wihrend sich die
erholsame Lust der Entspannung jedem Angespannten ohne weiteres
mitteilt, stellt die Musse geradeso wie die Unmusse ihre hohen An-
forderungen an den Menschen. Aristoteles versteht seine «Musse» ja
nicht als verfithrerische Einladung zu schénbemadntelter Nichtstuerei,
sondern als ernste Herausforderung zu tdtiger menschlicher Lebens-
erfillung. Im Anschluss an das eingangs als Untertitel angeftihrte Zitat
erklart er:

«Auf beide Lebensbereiche, sowohl auf die Unmusse — ascholia — als

auch auf die Musse — scholé —, muss der Politiker bei der Gesetzgebung

sein Augenmerk richten, vornehmlich aber auf das «<Schéne> und das

Ziel des Lebens. (...) Denn es ist zwar wichtig, die Unmusse leisten

und einen Krieg flihren zu kénnen, wichtiger aber noch, den Frie-

den flihren und die Musse erfiillen zu kénnen; und es ist iiberhaupt
wichtig, das Notwendige und Zweckdienliche zu tun, noch wichtiger
aber, das «Schéne> zu tun. Daraus ergibt sich die Forderung, schon die

Kinder auf diese vorrangigen Lebensziele hin zu erziehen und so auch

die iibrigen Altersstufen, soweit sie dieser Bildung noch bedutrfen.»

Schon im Griechischen, schon bei Aristoteles konnte diese
«schone» scholé sich speziell auf das geistige Engagement in Forschung
und Lehre, im Lehren und Lernen beziehen und eine gelehrte Vor-
lesung, ihre Horerschaft und geradezu eine «Schule» bezeichnen. In
Platons «Akademie», in Aristoteles’ «Peripatos», in Zenons «Stoa», in
Epikurs «Garten» und in den vielen tbrigen Philosophen-«Schulen»
suchten und fanden die Lehrenden und Lernenden ja tatsdchlich unbe-



kiimmert um allen lebensnotwendigen Lebensunterhalt ihre spezifisch
menschliche Selbstverwirklichung im Bemtihen um jede Art von Welt-
verstandnis, Gotteserkenntnis und Selbsterkenntnis. In dieser engeren
Bedeutung der «Schule» — und einzig in dieser speziellen Bedeutung
— hat sich das sinntrachtige Wort zugleich mit der griechischen Philo-
sophie und in seiner griechischen Lautgestalt als scho/a im Lateinischen
eingebtirgert und ist schliesslich als scuola und école, escuela und escola
in den romanischen Tochtersprachen, als school/ und «Schule» bei den
germanischen Adoptivtochtern heimisch geworden.

So tauschend eingedeutscht, ist das einstmals so beziehungs-
reich von «schéner» Lebenserfiillung tiber den blossen Lebensunterhalt
hinaus sprechende Wort seither vollends verstummt. Dass «Schule»
eigentlich «Musse» heisst und was das eigentlich bedeutet, bleibt an
dieser Schule selbst meist schamhaft verborgen, geradeso wie die ande-
re Blosse, dass ein «Gymnasium» eigentlich ein «Nacktplatz» ist; auch
Worter haben ihre Feigenblatter. Die hoheren Schulen haben hoch-
hehre Leitbilder, die Volksschule bekommt eben einen neuen Lehrplan,
aber schon in ihrem Namen hat die Schule tiberhaupt ihr heimliches
herrlichstes Leitwort: Das ruft sie von fernher auf, tiber alles unabding-
bar «Notwendige» hinaus doch nicht zuletzt eine Schule der schole,
die Schule eines vielfaltig sinnerfiillten Lebens zu sein. «Uberall nur
das handgreiflich Niitzliche zu suchen», erklirt Aristoteles etwas spater
in diesem bildungspolitischen Kontext, «passt am allerwenigsten zu
gross gesinnten und frei denkenden Menschen».

Vor 24 Jahrhunderten hat Aristoteles den Bildungspolitikern eine
solche Bildung zur schofé als ihre vordringliche Aufgabe in Leitbild und
Lehrplan geschrieben — also die Bildung zur Musse, im Klartext: zu ei-
nem spezifisch menschlichen Leben (neudeutsch: zu einer Musse- oder
geradezu einer Lebenskompetenz). Seither haben sich die Verhaltnisse
machtig verschoben. Die jungen «alten» Griechen aus bester Familie
konnten zu den Philosophen in die scholé, in die Schule gehen, weil sie
sich um ihren Lebensunterhalt keine Sorgen zu machen brauchten; die
jungen Schiilerinnen und Schiiler von heute gehen in die Schule, um
sich mit ihrer Schulbildung aller Schulstufen einmal den notwendigen

21

Heft 1 — 2014

Sprachspicgel



22 . . .
Lebensunterhalt verdienen zu kénnen. Notgedrungen ist unsere Schule

zu einem guten Teil vom zweckfreien «Schénen» zum lediglich «Not-
wendigen» tbergewechselt — oder sollen wir jetzt sagen: vom lediglich
«Schonen» zum zweckdienlichen «Notwendigen»?

Geben wir das letzte Wort dem alten Aristoteles, zu einer ernsten
Mahnung, die nichtsdestoweniger geradewegs in diese Gegenwart hin-
eingesprochen scheint, in eine Gegenwart, die wie jenes 4. Jh.v. Chr. eine
Zeit der Fiille und Uberfiille ist. Da definiert Aristoteles die Bildung zur
Musse als eine eigentlich politische Bildung zum Frieden, nicht ohne
einen Seitenhieb, versteht sich, gegen das einschlagig bertichtigte Sparta:

«Die meisten vornehmlich auf militirische Uberlegenheit ausgerich-

teten Staaten bleiben nur eben so lange bestehen, solange sie noch

Kriege fiithren, und brechen zusammen, sobald sie die Herrschaft ein-

mal errungen haben. Denn sie verlieren die Stahlung, wie das gehar-

tete Eisen, wenn sie dann im Frieden leben. Die Schuld daran aber
tragt der Gesetzgeber, der sie nicht dazu gebildet hat, in der Musse
leben zu kénnen. (...) Der Krieg zwingt die Menschen, Gerechtigkeit
und Besonnenheit zu tiben; der Genuss gliicklicher Lebensverhdltnisse
dagegen und die Musse zusammen mit dem Frieden verleitet sie eher
dazu, leichtfertig die gegebenen Ordnungen zu missachten. Ein hohes
Mass an Gerechtigkeit und an Besonnenheit missen also gerade dieje-
nigen besitzen, die sich in den bestausgestatteten Lebensverhdltnissen
befinden und alles Seliggepriesene geniessen, geradeso als lebten sie,
wie die Dichter sagen, auf den Inseln der Seligen. (...) Wenn es schon
tiberhaupt beschamend ist, die zu Gebote stehenden Glicksgtiter nicht
richtig gebrauchen zu kénnen, so ist es noch viel beschdamender, sie
in der Musse nicht richtig gebrauchen zu kénnen, sondern sich in der
Unmusse und im Krieg zwar als gute Biirger zu zeigen, im Frieden

und in der Musse dagegen als Sklavenseelen.»

Jiingste Buchveroffentlichungen des Autors

«Jahrtausendworte — in die Gegenwart gesprochen», ausgewahlt, tbersetzt und vor-
gestellt von Klaus Bartels, Verlag Philipp von Zabern, Mainz 2011.

«Gefliigelte Worte aus der Antike — woher sie kommen und was sie bedeuten» (ein
«Lesebuch» zum Nachschlagewerk «Veni vidi vici», 14. Auflage 2013), Verlag Philipp
von Zabern, Mainz 2013.

Sprachspiegel
Heft | — 2014



	Musse: Das Wort 'scholé' macht Schule : "wir leisten die Unmusse, um uns die Musse leisten zu können"

