
Zeitschrift: Sprachspiegel : Zweimonatsschrift

Herausgeber: Schweizerischer Verein für die deutsche Sprache

Band: 68 (2012)

Heft: 2

Artikel: Von Dada zum Handyroman : zur Sprache der literarischen Avantgarde

Autor: Andreotti, Mario

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-422014

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-422014
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Von Dada zum Handyroman
Zur Sprache der literarischen Avantgarde

Von Mario Andreotti*

von der literarischen Avantgarde des 20. und 21. Jahrhunderts

soll hier die Rede sein. Das zwingt mich zunächst, drei
grundsätzliche Fragen zu klären: zum Ersten die Frage, was denn der Begriff
«Avantgarde» in der Literatur, ja in der Literaturgeschichte überhaupt
bedeutet. In seiner Nähe findet sich häufig der Begriff «experimentell».

Man spricht dann gerne von einer «experimentellen Poesie»

oder von einer «experimentellen Literatur» oder bisweilen auch von
einer «Experimentalliteratur». Das führt mich zur zweiten Frage, zur
Frage nämlich, was der Begriff «experimentell» innerhalb der neueren

deutschen Literatur besagt. Und schliesslich ist da zwangsläufig
noch eine dritte Frage: die Frage nach dem Verhältnis der literarischen

Avantgarde, die man gerne mit dem Begriff der «Subkultur» in
Verbindung bringt, zur übrigen, vor allem zur klassischen Moderne.

Der Begriff «Avantgarde» ist von seiner Etymologie her
bekannt, seiner ursprünglich militärischen Bedeutung als jenem
Truppenteil nämlich, der noch vor der Garde kommt, der also an der Spitze

des Heeres angreift. Weniger bekannt dürfte dieTatsache sein, dass

der Begriff im Verlaufe der abendländischen Geistes- und Literaturgeschichte

recht unterschiedlich verwendet worden ist. Drei Deutungsmuster

lassen sich dabei voneinander unterscheiden: Avantgarde als

antibürgerliche, als subjektkritische und als radikalisierte moderne
Literatur. Als vierter Aspekt kommt heute die Nutzung elektronischer
Mittel dazu.

"jj jn
* Prof. Dr. Mario Andreotti, Birkenweg 1 CH-9034 Eggersriet, mario.andreotti@swissonline.ch

.ij Dieser Beitrag beruht auf einem Vortrag des Autors am 20. Oktober 2011 anlässlich einer Fortbil-
J3 ^ dungsveranstaltung für die Deutschlehrkräfte an den st. -gallischen Mittelschulen (FORMI).

_
tfci Der Autor setzt dort, wo «etwas nicht zum Nennwert zu nehmen, nicht wörtlich gemeint» ist,

s ^ ' b
$y ^ einfache Anführungszeichen, z. B. <Heile Welt>-Literatur.



1 Antibürgerliche Provokation 35

Eine erste Deutung des Begriffs der «Avantgarde» umfasst
primär eine Kunst, die sich in ihrer Ästhetik, aber auch in ihren Zielen
betont antibürgerlich gibt. In dieser sozialkritischen Bedeutung tritt
der Begriff schon seit der Mitte des 1 9. Jahrhunderts auf; zunächst

wie könnte es mit Blick auf das französische Wort «avantgarde»
anders sein! in Frankreich etwa im Zusammenhang mit Autoren wie
Charles Baudelaire und etwas später Alfred Jarry. Baudelaire galt lange
Zeit als Verfasser eines einzigen Buches, eines überdies höchst
anrüchigen, skandalumwitterten, das als Klassiker der Frühmoderne und
als unter dem Ladentisch gehandelte Pornografie ein merkwürdiges
Doppelleben führte: «Les Fleurs du Mal», die Blumen des Bösen,
erschienen im Jahre 1857.

An der Gestalt Baudelaires zeigen sich schon die typischen
Merkmale eines Avantgardisten, wie ihn auch noch das 20. Jahrhundert

verstehen wird. Es sind dies: eine antibürgerliche Ästhetik, die
sich schon darin manifestiert, dass sich Baudelaire, ganz im Gegensatz

zu den andern bürgerlichen Autoren, nicht um die Gunst des Lesers

bemüht, sondern ihn dauernd provoziert. Dazu gesellt sich das

Bewusstsein, der eigenen Zeit voraus zu sein, von ihr nicht akzeptiert zu
werden. Und schliesslich ist da noch der geradezu ritualisierte
Vorwurf des Immoralismus; danach gelten avantgardistische Künstler,
weil sie alte, versteinerte bürgerliche Normen immer wieder sprengen,

in weiten Kreisen als unmoralisch, ja als zersetzend, als subversiv.

Und dies in weltanschaulich-politischer so gut wie in sittlicher
Hinsicht.

Übrigens betrifft der Immoralismus -Vorwurf nicht nur die

Avantgarde, sondern mehr oder weniger ausgeprägt die ganze
moderne Literatur; dies freilich fast immer vor dem Hintergrund einer
äusserst verschwommenen Vorstellung vom Wesen moderner Dich- ^ ^
tung. Ich erinnere hier etwa an Emil Staigers im Jahre 1966 gehaltene ^ -|
Preisrede «Literatur und Öffentlichkeit», die den berühmten «Zür- _j "5

cher Literaturstreit» ausgelöst hat. In dieser Rede warf Staiger der ^ £



literarischen Moderne, ohne diese näher zu bestimmen, pauschal vor,
sie verbreite eine unverantwortbare nihilistische Stimmung, sei in
diesem Sinne zersetzend. Ich selber erlebe bei meinen Gastvorträgen
über Themen der literarischen Moderne immer wieder, wie in der

nachfolgenden Diskussion der Teilnehmerinnen und Teilnehmer
jeweils nicht so sehr Fragen der Interpretation als vielmehr Fragen nach
den moralischen und ästhetischen Grenzen der Literatur interessieren.

Darf eine Elfriede Jelinek derart obszön klingende Wörter wie
«Scheisse» und «Arsch» oder gar pornografische Ausdrücke verwenden,

werde ich dann beispielsweise gefragt.

Wellen des Aufruhrs

Die Avantgarde als eine genuin antibürgerliche Kunst: Das ist

eine erste Möglichkeit der Begriffsbestimmung. Als «avantgardistisch»

in diesem Sinne fühlen sich schon die Naturalisten, die ihre

Dichtung in bewusster Opposition zur bürgerlichen Dichtung des

18. und 1 9. Jahrhunderts, vor allem der Klassik, Romantik und des

bürgerlichen Realismus, sehen und die überkommenen Gestaltungsmittel

in der Lyrik etwa den traditionellen Endreim von Grund auf
ablehnen. Zu ihnen gesellen sich rund dreissig Jahre später die

Expressionisten als eine Bewegung von Künstlern und Schriftstellern,
die sich als zweite Generation der <Moderne> verstehen und als solche
das von den Naturalisten vermeintlich nicht erreichte Ziel einer
kulturellen Revolution verwirklichen wollen. Ihre Dichtung gibt sich

denn auch, selbst wenn vieles davon mehr nach Erneuerung der

Tradition als nach aufbrechender Moderne aussieht, radikal antitraditionell

und antibürgerlich.

Antibürgerliche Avantgarde: Der Weg führt vom Expressionismus

direkt zu den Sprachexperimenten der «Wiener Gruppe»
zwischen 1952 und 1964. Diese Gruppe entsprang der politischen
Auseinandersetzung junger Nachwuchsschriftsteller mit dem konservativen

Denken im Wien der ersten Nachkriegszeit, mit dessen

ungebrochener Tradition der Ablehnung angeblich «entarteter Kunst». Zu

ihr gehörten Autoren wie Friedrich Achleitner, Konrad Bayer, Gerhard



3 7
Rühm, Oswald Wiener und Hans Carl Artmann. Unter dem nachhaltigen

Einfluss der Dadaisten und Surrealisten begann die Gruppe alles zu

erproben, was sich an ungewöhnlichen bis exzentrischen Wegen der

Textproduktion ausdenken liess, trug sie in oft turbulenten öffentlichen

Veranstaltungen ihre Produktionen vor, veranstaltete sie gar «poetische
Prozessionen» durch die Wiener Innenstadt und dergleichen mehr.

Ihrer intensiven Beziehung untereinander entsprach das

gemeinsame Verfertigen von Texten, vor allem von solchen, die für die
öffentlichen Auftritte bestimmt waren. Im Anklang an das Cabaret

Voltaire der Zürcher Dadaisten konzipierte die Gruppe ein diterari-
sches Cabaret>, dessen Songs, Sketche und Aktionen in zwei
Veranstaltungen in den Jahren 1958 und 1959 nur darauf abzielten, das

bürgerliche Publikum zum Protest zu reizen. Ihr Sprachbewusstsein

reagierte, ähnlich wie das der Dadaisten, auf das allgemeine Gequassel

und die manipulierten Sprachgebräuche der bürgerlichen Gesellschaft

mit ironischem Nachspielen, entlarvenden Zitaten, Nonsens

und Absurditäten, die teilweise sogar Elemente der späteren Slam

Poetry vorwegnahmen. Man muss etwa einen H. C. Artmann persönlich
gesehen und gehört haben, um die Wirkung von Nonsens-Versen wie
den folgenden aus dem Jahr 1969 ganz ermessen zu können:

das hirn ist rund
spielt tag und nacht

an dunkeln instrumente
nackter bauch

halli hallo
das hirn ist kugelrund
ein versorgan der mund
und an der zunge
knabbern schon

die mäuschen an
halli hallo

mit ihrem scharfen
mäusezahn

halli
und wer den zoll
nicht zahlen kann
mit einem guten
schwefelpfund
halli hallo
bezahlt ihn mit
der offnen tür
hallo
ja mit der offnen tür



Die antibürgerliche Avantgarde der «Wiener Gruppe» weist
nicht nur auf den Expressionismus und hier insbesondere auf den
Dadaismus zurück, sondern sie weist auch voraus: etwa auf die

Happenings der späten Sechzigerjahre, in denen dadurch, dass das Publikum

mitspielen kann, Kunst und Leben vereinigt werden sollen, und

von da aus auch auf die Performances als künstlerischer Darstellung
vor einem Publikum, wie sie seit den Neunzigerjahren für den Poetry
Slam zentral wird. Für beide Veranstaltungsformen, für das Happening

wie für die Performance, bezeichnend ist, dass die überkommene

Trennung von Autor und Rezipient spielerisch aufgelöst wird. Darin

zeigt sich zweifellos ein genuin antibürgerliches Element, und dies

aus dem einfachen Grunde, weil in der bürgerlichen Dichtung seit

dem Sturm und Drang der Autor als eine Art Originalgenie, als

selbständiger Schöpfer eines autonomen Kunstwerks erscheint, der einen
bestimmten Sinn in seinen Text <hineinlegt>, der dann vom Leser

wieder <herauszuholen> ist.

Die Avantgarde als eine genuin antibürgerliche Kunst: Verfolgen

wir dieses Moment noch einen Augenblick weiter, so stellen wir
fest, dass sich der alte, antibürgerliche Affekt der Naturalisten und
Expressionisten gegen Ende der Sechzigerjahre zum antigesellschaftlichen
überhaupt weitet. Sichtbar wird das darin, dass sich bei zahlreichen

Autoren der Sechziger- und Siebzigerjahre, von Peter Handke über
Ernst Jandl und Elfriede Jelinek bis zu Rolf Dieter Brinkmann, ein

grundlegendes Misstrauen gegenüber der etablierten Gesellschaft, ja

gegenüber der bestehenden Gesellschaftsordnung an sich zeigt. Ihre
Literatur definiert sich damit als grundsätzlich gesellschaftskritisch.

Pop und Postmoderne

H. C. Artmann hat als Erster im deutschsprachigen Raum diese

Literatur unter dem Sammelbegriff Pop-Literatur zusammengefasst;

er versteht darunter zunächst einmal, nach dem anglo-amerikani-
schen Wort «populär», eine Literatur, die einerseits, als Phänomen
der Massenkultur, populär, also volkstümlich ist und die sich anderseits,

als Phänomen einer Subkultur, kritisch gegen die etablierte Ge-



Seilschaft wendet. Es handelt sich um eine Literatur, die das Lebensgefühl

der jungen Generation artikulieren will. Ich erinnere in diesem

Zusammenhang an englische Texte der Sechziger- und Siebzigerjahre:
an Texte von Bob Dylan, John Lennon und Jim Morrison.

Wichtig ist nun, dass sich diese Pop -Literatur, weil sie sich

gegen den elitären Kunstbegriff des Bürgertums, gegen etablierte ästhetische

Normen wendet, selber als eine Art Gegen- oder Anti-Kunst
begreift. Deshalb auch arbeitet sie mit fast allen Objekten des

Massenkonsums, mit Comics so gut wie mit Reklametexten, erklärt sie, ganz
nach dem Motto «All is pretty» gewaltige Coca-Cola-Flaschen, Elvis-

Presley-Porträts, überdimensionale Hotdogs, Pin-up-Girls, Gipsabgüsse

von Schreibmaschinen, Marilyn-Monroe-Posters und dergleichen

mehr zu Kunst. Bodo Heimanns bitteres Bonmot Anfang der

Siebzigerjahre, Makulatur sei möglicherweise das letzte Stadium der

Literaturgeschichte, schien sich, mit Blick auf gewisse rigorose
Formen der Pop-Literatur, fast zu bewahrheiten.

Dass die Pop-Literatur zeitlich mit dem Beginn der sogenannten
Postmoderne zusammenfällt, liegt auf der Hand. Ahnlich wie die
Vertreter der Postmoderne, wie etwa der amerikanische Literaturkritiker
Leslie Fiedler, stellen die Pop-Literaten die sogenannt moderne
Literatur in Frage. Sie bezweifeln, ob die «seriöse Moderne der alten

Herren» ä la James Joyce, Franz Kafka und Samuel Beckett, wie sie sie

nennen, ob diese Moderne, die durch ihren hintergründigen, geheimen,

aber stets dunkel bleibenden Sinn für eine Elite kunstverständiger

Interpreten bestimmt sei, den Ansprüchen unserer heutigen Massengesellschaft

noch genügen könne. Fiedler urteilte, in der Epoche eines

apokalyptischen, antirationalen, romantischen Fühlens gebe es keinen

Raum mehr für eine solche Kunst. Die neue, die postmoderne Literatur
solle sich der kulturellen Massenerfahrungen, der Darstellungsformen
von Pop, Sciencefiction, Pornografie und Western bedienen, um
antikünstlerisch, antiseriös und vor allem antiintellektuell zu werden.

Zustimmend auf Leslie Fiedlers Thesen reagierte im deutschen

Sprachraum, vielleicht neben Nicolas Born, einzig RolfDieter Brink-



mann, und Brinkmann, der heute noch als die Ikone deutscher Pop-
Literatur gilt, war auch in den folgenden Jahren jener Autor, der sich

wohl am intensivsten mit der Herausforderung eines postmodernen
Schreibens beschäftigt hat. Der gleiche Brinkmann war es denn auch,

der 1968 Sätze wie die folgenden schreiben konnte: «Ich gebe gerne
zu, dass ich mich von der deutschsprachigen Lyrik nicht habe anregen
lassen. Sie hat meinen Blick nur getrübt. Dankbar bin ich dagegen den

Gedichten Frank O'Haras [eines Lyrikers der amerikanischen Subkultur
der Beatniks und Hippies, M. A.], die mir gezeigt haben, dass schlechthin

alles ein Gedicht werden kann.» Wie sehr Rolf Dieter Brinkmann

postmoderne und Pop-Elemente miteinander verknüpft und damit eine

elitäre bürgerliche Kunstauffassung torpediert hat, soll nur an zwei kurzen

Strophen aus seinem 1969 erschienenen Lyrikbändchen «Die Piloten»

gezeigt werden. In zwei bekannt gewordenen Strophen werden

übertragene Bedeutungen, wie sie nach dem französischen Semiotiker
Roland Barthes zum Wesen der Dichtung gehören, geradezu geleugnet.
Diese Strophen lauten:

Zwischen Jedes Wort
den Zeilen ist schwarz
steht nichts auf weiss

geschrieben nachprüfbar

Slam Poetry

Von der Popliteratur führt ein direkter Weg zu jener besonderen

Form von Literatur, die heute ein weltweites literarisches Phänomen

darstellt und die man anderseits gerne in die Kabarett- oder Co-

medyecke zu drängen versucht. Die Rede ist von der Slam Poetry, von
einer literarischen Szene also, die sich bei uns, mindestens vorläufig
noch als subkulturelles Phänomen, ausserhalb des etablierten Litera-

^ ^ turbetriebs bewegt und von der die meisten, vor allem wenn sie die

ü ^ dreissig einmal überschritten haben, nicht viel mehr als den Namen
"8 ^ kennen, auch wenn dieser heute schon recht inflationär gebraucht
& ^ wird.



Verfahren wir bei unsern Anmerkungen zur Slam Poetry ganz
scholastisch und fragen wir zunächst nach der Etymologie, der
Herkunft des Begriffs, nach jener Herkunft, die den Slam-Poeten selber,

wie ich verschiedentlich erfahren musste, häufig nicht bekannt ist.

Das englische Verb «to slam» findet sich bereits im 18. Jahrhundert
in der Bedeutung von «zuschlagen, zerschmettern». Beim Baseball

bezeichnet «slam» einen Volltreffer, im Tennissport ein Turnier,
beim Boxen einen Schlagabtausch und beim Trinken einen
Vollrausch: «slam some beers» heisst danach soviel wie «sich mit Bier
zuknallen». Dies zur Etymologie des Begriffs, die stets die Bedeutung
von etwas Kämpferischem beinhaltet.

Als Erfinder des Poetry Slam gilt der Amerikaner Marc Kelly
Smith, ein ehemaliger Bauarbeiter und Performance-Poet aus Chicago,
der dort 1986 damit begonnen hat, Wettkampflesungen mit
Autoren zu veranstalten. Seitdem hat sich der Ausdruck «Slam» als

Begriff für Wettkampflesungen etabliert. Mitte der Neunzigerjähre
gelangte die Slam Poetry nach Deutschland und ab etwa 1999 auch in
die Schweiz.

Vorläufer der Slam Poetry lassen sich in Dichterwettstreiten von
der Antike übers Mittelalter bis in den Humanismus ausmachen. Der
Dadaismus schliesslich darf als einer der unmittelbaren Anreger der
Slam Poetry gelten. Das zeigt sich schon daran, dass beide, die Slam

Poetry wie der Dadaismus, vorwiegend eine orale Kultur ausgebildet
haben, indem ihre Texte nicht einfach, wie in traditionellen Lesungen,

rezitiert, sondern auch optisch und akustisch veranschaulicht

werden, indem ihre Literatur stets eine Literatur für die Bühne, für
den Live-Vortrag ist.

In den rund neun Jahren, in denen ich die Slam-Szene etwas

beobachte, habe ich verschiedene Poetry Slams gesehen: von der Berner

Dampfzentrale über die St. Galler Grabenhalle bis zur «Poesie
International» von Dornbirn. Und immer konnte ich dabei praktisch das

Gleiche erleben: Kaum einer dieser Slams war schlecht besucht. Da

kamen jeweils zahlreiche Menschen zusammen, meist junge, unter



dreissig, ja unter zwanzig Jahren, unterschiedlichster sozialer Herkunft
und mit unterschiedlichsten beruflichen Interessen, standen da, hörten
sich gespannt, meist rauchend die Texte der Slam-Poeten an, diskutierten

angeregt, schrien, pfiffen und verteilten schliesslich ihre Noten,
meist von 0 bis 1 0, je nachdem, ob ihnen ein Text von der sprachlichen
Gestaltung, aber auch von der Performance her gefallen hatte oder

nicht. Und da gab es jeweils eine Vorrunde, ein Finale und schliesslich

einen Sieger, der in der Regel eine Flasche Whisky von der Bühne trug.

An sich etwas Wunderbares: Veranstaltungen, die für einmal
nicht in den alten Mausoleen der Literatur stattfinden, sondern in
ehemaligen Lagerhallen und Schuppen, in Beizen und Bars; Veranstaltungen,

in denen es zwischen Literatur und Unterhaltung, zwischen
Text, Musik und Show-Effekten keine Berührungsängste gibt;
Veranstaltungen, die eine Form gefunden haben, in der Literatur einer breiten

Masse von Menschen offenbar wieder Spass macht. Ich bin sicher:

Bertolt Brecht, der schon in seinen Essays der Dreissigerjahre ein
Rauchertheater forderte, hätte seine helle Freude daran gehabt. Eines

dürfte zudem klar sein: Beim Poetry Slam haben wir es mit einem
eklatanten Paradigmawechsel zu tun mit dem Wechsel von der

überkommenen Dichterlesung zur modernen Literaturshow. Mit ihm
wird die Literatur recht eigentlich zu einem Bestandteil der Massenkultur

zum Event, um mich neu-deutsch auszudrücken.

Auch die Slam Poetry gehört zur «Avantgarde» als einer genuin
antibürgerlich verstandenen Kunst. Ich habe zu zeigen versucht, dass

die deutsche Literatur seit dem ausgehenden 19. Jahrhundert und seit

den Jahren vor und nach dem Ersten Weltkrieg, also seit den Naturalisten

und den Expressionisten, bis hin zu den Vertretern der Pop-Art
und der Slam Poetry über eine relativ breite, aber auch vielschichtige
avantgardistische Tradition verfügt.

2. Völlige Abkehr vom Subjekt

Die zweite Deutungsmöglichkeit des Avantgardebegriffs nach
der antibürgerlichen führt uns zur vorletzten Jahrhundertwende, in



die Jahre zwischen 1890 und 1910 zurück, also in jene Jahre, in
denen nach meiner Uberzeugung die eigentliche Wende zur modernen

Literatur stattgefunden hat. Hier, an der Schwelle vom 19. ins
20. Jahrhundert, beginnen bestimmte Autoren, unter dem starken

Einfluss von Friedrich Nietzsches Werk, in ihren Romanen und
Dramen sich mit der Problematik des menschlichen Subjekts, mit der

Ich-Problematik also, auseinanderzusetzen. Im Zuge dieser

Auseinandersetzung gelangen sie etwa in der Erzählprosa zu neuen Spielformen

des Erzählens, die uns heute unter anderem als «erlebte Rede»,
als «innerer Monolog» und als «Textcollage» geläufig sind. Bekannt

geworden ist in diesem Zusammenhang vor allem Arthur Schnitzler,
der in seiner Novelle «Leutnant Gusti» um 1901 den «inneren Monolog»

in die deutsche Literatur eingeführt hat.

Aber nicht nur er, Arthur Schnitzler, gehört kurz vor und nach

1900 zu diesen literarischen Vorreitern, eben zur Avantgarde; als

Avantgardisten galten auch Hofmannsthal, Rilke, die Brüder Heinrich
und Thomas Mann, ja selbst ein Gerhart Hauptmann und andere

mehr; es handelt sich ausnahmslos um Autoren, die sich auf irgendeine

Weise am Werk Friedrich Nietzsches orientierten. Man rechnet
sie heute meist dem literarischen Jugendstil der Jahrhundertwende

zu, also einer künstlerischen Bewegung, die in ihren Werken auf
realistische und naturalistische Darstellungsmuster weitgehend
verzichtete, die sich in ihrem Willen zu strengen Stilisierungen von der

allmächtigen auktorialen Erzähltradition des 1 9. Jahrhunderts zu
lösen versuchte. Sie, diese literarische Avantgarde einer neuen Erzählkunst,

grenzte sich denn auch deutlich von den noch lebenden
Vertretern des bürgerlichen Realismus ab, etwa von einem Theodor
Fontane oder einem Wilhelm Raabe.

3. Radikale Modernität

Damit kommen wir zu einer dritten Möglichkeit, den Begriff
der «künstlerischen Avantgarde» zu fassen. Sie gründet in einem
zentralen Postulat, das auch den Ausgangspunkt für meine Definition des

literarischen Modernebegriffs im Buch Die Struktur der modernen



Literatur bildet: in der Annahme nämlich, dass der Begriff der
«Moderne» in der Literatur ein Extrem darstellt, dem sich die einzelnen
Texte immer mehr oder weniger annähern. Danach löst sich der

Gegensatz <traditionell> vs. <modern> in ein kontinuierliches Spektrum
von Zwischenformen auf, wenn man den Schritt von idealtypischen
Modellen zu konkreten historischen Texten macht.

Partiell und extrem modern

Da lassen sich einerseits beispielsweise moderne Romane
finden, in denen etwa das Montageprinzip <nur> die Struktur der Figuren
erfasst, während jene des Erzählers fest bleibt, und anderseits wiederum

Romane, in denen sowohl die Figuren, zumindest die
Hauptfiguren Held und Gegner, als auch der Erzähler montiert, also in sich

aufgespalten, sind. Im zweiten Fall liesse sich dann von extrem
modernen Texten sprechen. Ein solch extrem moderner Text könnte in
diesem Sinne etwa Alfred Döblins Grossstadtroman «Berlin
Alexanderplatz» sein, während z. B. Günter Grass' dreissig Jahre später
erschienener Roman «Die Blechtrommel» nur partiell modern wäre,
nämlich nur in Bezug auf die strukturelle Gestaltung der Zentralfigur,
des Oskar Matzerath.

Wenn wir den Begriff der «literarischen Moderne» als ein
Extrem auffassen, dann muss es sich bei den sogenannt avantgardistischen

Texten um extrem moderne Texte handeln, wobei selbstverständlich

noch zu bestimmen bleibt, was alles als «extrem modern»
gelten soll. Dann lässt sich der Begriff der «Avantgarde» folgerichtig
im Sinne einer radikalisierten Moderne verstehen, d. h. einer
Innovationsästhetik, die jeweils mit den bestehenden ästhetischen Konventionen

auf allen Ebenen der Texte bricht, auf der Ebene der Figuren-
und der Erzählergestaltung so gut wie auf jener der narrativen Struktur
und der Sprache. Dann wiederum fällt der Avantgardebegriff weitgehend

mit jenem der experimentellen Literatur bzw. mit dem des

Sprachexperimentes zusammen, dann beschränkt er sich schliesslich
auch auf ein paar wenige künstlerische Bewegungen des 20. und des

beginnenden 2 1 Jahrhunderts. Zu diesen Bewegungen dürften mit



einiger Sicherheit der Futurismus, der Dadaismus, der Surrealismus,
die konkrete Poesie, die «Wiener Gruppe», der «nouveau roman»
und seine Rezeption im deutschen Experimental- oder Anti-Roman,
die ganze digitale Literatur und Teile der Pop- und Beat-Literatur und
natürlich der Slam Poetry gehören.

Im engeren Sinn experimentell

In einem weiteren Sinn ist jeder moderne Text experimentell,
und zwar insofern, als er erstens stets neue Aussagemöglichkeiten
erprobt und zweitens den experimentierenden Autor hinter das <Sprach-

materiab zurücktreten lässt. In einem engeren Sinn verstanden, hat
sich der Begriff des «Experimentellen» in der deutschen Literatur
nach dem Zweiten Weltkrieg, vor allem aber seit den Sechzigerjahren
herausgebildet und auf bestimmte literarische Tendenzen, Methoden
und Autoren, wie etwa Peter Handke, Helmut Heissenbüttel, Max
Bense, Franz Mon, Dieter Wellershoff, Peter Bichsei, Wolf Wondratschek

und Ernst Jandl Anwendung gefunden. Um was für Tendenzen

handelt es sich dabei aber? Ich nenne vor allem deren drei:

Erstens: «Experimentell» in einem engeren Sinne sind Texte, in
denen die Einheit der Perspektive völlig zersetzt, ein festes Subjekt als

Vermittler der Sicht ausgeschaltet ist, die um es kurz zu sagen

aperspektivisch sind. Hier werden in erster Linie alle möglichen Arten

von Textmontagen, vor allem aber von Textcollagen bis hin zu den

eigentlichen Decoilagen, zu nennen sein. Dazu ein kurzes Beispiel aus

WolfWondratscheks Prosatext «Postkarten» (1969):

Die Ebbe macht Spass. Die Flut macht auch Spass. Ferien sind

ganz einfach. Am Strand entstehen Freundschaften. Die Mädchen

liegen da und machen den Sand absolut. Sie hypnotisieren
mit ausgestreckten Beinen. Auf dem Bauch brütet die Sonne. Die
Männer geben sich fachmännisch. Der einheimische Bademeister

sagt, die Deutschen haben wirklich Talent zum Ertrinken, auf
einen Engländer kommen ganz bestimmt sieben Deutsche.



Zweitens: «Experimentell» in einem engeren Sinne sind Texte,

die sich an den Vorstellungen einer entpoetisierten, technischen Sprache

orientieren. Hier mag man zunächst einmal an Texte aus dem
Bereich der konkreten Poesie und der Computerliteratur, und da vor
allem der digitalen Literatur, denken. Auch dazu ein kurzes Textbeispiel

aus der konkreten Poesie, und zwar aus Eugen Gomringers
vieldiskutierten «Konstellationen» (1953):

ping pong
ping pong ping
pong ping pong

ping pong

Und drittens: «Experimentell» in einem engeren Sinne sind

Texte, die ihren fiktionalen Charakter mehr oder weniger ausgeprägt
verschleiern, die auf den ersten Blick hin also als nichtfiktional und
damit als <nichtliterarisch> erscheinen. Schliesslich auch dazu ein
Beispiel, und zwar die Mannschaftsaufstellung des 1. FC Nürnberg, aus

der Peter Handke 1969 kurzerhand ein Gedicht gemacht hat:

Die Aufstellung des 1. FC Nürnberg
vom 27. Januar 1968

LEUPOLD POPP

WABRA
LUDWIG MÜLLER WENAUER BLANKENBURG

STAREK STREHL BRUNGS HEINZ MÜLLER VOLKERT

Spielbeginn:
15 Uhr



4. Elektronische Mittel

In einem eher technischen Sinn avantgardistisch ist etwa die

Computerliteratur*, die sich bereits in den 1 9 6 Oer-Jahren entwickelt
hat ich erinnere an die «Stuttgarter Schule» um Max Bense und
die sich heute als digitale Literatur präsentiert. Es handelt sich dabei

um Hypertexte, d. h. um Erzähltexte, in denen der Leser nicht durch
Blättern linear vorankommt, sondern durch Anklicken von Stichworten

in jeweils frei wählbare, immer wieder neue Leserichtungen
weiterfahren kann, vergleichbar dem System von Querverweisen von
Artikel zu Artikel in einem Konversationslexikon. Um diese digitale
Form von Literatur, diese Netz- oder Webliteratur, wie sie auch

genannt wird, ist es in den letzten Jahren freilich etwas ruhiger geworden.

Ein Bezug auf die literarische Avantgarde dürfte sein, dass sie,

die Literatur der Hyperfiction, nicht einmal mehr einen feststehenden

Autor kennt: Jeder User kann da, gleichsam als Navigator in einem
assoziativen Textgewebe, in den laufenden Schreibprozess eingreifen
und ihn fortsetzen, ist in diesem Sinne also Leser und Autor zugleich.
Eine endgültige Fassung des Textes gibt es, ganz im Unterschied zu
den Printmedien, nicht. Ob sich damit nach und nach ein ganz neuer
Typ von Schriftsteller, aber auch von Leser herauskristallisiert, wird
sich noch zeigen müssen.

Zu erwähnen ist auch die zunehmende Digitalisierung der
Bücher, die Produktion von E-Books, vor der auch die Literatur nicht
Halt macht. Vielleicht dazu nur so viel: Heute sind bereits 37% aller

Neuerscheinungen, bei den Fachbüchern sogar 51%, als E-Books

erhältlich. Der Vorteil von E-Books ist, neben dem geringen Gewicht,
die hohe Speicherkapazität: Auf einem einzigen E-Reader, dem

Lesegerät, lassen sich viele Bücher speichern. Inzwischen liegen nicht
nur ältere, bekannte Titel, sondern auch Werke der neuesten Literatur
in digitaler Form oder auch als Hörbücher vor. Gerade das Hörbuch

Zu Computerliteratur (digitale Literatur) und Handyroman vgl. Mario Andreotti: Die Struktur der
modernen Literatur. UTB Band 1127, 4.Aufl., Bern 2009 (Haupt), S. 396 ff.



lässt dabei - das ist literaturgeschichtlich besonders interessant - die
uralte Tradition des Erzählens neu aufleben.

Verwandt mit E-Books ist ein Lesephänomen aus Japan: der in
Europa seit etwa 2007 bekannte Handyroman. Es handelt sich dabei

um einen Roman, der auf dem Mobiltelefon gespeichert wird und
den man unterwegs, meist in mehreren Folgen, liest. Dass dieses neue
Genre auch im deutschsprachigen Raum, schon der zahllosen Handy-
Nutzer wegen, eine Zukunft hat, lässt sich kaum bezweifeln. Mobile
Literatur für den modernen Globetrotter scheint heute ein Bedürfnis

zu sein. Dazu kommt, dass der Handyroman Experimente zulässt,

etwa die Entwicklung multimedialer Formen, wodurch er der Literatur,

besonders der modernen, zweifellos neue Impulse zu geben

vermag.

Zum Schluss Helmut Heissenbüttel: «Wir wissen nicht, was
herauskommt. Aber wir probieren trotzdem weiter.» Diese 1969
gemachte Äusserung trifft zum einen genau die Situation der literarischen

Avantgarde, ihren Grundgestus des Probierens, und hat zum
andern dazu geführt, dass im Anschluss an jede Avantgarde immer
wieder am spektakulärsten wohl 1968 durch Hans Magnus Enzensberger

der Tod der Literatur gefordert und verkündet wurde. Doch
keine Angst: Solange es noch Sprache gibt, wird es auch Literatur
geben, komme sie nun als <Heile Welt> -Dichtung ä la Rosamunde
Pilcher und Dr. Stefan Frank, «dem Arzt, dem die Frauen vertrauen»,
oder als maschinell ausgeworfener Wörter- und Silbenschutt daher,

wie Hugo Friedrich die konkrete Poesie wenig respektvoll bezeichnet
hat.


	Von Dada zum Handyroman : zur Sprache der literarischen Avantgarde

