
Zeitschrift: Sprachspiegel : Zweimonatsschrift

Herausgeber: Schweizerischer Verein für die deutsche Sprache

Band: 67 (2011)

Heft: 6

Artikel: Jahrtausendworte - in die Gegenwart Gesprochen

Autor: Bartels, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-422008

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-422008
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jahrtausendworte - in die Gegenwart gesprochen 1 6 1

Von Klaus Bartels

(Die folgenden Texte sind dem neuen Buch : «Jahrtausendworte

- in die Gegenwart gesprochen», ausgewählt, übersetzt und vorgestellt

von Klaus Bartels1, entnommen; mit freundlicher Genehmigung
des Autors.)

(Aus dem Vorwort:)

Tx\ -L empora mutantur, et nos mutamur in illis», sagt das

Geflügelte Wort: «Die Zeiten ändern sich, und wir ändern uns in
ihnen.» Von Homer bis in die Spätantike erstreckt sich die in Worten

zu uns sprechende «Antike» über vierzehn Jahrhunderte, und die
vielerlei Epochen, von der Spätantike bis in die Postmoderne, machen

zusammen noch einmal die gleiche Zeitspanne aus. Mit der jüngsten
Globalisierung und der unerhörten Akzeleration der Kulturprozesse
hat sich die Welt neuerdings so rasch und so stark wie nie zuvor
verändert. Und doch gibt es viele teils eher, teils weniger bekannte alte

Worte und Texte, die uns über die Jahrhunderte und Jahrtausende hinweg

im Wortsinne «unmittelbar» und überraschend eindringlich
ansprechen. Ja, manche dieser alten Worte scheinen aus der fernen
griechischen und römischen, so durchaus anders gearteten antiken Welt

geradezu in die Gegenwart dieser jüngsten Jahrtausendwende
hineingesprochen, sei's mit einer stillen, ernsten Mahnung, sei's mit einem
fröhlichen Augenzwinkern.

Ubi bene, ibi patria

Ein Grieche der klassischen Zeit nannte sich mit Namen,
Vatersnamen und Bürgerort: «Sokrates, Sohn des Sophroniskos, von Athen».

1 Klaus Bartels, Jahrtausendworte in die Gegenwart gesprochen. Verlag Philipp von Zabern,
Darmstadt/Mainz. 201 1. 200 S., Fr. 28.90. Im Anhang des Buchs finden sich auch die genauen
Stellennachweise der Zitate.



Mit der Unterwerfung Griechenlands unter die Makedonen 338 v.

Chr. verlor die Polis, der Stadtstaat samt Umschwung, ihre Bedeutung,
und der Alexanderzug öffnete geografische und politische Horizonte
weit über die griechische Welt hinaus. Bereits am Ende des 5

Jahrhunderts v. Chr. hatte der attische Redner Lysias leidenschaftlich die

Auflösung der althergebrachten Polisgemeinschaft und das Aufkommen

einer mobilen neuen Besitzbürgerschaft beklagt; neben der

angestammten, lediglich zugefallenen Geburtsbürgerschaft kommt hier

zugleich eine mit Entschiedenheit ergriffene Willensbürgerschaft in
den Blick:

«Ich jedenfalls spreche einzig den Bürgern das Recht zu, über

unsere Staatsgeschäfte zu Rate zu sitzen, die nicht nur von Geburt

her Bürger der Stadt sind, sondern dies auch entschieden sein wollen.

Denn für diese Bürger macht es einen grossen Unterschied, ob

es unserer Stadt gut geht oder weniger erfreulich; ihnen scheint es

ja unausweichlich, ihren Teil an den Lasten mitzutragen, wie sie ja
auch alles Gute mitgeniessen. Jene anderen dagegen, die zwar als

Bürger der Stadt geboren sind, im Übrigen aber der Ansicht anhängen,

dass jeder Fleck auf der Erde ihnen Vaterland ist, wo immer sie

ihr Auskommen finden - die werden sich leichthin über das Wohl
der Stadt hinwegsetzen und ihren persönlichen Vorteil verfolgen, da

sie ja nicht die Stadt, sondern ihren Besitz als ihr Vaterland
ansehen.»

Kosmopolitismus

«Auf die Frage, woher er sei, erwiderte Diogenes: <Kosmopoli-
tes -Weltbürger > »

Plutopolitismus

Die Anekdotentradition hat den vaterlandslosen Rucksack-Philosophen

Diogenes mit dem Schlagwort «Kosmopolites - Weltbürger!»

zum frühen Verkünder eines weit über die Mittelmeerwelt
hinausschauenden, weit über die Antike hinausweisenden Kosmopoli-



tismus gemacht. Eine entsprechende, eher wahr anmutende Anekdote

bezeugt daneben das Aufkommen einer anderen, nicht minder
zukunftsträchtigen Spielart dieser schönen neuen Weltoffenheit, sozusagen

eines «Plutopoli tismus», in dem die goldene Kreditkarte zum
weltweit gültigen Reisepass wird:

«Chrysipp erzählt, ein megareicher junger Mann aus Ionien
habe sich in Athen aufgehalten und sei dort in einem Purpurgewand
mit goldenem Saum aufgetreten. Als einer ihn fragte, woher er sei,

habe er erwidert, er habe Vermögen.»

Die Gemeinschaft: ein Gewölbe

Ausgehend von der griechischen, stoischen Idee einer weltweiten

Menschheitsgemeinschaft erhebt Seneca den damals bereits

«geflügelten» Komödienvers «Homo sum, humani nil a me alienum

puto», «Ich bin ein Mensch; nichts Menschliches nenne ich mir
fremd», zum Leitspruch einer alle Grenzen überschreitenden
mitmenschlichen Solidarität; sein Aufruf gipfelt in dem einprägsamen
Bild eines römischen Rundbogens, in dem ein Block den anderen

stützt, und das ganze Gewölbe umso fester zusammenhält, je stärker

die einzelnen Blöcke zum Sturze neigen:

«Die Natur hat uns als Verwandte hervorgebracht, da sie uns aus

demselben Ursprung und zu demselben Leben geboren hat. Sie hat

uns wechselseitige Liebe zueinander eingegeben und uns zur
Gemeinschaft miteinander fähig gemacht. Sie hat, was Recht und rechtens

ist, begründet: Ihrer Satzung gemäss ist es erbärmlicher, einem
anderen einen Schaden zuzufügen, als selbst eine Verletzung zu erleiden;

ihrem Gebot gemäss seien unsere Hände bereit für die
Hilfebedürftigen. Jener Vers sei uns so im Herzen wie auf den Lippen: <Ich

bin ein Mensch; nichts Menschliches nenne ich mir fremd» Unsere

Gemeinschaft gleicht vollkommen einem aus Steinen gefügten Ge-

wölbe, das augenblicklich einstürzen müsste, wenn sich die einzelnen § £?
5 i 8-

Blöcke nicht wechselseitig daran hinderten, und das eben darin sei- * "3

nen Zusammenhalt findet.» * &



«Wir sind derWelt zur Last»

Viele Jahrhunderte, bevor der «Club of Rome» unsere Zeit an

die «Grenzen des Wachstums» gemahnte, hat der Kirchenvater Tertul-

lian im frühen 3. Jahrhundert n. Chr. mit rhetorischer Brillanz das

unaufhaltsame Vordringen der Kulturlandschaften bis in die

entlegensten Winkel des «Erdkreises» hinein vor Augen gestellt und geradezu

die «Belastung» der ursprünglichen, natürlichen Welt durch das

«Überhandnehmen des Menschen» beklagt:

«So ist es: Der ganze Erdkreis selbst steht uns dienstbar zu
Gebote, und dies von Tag zu Tag üppiger kultiviert und reicher ausgestattet

als am Tag zuvor. Alles ist bereits erschlossen, alles erkundet, alles

voller Geschäftigkeit. Lieblichste Kulturen haben berüchtigtes Ödland

weithin zum Verschwinden gebracht, Saatfelder haben die Urwälder

zurückgedrängt, die Haustiere haben die Raubtiere in die Flucht
geschlagen; Sandwüsten werden besät, Felsgründe werden bepflanzt,
Sümpfe werden trockengelegt; Städte gibt es so viele wie früher nicht
Häuser. Längst haben einsame Inseln ihren Schauder, Klippen und Riffe

ihren Schrecken verloren; überall gibt es Häuser, überall Völker,
überall Staaten, überall reges Leben. Das schlagendste Zeugnis für das

Überhandnehmen des Menschen aber ist dies: Wir sind der Welt zur
Last. Kaum reichen die vier Elemente uns noch aus, die Zwänge
ziehen sich enger zusammen, und Klagen werden bei allen laut, während

doch umgekehrt die Natur uns bereits nicht mehr erträgt.
Wahrhaftig: Seuchen und Hunger, Kriege und Naturkatastrophen, die ganze
Völker dahinraffen, müssen nachgerade als heilsame Eingriffe angesehen

werden, gleichsam als ein Zurückschneiden des allzu üppig ins
Kraut schiessenden Menschengeschlechts ...»

Die Kunst, mit demWenigsten auszukommen

Sokrates hatte die «tausendfältige Armut», die er um seiner

philosophischen Existenz willen auf sich genommen hatte, noch mit stiller

Gelassenheit, einem vorweggenommenen stoischen Gleichmut,

getragen. Eine beiläufig «zu sich selbst» gesprochene, einzig bei Dio-



genes Laertios überlieferte Bemerkung ist dafür das reizvollste Zeugnis:
165

«Oft, wenn er über die Fülle der auf dem Markt angebotenen
Waren hinblickte, sagte Sokrates zu sich selbst: <Wie viele Dinge gibt
es doch, die ich nicht brauche!)»

Erst sein Schüler Antisthenes und sein Enkelschüler Diogenes,
dieser randständige Rucksackphilosoph, haben die Sokratische

Selbstgenügsamkeit gegenüber der luxusgewohnten, übersättigten Gesellschaft

jenes 4. Jahrhunderts v. Chr. demonstrativ und provokativ zu
einer alternativen Lebensform erhoben. Da wird schon ein hölzerner
Becher zum Massstab des Überflüssigen:

«Als Diogenes einen Knaben erblickte, der aus seinen Händen
trank, kramte er seinen Becher aus dem Ranzen, schleuderte ihn fort
und rief: tatsächlich - da hat mich doch ein Knabe besiegt in der

Kunst, mit dem Wenigsten auszukommen!)»

Besitz und Gebrauch

In der Äsopischen Fabel vom «Habsüchtigen» kommt der Titelheld

nicht in Tiergestalt, etwa in der eines gierigen Wolfes, sondern in
Menschengestalt daher. Hier geht es nicht so sehr um die Habgier, mit
der einer sein Hab und Gut vermehrt, als vielmehr um den Gebrauch,
den einer von seinem Vermögen macht:

«Ein Habsüchtiger machte sein gesamtes Hab und Gut zu Geld
und kaufte sich davon einen Klumpen Gold. Den vergrub er draussen

vor der Stadtmauer und ging nun täglich dort hinaus, um nach
seinem Schatz zu sehen. Ein Landarbeiter in der Gegend beobachtete
sein häufiges Kommen und Gehen und traf mit seiner Vermutung
das Richtige; nachdem der Mann sich wieder einmal entfernt hatte, _
grub er den Goldklumpen aus und schaffte ihn beiseite. Als der Hab- 8 |P

süchtige das nächste Mal wiederkam und sein Versteck leer fand, f "3

weinte er tagelang und raufte sich die Haare. Ein Freund traf ihn äi &



derart verzweifelt an, und wie er den Grund seines Unglücks erfuhr,

sagte er zu ihm: .Trauere dem Gold nicht nach, mein Freund,
sondern nimm irgendeinen Stein, verwahre ihn in demselben Depot
und stelle dir vor, dein Goldklumpen liege immer noch dort. Denn

auch, als er tatsächlich dort noch lag, hast du ja keinerlei Gebrauch

davon gemacht»»

Vertagtes Leben

Im späten 5 Jahrhundert v. Chr. hat der Sophist Antiphon als

Erster dazu aufgerufen, das Leben hier und jetzt zu leben:

«Es gibt Menschen, die das gegenwärtige Leben nicht leben,

sondern sich mit viel Eifer erst noch darauf vorbereiten, als ob sie

irgendein anderes künftiges Leben leben sollten, nicht dieses

gegenwärtige, und währenddessen geht unvermerkt die Zeit vorüber.»

«Die Zeit allein ist unser Eigen»

«Vindica te tibi» «Erhebe Anspruch auf dich selbst für dich
selbst ...» Mit dem Wort «vindicare», erhob der Römer förmlich
Anspruch auf abhanden gekommenes Eigentum, etwa einen entlaufenen

Sklaven, den er unversehens im Besitz eines anderen wiedergefunden
hat. In dem Brief, mit dem Seneca die Sammlung seiner Altersbriefe

an Lucilius eröffnet, geht es um den Anspruch des Menschen auf sein

Eigenstes, auf sich selbst und seine Zeit:

«Ja, so mache es, mein Lucilius: Erhebe Anspruch auf dich
selbst für dich selbst, und die Zeit, die dir bisher entweder geraubt
oder unterschlagen wurde oder aus der Hand fiel, die Zeit sammle

und bewahre! Mache dir klar, dass dies so ist, wie ich schreibe: Manche

Stunden werden uns entrissen, manche entwendet, manche
zerrinnen uns unter den Händen. Am beschämendsten aber ist der
Verlust, der durch Nachlässigkeit entsteht. Mache es also, mein
Lucilius, wie du schreibst, dass du es machst: Alle Stunden halte fest

umschlungen! So wird es dahin kommen, dass du weniger vom mor-



gigen Tag abhängst, wenn du deine Hand auf den heutigen gelegt
hast. Während es aufgeschoben wird, läuft das Leben vorüber. Alles

Übrige, Lucilius, ist fremdes Gut: Die Zeit allein ist unser Eigen. In
den Besitz dieser einen allzeit flüchtigen und uns entgleitenden Sache

hat die Natur uns eingesetzt, aus dem uns vertreibt, wer immer nur
will. Und so gross ist die Torheit der doch sterblichen Menschen,
dass sie sich die geringsten und nichtigsten, jedenfalls doch wieder
ersetzbaren Zuwendungen, wenn sie sie erhalten haben, anstandslos

anrechnen lassen, hingegen niemand sich als Schuldner betrachtet,
der Zeit empfangen hat - während dies doch zugleich das Einzige ist,
das nicht einmal der Dankbare zurückerstatten kann.»

Zeit zum Nichtstun

In einem nachmals berühmten Rechtsstreit um die Auslegung
eines Testaments war Crassus, der «Rechtskundigste unter den

Redegewaltigen», im frühen 1. Jahrhundert v. Chr. gegen Quintus Mucius
Scaevola, den «Redegewaltigsten unter den Rechtskundigen»,
angetreten. In seinem Dialog «Über den Redner» legt Cicero dem
berühmten Anwalt ein Selbstzitat aus dieser sogenannten «Causa Curia-

na» in den Mund; darin mokiert sich Crassus über einen zeitraubenden
Perfektionismus, der dem Vielgefragten zugleich mit der Zeit die Freiheit

nimmt:

«Die Sache verhält sich doch so: Die Vögel sehen wir zu ihrer
Fortpflanzung und ihrem Nutzen ihre Nester anlegen und ausbauen

und ebendiese Vögel, wenn sie etwas fertiggebracht haben, zur Erholung

von der Anstrengung weithin und frei, ihres Tagwerks ledig,
umherfliegen; geradeso hat unser Geist, wenn er von den Geschäften

auf dem Forum und dem Tagwerk in der Stadt erschöpft ist, das Bedürfnis

und das Verlangen, derart umherzufliegen, aller Sorge und Mühe

ledig. Und so habe ich das, was ich in meinem Plädoyer für Curius zu
Scaevola gesagt habe, nicht anders gesagt, als ich 's allezeit empfunden ^
habe, nämlich so: <Wenn, Scaevola» sagte ich, <erst einmal kein Testa- S I?

ment mehr richtig aufgesetzt ist ausser denen, die du geschrieben hast, ^ 13

dann werden wir Mitbürger alle mit unseren Verfügungen einzig noch S &



zu dir kommen, wirst du uns allen die Testamente schreiben müssen -
du als einziger. Was dann?>, fragte ich. <Wann wirst du dann noch deinen

öffentlichen Verpflichtungen nachgehen können? Wann den
Geschäften deiner Freunde? Wann deinen eigenen? Wann wirst du,

schliesslich, auch einmal einfach nichts tun können?> Und dann habe

ich noch dies hinzugefügt: <Mir scheint nämlich der nicht ein freier

Mann zu sein, der nicht zuweilen auch einfach nichts tut.x»

Drinnen und draussen

In seinen «Worten an sich selbst, Wegen zu sich selbst», hat

Marc Aurel den Befreiungsschlag gegen die äusseren Umstände in
einen paradoxen Aphorismus gefasst:

«Heute bin ich aus allem, was wir an äusseren Umständen um
uns haben, hinausgetreten. Nein: vielmehr habe ich alle diese äusseren

Umstände hinausgeworfen. Denn draussen waren sie gar nicht,
sondern drinnen in meinen eigenen Annahmen.»

Ein Zwei-Personen-Stück

«Kein Leben ist nicht kurz», sagt Seneca am Ende eines seiner
Altersbriefe mit der doppelten Verneinung einer alten Klage, doch nur,

um sogleich ein anderes altes Bild dagegenzusetzen: «Wie bei einem
Theaterstück, so kommt es im Menschenleben nicht darauf an, wie
lange, sondern wie gut gespielt worden ist.»

Ein langes Alter, heisst es anderswo in diesen Briefen, sei weder
sehr zu wünschen noch zurückzuweisen, und an dieser Stelle deutet

ein hintersinniger Satz auf den anderen Akteur, der in diesem Stück

bis zum letzten Akt mitspielt:

«Es ist erfreulich, so lange wie möglich mit sich selbst zusammen

zu sein, wenn du dich zu einem Menschen gebildet hast, der es

wert ist, dass du seine Gesellschaft geniesst.»


	Jahrtausendworte - in die Gegenwart Gesprochen

