Zeitschrift: Sprachspiegel : Zweimonatsschrift
Herausgeber: Schweizerischer Verein fur die deutsche Sprache

Band: 67 (2011)

Heft: 6

Artikel: Jahrtausendworte - in die Gegenwart Gesprochen
Autor: Bartels, Klaus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-422008

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-422008
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Jahrtausendworte — in die Gegenwart gesprochen

Von Klaus Bartels

(Die folgenden Texte sind dem neuen Buch : «Jahrtausendwor-
te —in die Gegenwart gesprochen», ausgewdhlt, Gibersetzt und vorge-
stellt von Klaus Bartels', entnommen; mit freundlicher Genehmigung
des Autors.)

(Aus dem Vorwort:)

« empora mutantur, et nos mutamur in illis», sagt das
Gefliigelte Wort: «Die Zeiten andern sich, und wir dndern uns in
ihnen.» Von Homer bis in die Spatantike erstreckt sich die in Worten
zu uns sprechende «Antike» iber vierzehn Jahrhunderte, und die
vielerlei Epochen, von der Spatantike bis in die Postmoderne, machen
zusammen noch einmal die gleiche Zeitspanne aus. Mit der jingsten
Globalisierung und der unerhorten Akzeleration der Kulturprozesse
hat sich die Welt neuerdings so rasch und so stark wie nie zuvor ver-
andert. Und doch gibt es viele teils eher, teils weniger bekannte alte
Worte und Texte, die uns tiber die Jahrhunderte und Jahrtausende hin-
weg im Wortsinne «unmittelbar» und tberraschend eindringlich an-
sprechen. Ja, manche dieser alten Worte scheinen aus der fernen grie-
chischen und rémischen, so durchaus anders gearteten antiken Welt
geradezu in die Gegenwart dieser jiingsten Jahrtausendwende hinein-
gesprochen, sei’s mit einer stillen, ernsten Mahnung, sei’s mit einem
frohlichen Augenzwinkern. |

Ubi bene, ibi patria

Ein Grieche der klassischen Zeit nannte sich mit Namen, Vaters-
namen und Biirgerort: «Sokrates, Sohn des Sophroniskos, von Athen».

' Klaus Bartels, Jahrtausendworte — in die Gegenwart gesprochen. Verlag Philipp von Zabern, Darm-

stadt/Mainz. 2011. 200 S., Fr. 28.90. Im Anhang des Buchs finden sich auch die genauen Stellen-
nachweise der Zitate.

161

Heft 6 — 2011

Sprachspiegel



162

Sprachspiegel
Heft 6 — 2011

Mit der Unterwerfung Griechenlands unter die Makedonen 338 w.
Chr. verlor die Polis, der Stadtstaat samt Umschwung, ihre Bedeutung,
und der Alexanderzug offnete geografische und politische Horizonte
weit Uber die griechische Welt hinaus. Bereits am Ende des 5. Jahr-
hunderts v. Chr. hatte der attische Redner Lysias leidenschaftlich die
Auflosung der althergebrachten Polisgemeinschaft und das Aufkom-
men einer mobilen neuen Besitzbiirgerschaft beklagt; neben der an-
gestammten, lediglich zugefallenen Geburtsbiirgerschaft kommt hier
zugleich eine mit Entschiedenheit ergriffene Willensbiirgerschaft in
den Blick:

«Ich jedenfalls spreche einzig den Biirgern das Recht zu, Uber
unsere Staatsgeschifte zu Rate zu sitzen, die nicht nur von Geburt
her Blrger der Stadt sind, sondern dies auch entschieden sein wol-
len. Denn fiir diese Biirger macht es einen grossen Unterschied, ob
es unserer Stadt gut geht oder weniger erfreulich; ihnen scheint es
ja unausweichlich, ihren Teil an den Lasten mitzutragen, wie sie ja
auch alles Gute mitgeniessen. Jene anderen dagegen, die zwar als
Biirger der Stadt geboren sind, im Ubrigen aber der Ansicht anhan-
gen, dass jeder Fleck auf der Erde ihnen Vaterland ist, wo immer sie
ihr Auskommen finden - die werden sich leichthin tber das Wohl
der Stadt hinwegsetzen und ihren personlichen Vorteil verfolgen, da
sie ja nicht die Stadt, sondern ihren Besitz als ihr Vaterland anse-
hen.»

Kosmopolitismus

«Auf die Frage, woher er sei, erwiderte Diogenes: <Kosmopoli-
tes — Weltbtrger!>»

Plutopolitismus

Die Anekdotentradition hat den vaterlandslosen Rucksack-Phi-
losophen Diogenes mit dem Schlagwort «Kosmopolites — Weltbiir-
ger!» zum frithen Verkiinder eines weit tiber die Mittelmeerwelt hin-
ausschauenden, weit {iber die Antike hinausweisenden Kosmopoli-



tismus gemacht. Eine entsprechende, eher wahr anmutende Anekdote
bezeugt daneben das Aufkommen einer anderen, nicht minder zu-
kunftstrichtigen Spielart dieser schonen neuen Weltoffenheit, sozusa-
gen eines «Plutopolitismus», in dem die goldene Kreditkarte zum
weltweit gtltigen Reisepass wird:

«Chrysipp erzdhlt, ein megareicher junger Mann aus Ionien
habe sich in Athen aufgehalten und sei dort in einem Purpurgewand
mit goldenem Saum aufgetreten. Als einer ihn fragte, woher er sei,
habe er erwidert, er habe Vermogen.»

Die Gemeinschaft: ein Gewolbe

Ausgehend von der griechischen, stoischen Idee einer weltwei-
ten Menschheitsgemeinschaft erhebt Seneca den damals bereits «ge-
fliigelten» Komodienvers «Homo sum, humani nil a me alienum
puto», «Ich bin ein Mensch; nichts Menschliches nenne ich mir
fremd», zum Leitspruch einer alle Grenzen uberschreitenden mit-
menschlichen Solidaritdt; sein Aufruf gipfelt in dem einpragsamen
Bild eines rémischen Rundbogens, in dem ein Block den anderen
stiitzt, und das ganze Gewolbe umso fester zusammenhilt, je starker
die einzelnen Blocke zum Sturze neigen:

«Die Natur hat uns als Verwandte hervorgebracht, da sie uns aus
demselben Ursprung und zu demselben Leben geboren hat. Sie hat
uns wechselseitige Liebe zueinander eingegeben und uns zur Ge-
meinschaft miteinander fahig gemacht. Sie hat, was Recht und rech-
tens ist, begriindet: Threr Satzung gemdss ist es erbarmlicher, einem
anderen einen Schaden zuzufiigen, als selbst eine Verletzung zu erlei-
den; ihrem Gebot gemadss seien unsere Hinde bereit fir die Hilfebe-
dirftigen. Jener Vers sei uns so im Herzen wie auf den Lippen: dch
bin ein Mensch; nichts Menschliches nenne ich mir fremd.> ... Unse-
re Gemeinschaft gleicht vollkommen einem aus Steinen gefugten Ge-
wolbe, das augenblicklich einstiirzen misste, wenn sich die einzelnen
Blocke nicht wechselseitig daran hinderten, und das eben darin sei-
nen Zusammenhalt findet.»

163

Heft 6 — 2011

Sprachspiegel



164

Sprachspiegel

Heft 6 — 2011

«Wir sind der Welt zur Last»

Viele Jahrhunderte, bevor der «Club of Rome» unsere Zeit an
die «Grenzen des Wachstums» gemahnte, hat der Kirchenvater Tertul-
lian im frihen 3. Jahrhundert n. Chr. mit rhetorischer Brillanz das
unaufhaltsame Vordringen der Kulturlandschaften bis in die entle-
gensten Winkel des «Erdkreises» hinein vor Augen gestellt und gera-
dezu die «Belastung» der urspringlichen, nattrlichen Welt durch das
«Uberhandnehmen des Menschen» beklagt:

«So ist es: Der ganze Erdkreis selbst steht uns dienstbar zu Ge-
bote, und dies von Tag zu Tag uppiger kultiviert und reicher ausgestat-
tet als am Tag zuvor. Alles ist bereits erschlossen, alles erkundet, alles
voller Geschaftigkeit. Lieblichste Kulturen haben bertichtigtes Odland
weithin zum Verschwinden gebracht, Saatfelder haben die Urwilder
zurtiickgedriangt, die Haustiere haben die Raubtiere in die Flucht ge-
schlagen; Sandwisten werden besit, Felsgriinde werden bepflanzt,
Suimpfe werden trockengelegt; Stadte gibt es so viele wie frither nicht
Hiuser. Lingst haben einsame Inseln ihren Schauder, Klippen und Rif-
te ihren Schrecken verloren; uberall gibt es Hauser, tiberall Volker,
uberall Staaten, Gberall reges Leben. Das schlagendste Zeugnis fir das
Uberhandnehmen des Menschen aber ist dies: Wir sind der Welt zur
Last. Kaum reichen die vier Elemente uns noch aus, die Zwange zie-
hen sich enger zusammen, und Klagen werden bei allen laut, wah-
rend doch umgekehrt die Natur uns bereits nicht mehr ertragt. Wahr-
haftig: Seuchen und Hunger, Kriege und Naturkatastrophen, die ganze
Volker dahinraffen, miissen nachgerade als heilsame Eingriffe angese-
hen werden, gleichsam als ein Zurtickschneiden des allzu tppig ins
Kraut schiessenden Menschengeschlechts ...»

Die Kunst, mit dem Wenigsten auszukommen

Sokrates hatte die «tausendfiltige Armut», die er um seiner phi-
losophischen Existenz willen auf sich genommen hatte, noch mit stil-
ler Gelassenheit, einem vorweggenommenen stoischen Gleichmut,
getragen. Eine beildufig «zu sich selbst» gesprochene, einzig bei Dio-



genes Laértios iberlieferte Bemerkung ist daftir das reizvollste Zeug-
nis:

«Oft, wenn er iber die Fille der auf dem Markt angebotenen
Waren hinblickte, sagte Sokrates zu sich selbst: «<Wie viele Dinge gibt
es doch, die ich nicht brauche!> »

Erst sein Schuler Antisthenes und sein Enkelschiiler Diogenes,
dieser randstindige Rucksackphilosoph, haben die Sokratische Selbst-
geniigsamkeit gegeniiber der luxusgewohnten, tibersattigten Gesell-
schaft jenes 4. Jahrhunderts v. Chr. demonstrativ und provokativ zu
einer alternativen Lebensform erhoben. Da wird schon ein holzerner
Becher zum Massstab des Uberfliissigen:

«Als Diogenes einen Knaben erblickte, der aus seinen Hinden
trank, kramte er seinen Becher aus dem Ranzen, schleuderte ihn fort
und rief: <Tatsichlich — da hat mich doch ein Knabe besiegt in der
Kunst, mit dem Wenigsten auszukommen! »

Besitz und Gebrauch

In der Asopischen Fabel vom «Habsiichtigen» kommt der Titel-
held nicht in Tiergestalt, etwa in der eines gierigen Wolfes, sondern in
Menschengestalt daher. Hier geht es nicht so sehr um die Habgier, mit
der einer sein Hab und Gut vermehrt, als vielmehr um den Gebrauch,
den einer von seinem Vermogen macht:

«Ein Habstlichtiger machte sein gesamtes Hab und Gut zu Geld
und kaufte sich davon einen Klumpen Gold. Den vergrub er draus-
sen vor der Stadtmauer und ging nun tdglich dort hinaus, um nach
seinem Schatz zu sehen. Ein Landarbeiter in der Gegend beobachtete
sein hiaufiges Kommen und Gehen und traf mit seiner Vermutung
das Richtige; nachdem der Mann sich wieder einmal entfernt hatte,
grub er den Goldklumpen aus und schaffte ihn beiseite. Als der Hab-
suchtige das ndchste Mal wiederkam und sein Versteck leer fand,
weinte er tagelang und raufte sich die Haare. Ein Freund traf ihn

165

Heft 6 — 2011

Sprachspiegel



166

Sprachspiegel

Heft 6 — 2011

derart verzweifelt an, und wie er den Grund seines Ungliicks erfuhr,
sagte er zu ihm: ,Trauere dem Gold nicht nach, mein Freund, son-
dern nimm irgendeinen Stein, verwahre ihn in demselben Depot
und stelle dir vor, dein Goldklumpen liege immer noch dort. Denn
auch, als er tatsichlich dort noch lag, hast du ja keinerlei Gebrauch
davon gemacht.>»

Vertagtes Leben

Im spdten 5. Jahrhundert v. Chr. hat der Sophist Antiphon als
Erster dazu aufgerufen, das Leben hier und jetzt zu leben:

«Es gibt Menschen, die das gegenwadrtige Leben nicht leben,
sondern sich mit viel Eifer erst noch darauf vorbereiten, als ob sie ir-
gendein anderes kiinftiges Leben leben sollten, nicht dieses gegen-
wartige, und wihrenddessen geht unvermerkt die Zeit voriiber.»

«Die Zeit allein ist unser Eigen»

«Vindica te tibi» ... «Erhebe Anspruch auf dich selbst fir dich
selbst ...» Mit dem Wort «vindicare», erhob der Romer férmlich An-
spruch auf abhanden gekommenes Eigentum, etwa einen entlaufenen
Sklaven, den er unversehens im Besitz eines anderen wiedergefunden
hat. In dem Brief, mit dem Seneca die Sammlung seiner Altersbriefe
an Lucilius eroffnet, geht es um den Anspruch des Menschen auf sein
Eigenstes, auf sich selbst und seine Zeit:

«Ja, so mache es, mein Lucilius: Erhebe Anspruch auf dich
selbst fiir dich selbst, und die Zeit, die dir bisher entweder geraubt
oder unterschlagen wurde oder aus der Hand fiel, die Zeit sammle
und bewahre! Mache dir klar, dass dies so ist, wie ich schreibe: Man-
che Stunden werden uns entrissen, manche entwendet, manche zer-
rinnen uns unter den Hinden. Am beschimendsten aber ist der Ver-
lust, der durch Nachlassigkeit entsteht. ... Mache es also, mein
Lucilius, wie du schreibst, dass du es machst: Alle Stunden halte fest
umschlungen! So wird es dahin kommen, dass du weniger vom mor-



gigen Tag abhingst, wenn du deine Hand auf den heutigen gelegt
hast. Wahrend es aufgeschoben wird, lauft das Leben voriiber. Alles
Ubrige, Lucilius, ist fremdes Gut: Die Zeit allein ist unser Eigen. In
den Besitz dieser einen allzeit fliichtigen und uns entgleitenden Sache
hat die Natur uns eingesetzt, aus dem uns vertreibt, wer immer nur
will. Und so gross ist die Torheit der — doch sterblichen — Menschen,
dass sie sich die geringsten und nichtigsten, jedenfalls doch wieder
ersetzbaren Zuwendungen, wenn sie sie erhalten haben, anstandslos
anrechnen lassen, hingegen niemand sich als Schuldner betrachtet,
der Zeit empfangen hat — wihrend dies doch zugleich das Einzige ist,
das nicht einmal der Dankbare zurtickerstatten kann.»

Zeit zum Nichtstun

In einem nachmals berithmten Rechtsstreit um die Auslegung
eines Testaments war Crassus, der «Rechtskundigste unter den Rede-
gewaltigen», im frihen 1. Jahrhundert v. Chr. gegen Quintus Mucius
Scaevola, den «Redegewaltigsten unter den Rechtskundigen», ange-
treten. In seinem Dialog «Uber den Redner» legt Cicero dem be-
rihmten Anwalt ein Selbstzitat aus dieser sogenannten «Causa Curia-
na» in den Mund; darin mokiert sich Crassus tiber einen zeitraubenden
Perfektionismus, der dem Vielgefragten zugleich mit der Zeit die Frei-
heit nimmt:

«Die Sache verhalt sich doch so: Die Vogel sehen wir zu ihrer
Fortpflanzung und ihrem Nutzen ihre Nester anlegen und ausbauen
und ebendiese Vogel, wenn sie etwas fertiggebracht haben, zur Erho-
lung von der Anstrengung weithin und frei, ihres Tagwerks ledig,
umherfliegen; geradeso hat unser Geist, wenn er von den Geschiften
auf dem Forum und dem Tagwerk in der Stadt erschopft ist, das Bediirf-
nis und das Verlangen, derart umherzufliegen, aller Sorge und Miihe
ledig. Und so habe ich das, was ich in meinem Plidoyer fiir Curius zu
Scaevola gesagt habe, nicht anders gesagt, als ich’s allezeit empfunden
habe, namlich so: <Wenn, Scaevola>, sagte ich, <erst einmal kein Testa-
ment mehr richtig aufgesetzt ist ausser denen, die du geschrieben hast,
dann werden wir Mitbiirger alle mit unseren Verfiigungen einzig noch

167

Hefi 6 — 2011

Sprachspiegel



168

Sprachspiegel

Heft 6 — 2011

zu dir kommen, wirst du uns allen die Testamente schreiben mussen —
du als einziger. Was dann?>, fragte ich. <Wann wirst du dann noch dei-
nen Offentlichen Verpflichtungen nachgehen kénnen? Wann den Ge-
schiften deiner Freunde? Wann deinen eigenen? Wann wirst du,
schliesslich, auch einmal einfach nichts tun kénnen?> Und dann habe
ich noch dies hinzugeftigt: <Mir scheint ndmlich der nicht ein freier
Mann zu sein, der nicht zuweilen auch einfach nichts tut.> »

Drinnen und draussen

In seinen «Worten an sich selbst, Wegen zu sich selbst», hat
Marc Aurel den Befreiungsschlag gegen die dusseren Umstidnde in ei-
nen paradoxen Aphorismus gefasst:

«Heute bin ich aus allem, was wir an ausseren Umstinden um
uns haben, hinausgetreten. Nein: vielmehr habe ich alle diese dusse-
ren Umstinde hinausgeworfen. Denn draussen waren sie gar nicht,
sondern drinnen in meinen eigenen Annahmen.»

Ein Zwei-Personen-Stuck

«Kein Leben ist nicht kurz», sagt Seneca am Ende eines seiner
Altersbriefe mit der doppelten Verneinung einer alten Klage, doch nur,
um sogleich ein anderes altes Bild dagegenzusetzen: «Wie bei einem
Theatersttick, so kommt es im Menschenleben nicht darauf an, wie
lange, sondern wie gut gespielt worden ist.»

Ein langes Alter, heisst es anderswo in diesen Briefen, sei weder
sehr zu wiunschen noch zuruckzuweisen, und an dieser Stelle deutet
ein hintersinniger Satz auf den anderen Akteur, der in diesem Stiick
bis zum letzten Akt mitspielt:

«Es ist erfreulich, so lange wie moglich mit sich selbst zusam-
men zu sein, wenn du dich zu einem Menschen gebildet hast, der es
wert ist, dass du seine Gesellschaft geniesst.»



	Jahrtausendworte - in die Gegenwart Gesprochen

