
Zeitschrift: Sprachspiegel : Zweimonatsschrift

Herausgeber: Schweizerischer Verein für die deutsche Sprache

Band: 65 (2009)

Heft: 4

Artikel: Vom Leben der Wörter [Teil 2]

Autor: Bartels, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-421956

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-421956
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vom Leben derWörter (Teil 2)

Von Klaus Bartels

(Ein Vortrag zu der neuen Wortgeschichtensammlung des Autors,
«Die Sau im Porzellanladen» [vgl. Heft 1/09, Bücher, S. 33 ff.])

N icht alles ist Griechisch oder Latein, was auf den ersten Blick

antikisch aussieht. Es wäre ja ausgesprochen witzig, wenn wir hinter dem

klopfenden, stampfenden «Rap»-Sänger einen homerischen Rhapsoden
ausmachen dürften, und immer noch ganz hübsch, wenn wir diesen

«Rap» an der von Cicero (Brutus 264) getadelten rapida et celeritate

caecata oratio festmachen könnten, an diesem «rasenden, in seinem

tollen Tempo unverständlichen Wortschwall». Ein Holzweg und noch ein

Holzweg! Die simple Wahrheit weist auf einen dritten, und diesmal einen

richtigen Holzweg: Der «Rap» ist germanischen, englischen Ursprungs,
Lautmalerei für ein lautes Klopfen und Pochen auf Holz: rap, rap, rap.

Aber manches ist tatsächlich Latein und Griechisch, was gar nicht
mehr antikisch aussieht. Da ist zum Beispiel die «Brezel», die ihre

Herkunft von den erst griechischen, dann lateinischen bracchia, den

«Armen», mit ihren butterbestrichenen Schultern und ihren kreuzweise

übereinandergeschlagenen Armen ja noch recht anschaulich vor Augen
stellt. Der Weg von den lateinischen bracchia zu unserer «Brezel» ist mit
einem späüateinischen bracciatellum, einer althochdeutschen brezzitella

und einer mittelhochdeutschen, schon halb aufgeknabberten brezel bestens

ausgeschildert.

Oder da ist der scheinbar so urdeutsche Dorf-«Weiher» : Darin
verbirgt sich ein lateinisches vivarium, wörtlich eine «Lebend-Anlage». In
der Antike bezeichnete das Wort die hinter dem Meeresstrand künstlich

angelegten Salzwasserbecken, in denen der Geniesser Luculius die auf

Vorrat gefangenen Salzwasserfische bis auf Weiteres sich Unnmeln Hess;



im Mittelalter bezeichnete dieses vivarium den klösterHchen Karpfenteich
oder eben Karpfen-«Weiher», mit dem die Ordensbrüder für die
vorösterliche Fastenzeit vorsorgten.

Hinter dem «Grül» verbirgt sich - und hier wirklich: «verbirgt
sich» - eine buchstäblich ä point gebratene lateinische craticula, ein

«Flechtwerk», ein eiserner «GriHrost». Auf seinem Weg über das Französische

und EngHsche hat sich das lateinische Wort wie eine wirkliche Grillade

von der rohen Neun-Buchstaben-craficu/a zu dem fertig gebratenen
Fünf-Buchstaben-«Grill» zusammengezogen; aber das Pünktchen auf
dem «i» genau in der Mitte dieses ä point gebratenen «GriHs» ist noch ein
Pünktchen blutige Antike.

Wer diesen weitverzweigten FamiHengeschichten, diesen

verschlungenen Wörterlebensläufen nachspürt, findet leicht hunderterlei und
fände wohl auch tausenderlei quasi «persörüiche» Lebensläufe mit ihrem
kunterbunten Auf und Ab und Hin und Her durch die Zeiten und die

Sprachen. Da gleicht kein Wörterleben dem anderen, so wenig wie ein

Menschenleben dem anderen.

Wenn die Pfadfinder ihrem Stammführer mit einem kräftigen «Be-

Er-A-Vau-O!» für die Waldweihnacht danken, mögen diese Rufe allenfalls

noch italienisch tönen; aber was steckt alles hinter einem solchen «Bravo!»:

Erst bei Homer im 8. Jahrhundert v.Chr. die «barbarophonen»,
lautmalend «bla-bla-bla-tönenden» kleinasiatischen Fremden, bei denen

die Griechen immer nur «Bahnhof» verstanden; dann bei Herodot im
5. Jahrhundert die im abschätzigen Sinne «barbarischen» Perser mit ihrer

aus griechischer Sicht unwürdig-herrischen, menschenverachtenden

Königsherrschaft; dann in der frühen Neuzeit der itaHenische «Bravo» im
Sinne des kaltblüügen Külers und der wüst dreinschlagende «brave»

Landsknecht vom Schlage eines Schlaginhaufen; dann, mit dem alles

umkehrenden Sprung von den Söldnertugenden zu den Bürgertugenden, der

eben gerade nicht dreinschlagende biedeimännisch «brave» Bürger, und
dann zuletzt die begeisterten «Bravo!»-Rufe des Opernfans für den

Heldentenor und seine Bravourarie - welch ein Wörterleben über die

Jahrtausende hinweg!



Ich erinnere mich noch, wie ich mir als Schüler einen «Erz»-Engel

mit stahlblauen, metallisch klingenden Flügeln vorstellte. In der Folge kam

ich dahinter, dass der Erzbischof, griechisch archiepiskopos, beim Wort

genommen ein «Erster Aufseher», ein «Erster Bischof» und der Erzengel,

griechisch archängelos, ein «Erster Engel» ist, ursprünglich übrigens ein

Erster persischer Expressbote; das griechische Verb archein, das sich im
«Architekten», dem «Ersten Baumeister» und etwa in der «Archäologie»
und den «Archetypen» noch prägefrisch erhalten hat, bedeutet «anfangen,

der Erste sein, herrschen».

Und ich erinnere mich noch an das Aha-Erlebnis, mit dem ich in
unserem gewölmlichen Haus-«Arzt» einen «Erz»-Arzt entdeckte. Der

griechische Ehrentitel archlatrös, «Erster Arzt», war den Leibärzten der

hellenistischen Könige und der römischen Cäsaren, auch den Stadtärzten

der grossen Metropolen vorbehalten, bis die TiteHnflation in der Spätantike

die Ärzte allesamt zu solchen archiatroi, lateinisch archiatri, aufsteigen
liess. Aber dann schnurrte im lateinischen Westen, wo derlei griechische
Titel keine sprechenden Titel mehr waren, der viersübige archiater zu
einem althochdeutschen arzat, einem mittelhochdeutschen arzet und
schliessHch zu einem einsübigen «Arzt» zusammen. Was ist dieses

federgewichtige, kaum gesprochen, schon verwehte Wörtchen «Arzt» noch

gegenüber jenem schwer und bedeuLungsträchtig ins Ohr fallenden alten

archiatrös oder archiater bei so einem prächtigen Titel kommt es schon

ein wenig auf die Zahl der Silben an. Seither hat ein zweiter Beförderungsschub

die Titelinflation wenigstens teilweise wieder ausgeglichen und neue
«Chefärzte», eigentlich ja schon «Chef-Chefärzte», hervorgebracht. Das ist,

wie wenn nächstens alle Ärzte in einem weiteren Innauonsschub zu
Chefärzten avancierten, alle diese «Chefärzte» allmählich zu «Schärzten»

zusammenschnurrten und ein dritter Beförderungsschub nochmals neue Chef-

Schärzte, eigentlich dann schon «Chef-Chef-Chefärzte», generierte.

Sie haben sich jetzt vielleicht an ähnliche Aha-Erlebnisse erinnert. Ja

wirklich?, fragen wir uns da auf den ersten Blick, und Ja natürlich!, sagen
wir uns auf den zweiten Blick, und damit sind wir unversehens an zwei echt

aristotelische Antiquitäten geraten. Dieses «wirklich» und dieses «natürlich»:

Das sind, wenn man sie mal recht betrachtet, doch recht merkwür-



dige Wörter. Was «wirkt» da eigentlich? Und was hat die «Natur» da

eigentlich zu schaffen? Dieses «eigentlich» ist übrigens - ganz nebenbei -
schon wieder eine dritte solche aristotelische Trouvaille auf dem Flohmarkt

der Sprache Sehen wir uns hier nur einmal die erste näher an:

«Wirklich» und «Wirklichkeit»: Das sind Lehnübersetzungen aus

dem griechischen Begriffspaar dynamis und energeia, lateinisch «Potenzial!

tät» und «Aktualität», mit dem Aristoteles das alte Problem von Ei und
Huhn wenigstens begrifflich hatte lösen wollen. Das Ei, erklärt Aristoteles,

sei dynamei, «dem Entwicklungspotenzial nach», lateinisch potentialiter,
ein Huhn, insofern als vielleicht einmal eines daraus werden könne -
wenn es nicht vorher noch die Vogelgrippe bekommt; das Huhn sei

energeiai, «dem Am-Werke-Sein nach», lateinisch actualiter, ein Huhn,
insofern als es nunmehr so recht hühnermässig werke und wirke wobei
dieses Werken und Wirken hier im Körnerpicken und Scharren, Eierlegen

und Gackern besteht. Vom Misthaufen herab hören wir einen stolzen

Hahn die schuldige Political Correctness anmahnen, und natürlich - hier

wirklich «natürlich» - zu Recht: Auch er ist mit seinem Krähen ja wirklich

«am Werk» und damit «wirklich» ein Hahn.

Von all dem ist in jenem beiläufigen «Ja wirklich?» ja wirkhch
nichts mehr herauszuhören, und wenn kürzlich ein Grüner erklärt hat, das

Thema der erneuerbaren Energien sei jetzt nach dem jüngsten
Klimabericht der Vereinten Nationen wirklich wieder hochaktuell, dann kommt
der alte Aristoteles mit seiner zukunftsträchtigen energeia in diesem kleinen

Satz gleich dreimal zu Wort und zu Ehren: auf Griechisch mit der

«Energie», auf Lateinisch mit dem «aktuell» und auf Deutsch mit dem

«wirklich». Aber natürHch merkt da keiner auf; was Aristoteles und seine

dynamis- und energeia angeht, sind die dynamischsten und energischsten

Energiepohtiker parteiübergreifend allesamt ziemlich grün.

Menschenkarrieren, Wörterkarrieren: Da gibt es neben derlei un-
walirscheinlichen Abstürzen geradeso unwalirscheinliche Aufstiege, wie

zum Beispiel den des griechischen Allerweltswörtchens autös, entsprechend

unserem deutschen «selbst», das im letzten Jahrhundert über das

«Automobil» und den «Automaten» zu einem sprachlichen Leitfossü des



technischen Zeitalters geworden ist. Wer im Deutschen sagt «mein Auto»,

sagt griechisch buchstäblich «mein Selbst» - und meint doch nicht sein

eigenstes, innerstes Selbst, an dem sein Selbst^erständnis und sein

Selbstbewusstsein hängt, sondern nur sein «Automobil», voilständig
verdolmetscht: sein ohne Pferde von Fleisch und Blut kraft eigener Pferdestärken

selbstanfahrendes «Selbstbewegliches»

Das «Auto-mobil», vome Griechisch, hinten Latein, ist ein zweisprachiges

Zwitterwesen, eine mythische Chimäre: «Vome Löwe, hinten Drache.

.» Kein Wunder, dass dieses «Auto-mobil» seinen lateinischen

Echsenschwanz, das «-mobil», bald einmal abgeworfen hat; die Zoologen nennen

eine solche Selbst^erkürzung eine «Autotomie». Im nah verwandten Fall des

«Omnibus», dieses Automobils «für alle», eines simplen Dativs Plural, hat

umgekehrt der Schwanz den Rumpf, das «Omni-», abgeworfen und ist seither

als «Bus» allein durch die Welt kutschiert. Aber nach dieser doppelten
Autotomie ist es dann doch zu einem Happy End gekommen, als der griechische

«Auto»-Rumpf und der lateinische «Bus» -Schwanz sich zu guter Letzt

glücklich wieder zu einem neuen grieclüsch-lateinischen Zwitterwesen, zum
«Auto-bus», vereinigten: Das ist eine echt automobüe Beziehungskiste.

Thomas Mann präsentiert uns im «Tod in Venedig» einmal augenzwinkemd
einen ganz und gar unverkürzten «automobilen Omnibus».

Im Duden-«Fremdwörterbuch» füllt das Nest der «Auto»-Wörter

von der «Autarkie» bis zum «Autozoom» - mit dem Kuckucksjungen des

«Autors» und seiner «Autorität» mittendrin - acht, neun dicht besetzte

Spalten: hundertmal Auto-Bezügliches oder sonstwie Selbstbezügliches.

Klar, dass der «Autodidakt» kein Fahrlehrer, das «Autogramm» keine

Bremsspur ist aber wohin gehört da eigentlich gleich zu Anfang die

«Autoaggressionskrankheit»

Andere Wörter springen fröhlich sozusagen als Quereinsteiger

von einem Lebenskreis zum anderen, von einer Bildlichkeit zur anderen:

So ist das griechische kentron, eigenthch der «Spom» der Hähne und der

Reiter und der «Stachel» der Bienen und Wespen, über die Spitze des

Zirkels in die Mathematik übergegangen, hat im 4. Jahrhundert v. Chr. in
der Platonischen Akademie dem Mittelpunkt, sozusagen dem «Stachel-



punkt» des Kreises, griechisch dem kentron, lateinisch dem centrum und

dann dem «Zentrum» des Kreises den Namen gegeben und in der Folge

weltweit allen möglichen gar nicht mehr stachligen, gar nicht mehr

spitzigen Zentren, Centers und Zentralen Pate gestanden; so hat sich ein anderer

Mittel- und Drehpunkt, der lateinische cardo, die bronzene oder eiserne

«Türangel», aus der Schlosser- und Schreinerwerkstatt in die höchsten

Sphären, zu den Himmelspolen aufgeschwungen und ist von da oben

schliesslich mit dem roten Kardinalshut ins heilige Konsistorium und weiter

mit einer feschen roten Federhaube ins Kollegium der Finkenvögel

eingezogen. Und irgendwann, irgendwo hat tatsächlich einmal ein

hochehrwürdiges Ornithologen-Konklave einen dieser gefiederten Kardinäle

witzigerweise zum «Papstfinken» gewählt.

So ist die ägyptische Königin Berenike II. über die ihr zu Ehren benannte

libysche Hafenstadt Berenike alias heute Bengäsi und einen wieder nach

diesem Herkunftsort benannten Lack, lateinisch veronice, italienisch ver-

nice, französisch vernis, englisch varnish, im Deutschen «Firnis», unfehlbar

Ehrengast bei allen Vernissagen geworden. Bei den Gemäldevernissa-

gen des 19. Jahrhunderts legte der Künstler ja tatsächlich noch letzte Hand

und schliesslich letzten Lack an seine Bilder; mittlerweile hat sich der

wortgeschichtiiche Lackgeruch aus dieser französischen «Vernissage»

vollends verflüchtigt.

Vernissage: Da ist das Stichwort, der Startschuss für die «Sau». Um
drei Ecken ist die Sau in den Porzellanladen gestihrnt. Die erste Ecke: Nicht

im Schulvokabular ad usum Delphini, aber vielfach bei Aristophanes findet

sich das griechische Wort choiros, vom «Schwein», auf die weibliche

Scham übertragen, doch offenbar um der strotzenden Fruchtbarkeit

willen, die das Schwein ja auch für uns zum Glücksschwein und zum
Sparschwein gemacht hat. Ein griechisches Lexikon sagt, dieser Sprachgebrauch

sei in Korinth aufgekommen, und der Römer Varro bezeugt eine gleiche

Übertragung für das gleichbedeutende lateinische Wort porcus.

Hinter der nächsten Ecke ist von dem fruchtbaren Borstentier kaum

noch der Ringelschwanz zu sehen. Dafür kommt hier eine exotische

Meeresschnecke in den Blick, mit dem griechischen Namen könche choirme,



«Schweinsschnecke», im Lateinischen (concha) porcellana, die im
Indischen Ozean heimische Kaurischnecke. Dazu schreibt Otto Keller in
seinem Handbuch über die «Antike Tierwelt» im Jahr 1913: «Auch für eine

weniger sinnliche Phantasie, als es die der hellenischen Völker war, ist die

Ähnlichkeit dieser Schnecke mit einem menschlichen Körperteüe zu
aufdringlich, als dass sie nicht bemerkt worden wäre, und so ist diese so

genannte <Porzellanschnecke> in ganz natürlicher Weise zum Sinnbild des

Spezifisch-Weiblichen geworden.»

In der dritten Übertragung ist auch dieses «Sinnbild des Spezifisch-

Weiblichen» aus dem Sinn: Da geht es nicht mehr um die peinliche Form
dieser (concha) porcellana, sondern um ihren weisslichen Glanz. Als

Marco Polo vor gut siebenhundert Jahren die «chinesische Ware», wie es

im Englischen ja noch heisst, nach Venedig brachte, brauchte es nicht
mehr viel «sinnliche Phantasie», den inzwischen auch italienischen

Namen jener (concha) porcellana auf die kostbare Keramik zu übertragen.

Von einem kormthischen Schweinekoben in die Meissener
Porzellanmanufaktur und an die Dresdner Fürstentafel: wirklich, eine

Wortgeschichte, die sich gewaschen hat!

Lassen Sie sich anstecken von diesem philologischen, wortge-
schichdichen Spleen! Hinter diesem englischen «Spleen» steckt ja auch

schon wieder Griechisches: ein pathologischer spien, in diesem Fall: eine

von fortgeschrittener Philologitis befallene «Milz». In diesen
Wortgeschichten zeigt sich die Sprache in ihrem ureigenen urmenschlichen
Leben. Wie auf dem Ausgrabungsfeld die alten Steine und Scherben, so

beginnen auf dem geschichtsträchtigen Boden der Sprache die alten und

neuen Wörter zu sprechen und mit ihrer eigenen Geschichte überhaupt
Geschichte zu erzählen.

Wenn wir die «Schule» alias schola, scuola, ecole, school derart

wieder blankputzen, so lässt sie uns von einer Zeit träumen, da die
griechische schole noch eine lebenserfüllende, von aller Sorge um das

Lebensnotwendige enüastete «Müsse» bezeichnete. (Das bleibt an ebendiesem

Musseort selbst fast so schamhaft verborgen wie die andere Blosse, dass

«Gymnasium» eigentlich «Nacktplatz» heisst; auch Wörter haben ihre



Feigenblätter.) Wenn wir die «Rakete» nach ihrer Wortgeschichte fragen,
so erinnert sie uns an die ferne Zeit, in der ein häuslicher Spinn-«Rocken»
den Menschen noch vertrauter war als eine Interkontinentahakete, eine

«Apollo» -Mondrakete oder die jüngste «Ariane-V».

Mit dieser «Ariane-V» wird aus unserer «Philologie» mit ihrem
griechischen «Ph» zum Schluss noch einmal eine «Füologie» mit einem
lateinischen «F», eine «Fadenkunde», und jetzt kann ich Ihnen nach all
dem Alten vielleicht noch etwas Neues sagen. Ariadne - das war doch die

mit dem Faden, der seither zum alles und jedes vernetzenden «Leitfaden»

geworden ist: Die Tochter des kretischen Königs Minos, die sich in den
athenischen Prinzen Theseus verliebte und diesem, als er in das berüchtigte

Labyrinth einstieg, um mit dem halb mensch-, halb stiergestaltigen
Menschenfresser Minotauros zu kämpfen, ein dickes Wollknäuel mitgab,
das der athenische Prinz beim Hineingehen in das Labyrinth sorgfältig
abwickeln und schliesslich, nach bestandenem Kampf, zum Wieder-Her-
ausfinden aus dem Labyrinth geradeso sorgfältig wieder aufwickeln sollte

- das ist jetzt auch ein recht labyrinthischer Satz geworden. Oder für
Opemfans: Das ist die gleiche Ariadne, die Theseus dann auf Naxos so

schnöde sitzenliess, bis erst Dionysos und dann Strauss sich ihrer annahmen.

Mittlerweüe gibt es hunderterlei nun nicht mehr gesponnene,
sondern getextete «Leitfäden» durch hunderterlei Labyrinthe. Aber welcher
Leitfaden leitet uns jetzt von der alten Ariadne auf Naxos zu der neuen
«Ariane V» auf Kourou? Ich war einmal im Schweizer Fernsehen in der

gleichen Karussell-Sendung wie einer der leitenden Raketenteclrniker auf
Kourou, und der verbürgte mir völlig ernst die folgende Erklärung: Zuerst
sei mit dem europäischen Raumfahrtprogramm alles Mögliche schiefgelaufen;

doch dann habe ein neuer Projektleiter nochmals ganz von vorne
angefangen und die Sache vom Kopf auf die Füsse gestellt. Mit Blick auf
diesen Neubeginn habe die Europäische Raumfahrtagentur die Rakete

nach der mythischen Ariadne benannt: «Die hat damals», sagte er, «aber
das wissen Sie ja viel besser als ich - die hat damals ihren hoffnungslos
verknoteten Faden doch auch einfach mitten durchgehauen!»


	Vom Leben der Wörter [Teil 2]

