Zeitschrift: Sprachspiegel : Zweimonatsschrift
Herausgeber: Schweizerischer Verein fur die deutsche Sprache

Band: 64 (2008)

Heft: 6

Artikel: Wie wirklich ist die Wirklichkeit?
Autor: Mayor, Guy André

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-421942

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-421942
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

178

Wie wirklich ist die Wirklichkeit?

Von Guy Andreé Mayor

Ich schlage Thnen ein Gedankenexperiment vor. In der lite-
rarischen Tradition von der Antike bis spdt ins 18. Jahrhundert findet
sich immer wieder ein Topos, ein mehr oder weniger gleichbleiben-
des Motiv, der sogenannte locus amoenus, der «schone Ort». «Der
locus amoenus », sagt Ernst Robert Curtius, «bildet von der Kaiserzeit
bis zum 16. Jahrhundert das Hauptmotiv aller Naturschilderung. Er ist
ein schoner, beschatteter Naturausschnitt. Sein Minimum an Ausstat-
tung besteht aus einem Baum (oder mehreren Biumen), einer Wiese
und einem Quell oder Bach. Hinzutreten kénnen Vogelgesang und
Blumen. Die reichste Ausfiihrung fligt noch Windhauch hinzu.» An
einen solchen schonen Ort méchte ich Sie fir kurze Zeit entfihren.
Allerdings ersetze ich das Fliessgewdsser durch einen Teich. Stellen
Sie sich also bitte vor, Sie seien, sagen wir, an einem sonnigen Som-
mermorgen am Ufer eines kleinen Teiches. Der Teich ist von hohen,
alten Biumen umgeben, in deren Asten Vogel zwitschern, vereinzelt
schwimmen weisse Wolken am Himmel, die Luft ist klar, das taufri-
sche Gras beginnt in der Sonne zu duften, ein sanfter Wind streicht
uber das Wasser, raschelt in den Bldttern des Baums, unter dem Sie,
auf einer grossen Wurzel sitzend, dem leisen Plitschern der Wellen
zuhoren.

Seltsamerweise waren Sie soeben, falls Sie das Experiment mit-
gemacht haben, zwar hier, im Luzerner Grossratssaal, aber gleichzeitig
— in Gedanken, wie wir zu sagen belieben — anderswo, am Ufer des
kleinen Teiches, den Sie vielleicht selbst jetzt, wahrend ich weiterrede,
noch vor sich sehen.

Und gesetzt den Fall, Sie hdtten mir gar nicht zugehort, sich den
Teich nicht vorgestellt, sondern sich beispie]swéise damit beschiftigt,



was wohl in dem Maturazeugnis, auf das Sie ja alle mit Spannung
warten, stehen wiirde, dann bestdtigen Sie auf andere Weise, was ich
behaupte: Sie waren nicht da, sondern anderswo, zumindest in einer
anderen Zeit.

Wir Menschen tun immerzu so, als wiren wir zu einem be-
stimmten Zeitpunkt an einem bestimmten, bestimmbaren Ort mit
bestimmten, bestimmbaren Titigkeiten beschéftigt. Das stimmt nicht.
Oder doch so nicht. Sie brauchen sich, wenn Sie es ablehnen, als er-
wachsener Mensch unterstellt zu erhalten, Sie seien nicht da, wo Sie
sind, nur an Thre Schulzeit zu erinnern, an Hunderte von Tagtriumen
in Hunderten von Schulstunden, wahrend denen sie sich in alle mog-
lichen und unmoglichen Stationen und Rollen hineinfantasiert und
dementsprechende Gefithle und Empfindungen gehabt haben, aus
denen Sie die Lehrerin oder der Lehrer jeweils jah herausgerissen hat,
um Sie in die sogenannte Realitdt zuriickfallen zu lassen.

Naturlich waren Sie da, im Schulzimmer, sichtbar, anfassbar.
Aber was heisst hier nattrlich? Waren denn die Gedanken und Fan-
tasie Welten, in denen Sie gleichzeitig auch waren, und die Empfin-
dungen und die unwillkiirlichen physiologischen Reaktionen Ihres
Korpers nicht nattirlich?

Wo, bitte, ist denn das also: in Gedanken. Wo bin ich, wenn ich
in Gedanken anderswo bin? Oder genauer: Wo bin ich dann?

Kehren wir nochmals zu unserem Teich zurtick. Noch immer
sitzen Sie, wir haben ja bloss eine kleine Zeitreise gemacht, auf der
Wurzel am Wasser, tiber sich Vogelstimmen und Wolken, hinter sich
Grin, duftendes Gras. Der Wind hat sich gelegt, die Wasserfliche ist
spiegelglatt. Da erkennen Sie im Wasser die ziehenden Wolken, die
Blatter des Baums, einen Vogel, der wegfliegt. Sie schauen hinauf: Der
Vogel ist kaum mehr zu sehen. Aber die Wolken am Himmel sehen
genauso aus wie die auf dem Wasser. Dennoch haben Sie nicht das Ge-
fiihl, auf dem Kopf zu stehen: Schliesslich sehen Sie diese Spiegelung
nicht zum ersten Mal. Und Sie wissen, was oben und unten ist.

Nehmen wir an, nach einer Weile wiirde es Thnen, obwohl Sie
sich wohl fithlen, an Threm Teich ein wenig langweilig. Sie wollen

179



180

etwas tun. Sie stehen auf, gehen ein paar Schritte, biicken sich nach
einem Stein und werfen ihn aufs Wasser hinaus. Auch das wissen Sie
schon: Es bilden sich kreisformige Wellen, die Kreise weiten sich aus,
und eine Zeitlang entsteht dort, wo der Stein hingefallen war, ein neu-
er, kleinerer Kreis, weitet sich aus. Dann, unvermittelt, bildet sich kei-
ne Welle mehr. Sie werfen einen zweiten Stein, noch einen, die Wellen
storen sich gegenseitig, zeigen eine andere Art von Muster.

Sie schauen zu, freuen sich an dem Spiel. Wer sich freut, stellt
keine Fragen. Er ist seine Freude, das gentigt. Es sei denn, er hitte
Freude am Fragenstellen. Verlassen wir unseren imagindren Teich, aber
bleiben wir bei den Wellen — und beim Fragenstellen.

Vielleicht hatten unsere Vorfahren weniger oft die Gelegenheit,
sich zu freuen, vielleicht haben sie so lange an Teichen gesessen, Stei-
ne hineingeworfen und den Wellen zugeschaut, bis sich ihnen die
Fragen aufgedringt haben. Jedenfalls haben sie irgendeinmal damit
begonnen, sich Fragen zu stellen, wahrscheinlich, denke ich, von An-
fang an, mit Teich oder ohne.

Welche Frage sie zuerst gestellt haben, wissen wir nicht, aber dass
sie genau beobachtet haben, um zu angemessenen Antworten zu kom-
men, konnen wir aus der Sprachgeschichte erschliessen. Alle Ausdru-
cke, die heute eine Beziehung von Ursache und Wirkung bezeichnen,
bezogen sich zundchst auf Raum oder Zeit, markierten einen Punkt im
Ablauf raumlicher oder zeitlicher Vorginge — da, daher, darum, deswe-
gen zum Beispiel oder weil (aus Weile) und denn (aus dann).

Mit andern Worten: Die Idee der Kausalitit, die Vorstellung, dass
etwas so und so beschaffen ist, weil es die Wirkung der Ursache Y
ist, scheint spater aufgekommen zu sein als die offenere, weil weni-
ger zwingende der wenn-dann-Finalitit, die aus der Erfahrung heraus
feststellt, dass, wenn ich X tue, jeweils Z einzutreten pflegt. Auf unser
Beispiel angewandt: Wenn ich einen Stein ins Wasser werfe, dann ent-
stehen in der Regel konzentrische Wellen.

Damit habe ich allerdings nichts daruber ausgesagt, warum
Wellen entstehen, wenn ich einen Stein ins Wasser werfe. Diese Art
von Frage blieb den Physikern vorbehalten. Und fiihrte die Physik, die



gewiss zum Spannendsten gehort, was der Mensch hervorgebracht
hat, auf ziemlich ungeraden Wegen und tiber eine Vielzahl von Hin-
dernissen und Irrttimern, in ein gespenstisches Jenseits, dem nicht
einmal mehr die Realitit des In-Gedanken-anderswo-Seins, das wir in
unserem kleinen Experiment zu Beginn geibt haben, beikommt.

Weil: Den Teich und die Biume, das haben Sie sich mit ein
wenig gutem Willen vorstellen kénnen. Die Begriffe, mit denen die
Quantenphysik und neuerdings auch die Fraktale Geometrie operie-
ren, konnen wir uns auch beim besten Willen nicht vorstellen. Oder
versuchen Sie sich bitte einmal ein Bild von einem Teilchen zu ma-
chen, das gleichzeitig durch zwei verschiedene Locher schiesst, oder
von Antimaterie, von einem mehr als dreidimensionalen oder gar ei-
nem 1,2618-dimensionalen Raum!

Sie werden sich dies alles ebenso wenig vorzustellen verméo-
gen wie die Koch’sche Schneeflocke in der Mathematik, bei der eine
unendlich lange Linie einen endlich grossen Inhalt begrenzt. Fir uns
hat der Raum drei Dimensionen, und die Zeit fliesst vom Gestern
uber das Heute zum Morgen, nicht umgekehrt; um von A nach B zu
gelangen, muss ich die Strecke dazwischen zurticklegen. Alles andere
kénnen wir uns nicht vorstellen. Aber wir konnen es triumen, und
wir kénnen es denken.

Vorstellen, Triumen und Denken; Vorgestelltes, Getraumtes und
Gedachtes; Vorstellbares, Triumbares und Denkbares gehdren genauso
gut zur menschlichen Erfahrung wie Anfassen, Sehen, Horen, Riechen
und Schmecken; Angefasstes, Gesehenes, Gehortes, Gerochenes, Ge-
schmecktes; Anfassbares, Sichtbares, Horbares, Riechbares, Schmeck-
bares. Warum, bitte sehr, reduzieren wir den Begriff der Wirklichkeit
immer wieder und mit so penetranter Sturheit auf das, was uns die
finf Sinne vermitteln ? Warum verurteilen wir Menschen, die mehr in
der Welt des Traums, der Vorstellung und des Denkens leben als in der
zuhandenen Wirklichkeit unserer alltiglichen Verrichtungen, nennen
sie Kunstler und Spinner und werden ganz bése dabei?

Aus den selben Grunden, aus denen wir, indem wir uns auf
die Vernunft berufen, alles Metaphysische, nicht mit den fiinf Sinnen
Fassbare, irrational Geschimpfte ablehnen: aus Angst, den scheinbar
so sicheren Boden unter den Fiissen und damit uns selbst zu verlieren.

181



182

Aus Angst vor der Leere «da draussen»; dem horror vacui.

Weil nicht wahr sein kann, was nicht wahr sein darf, weil wir
— um es anders zu sagen — nur das wahrnehmen, was wir fiir wahr
oder zumindest fiir wahrscheinlich halten, erkaufen wir unsere ver-
meintliche Sicherheit durch eine oft unbewusste, aber selbst auferleg-
te Wahrnehmungsbegrenzung.

Was nicht in unser Weltbild passt, wird ausgegrenzt, hat, sa-
gen wir, nichts mit der «Realitit» zu tun. Wir grenzen Tagtraum und
Nachttraum mit ihren verschiedenen Dimensionen aus, wir grenzen,
soweit es geht, religiose oder spirituelle Erfahrungen aus. Das geht
hin, damit lasst sich recht und schlecht leben.

Die Physik allerdings, die sich ausgerechnet mit dem Anfass-
baren, worauf wir unseren Wirklichkeitsbegriff reduziert haben, be-
schiftigt, die Physik Iisst sich weniger leicht ausgrenzen. Darum wird
sie oft zum Argernis — und darum, mit Verlaub, macht sie (mir) Spass.
Zwar gelten die Beispiele aus der Physik, die ich genannt habe, nur
auf der Ebene der kleinsten Teilchen, insofern von solchen tiberhaupt
die Rede sein kann, und auf der Ebene des Universums, falls es denn ein
Universum gibt. Aber die mittlere Ebene. Auf der wir uns fir gewohn-
lich bewegen und auf der das Gesetz von Ursache und Wirkung zu
greifen scheint, ruht auf der kleinsten und ist eingebettet in die grosste
Dimension, in denen die Vorstellung und der Begriff von Festigkeit
und Verldsslichkeit keinen rechten Sinn mehr machen. Die Beschrei-
bung dessen, was wir fiir Wirklichkeit halten, lehrt die Physik, hangt
vom Massstab ab. Die Wahl des Massstabs und die Kombination der
Messergebnisse und Wirklichkeitsbeschreibungen liegt allein an uns.

Ob wir es wahrhaben wollen oder nicht: Wir stehen, um es
poetisch zu sagen, auf Wolken, sind Wolkenganger, die sich, ohne es
zu ahnen, selber triumen und, ohne es zu wissen, sich davor fiirchten
aufzuwachen.

Vielleicht ist es das, was Jesus gemeint hat und was Mystiker
und Propheten vor ihm und nach ihm immer wieder gesagt haben:
Dass wir aus unserer beschrinkten Wirklichkeitswahrnehmung aus-
steigen sollten. Um zu erkennen, wer wir wirklich sind.



Ich habe Sie, hoffe ich, ein wenig verwirrt und IThre Wirklich-
keitsvorstellung durcheinandergebracht. Das war Absicht. Weil ich der
Ansicht bin, dass unser Begriff von Wirklichkeit dringend der Erwei-
terung bedarf. Schon, weil wir sonst in unserem Machbarkeitswahn
unterzugehen drohen. Jedenfalls auf unserm wunderbaren, geschun-
denen Planeten.

Ich lade Sie dazu ein, zum Schluss an den Teich zurtickzugehen,
von dem wir ausgegangen sind, sich auf die Wurzel zu setzen und
einfach aufs Wasser zu sehen, auf die Spiegelung des Himmels darin,
mit den Augen den ziehenden Wolken zu folgen — und zu staunen.
Dartiber, dass da ein Teich ist, den Sie selbst geschaffen haben, und
dartiber, dass Sie selbst da sind.

Die Wirklichkeit ist nicht absurd. Das Urteil hingt vom Mass-
stab ab, mit dem wir messen. Und von unserer Bereitschaft, andere
Massstabe gelten zu lassen.

(Auszug aus der Rede anldsslich der Maturititsfeier der Kantonsschule Reussbihl am 21.6.1991 im
Grossratssaal Luzern. Die gesammelten Texte von Guy André Mayor sind im vom Autor zusammen-

gestellten Buch unter dem Titel «Morgenweg und Abendritt» [Verlag ars pro toto, Luzern, 2007]
veroffentlicht.)

183



	Wie wirklich ist die Wirklichkeit?

