
Zeitschrift: Sprachspiegel : Zweimonatsschrift

Herausgeber: Schweizerischer Verein für die deutsche Sprache

Band: 64 (2008)

Heft: 6

Artikel: Wie wirklich ist die Wirklichkeit?

Autor: Mayor, Guy André

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-421942

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-421942
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wie wirklich ist dieWirklichkeit?

Von Guy Andre Mayor

I ch schlage Ihnen ein Gedankenexperiment vor. In der

literarischen Tradition von der Antike bis spät ins 18. Jahrhundert findet
sich immer wieder ein Topos, ein mehr oder weniger gleichbleibendes

Motiv, der sogenannte locus amoenus, der «schöne Ort». «Der
locus amoenus», sagt Ernst Robert Curtius, «bildet von der Kaiserzeit

bis zum 16. Jahrhundert das Hauptmotiv aller Naturschilderung. Er ist

ein schöner, beschatteter Naturausschnitt. Sein Minimum an Ausstattung

besteht aus einem Baum (oder mehreren Bäumen) einer Wiese

und einem Quell oder Bach. Hinzutreten können Vogelgesang und
Blumen. Die reichste Ausführung fügt noch Windhauch hinzu. » An

einen solchen schönen Ort möchte ich Sie für kurze Zeit entführen.

Allerdings ersetze ich das Fliessgewässer durch einen Teich. Stellen

Sie sich also bitte vor, Sie seien, sagen wir, an einem sonnigen

Sommermorgen am Ufer eines kleinen Teiches. Der Teich ist von hohen,
alten Bäumen umgeben, in deren Ästen Vögel zwitschern, vereinzelt

schwimmen weisse Wölken am Himmel, die Luft ist klar, das taufrische

Gras beginnt in der Sonne zu duften, ein sanfter Wind streicht

über das Wasser, raschelt in den Blättern des Baums, unter dem Sie,

auf einer grossen Wurzel sitzend, dem leisen Plätschern der Wellen

zuhören.

Seltsamerweise waren Sie soeben, falls Sie das Experiment
mitgemacht haben, zwar hier, im Luzerner Grossratssaal, aber gleichzeitig

- in Gedanken, wie wir zu sagen belieben - anderswo, am Ufer des

kleinen Teiches, den Sie vielleicht selbst jetzt, während ich weiterrede,
noch vor sich sehen.

Und gesetzt den Fall, Sie hätten mir gar nicht zugehört, sich den

Teich nicht vorgestellt, sondern sich beispielsweise damit beschäftigt,



was wohl in dem Maturazeugnis, auf das Sie ja alle mit Spannung
warten, stehen würde, dann bestätigen Sie auf andere Weise, was ich
behaupte: Sie waren nicht da, sondern anderswo, zumindest in einer
anderen Zeit.

Wir Menschen tun immerzu so, als wären wir zu einem
bestimmten Zeitpunkt an einem bestimmten, bestimmbaren Ort mit
bestimmten, bestimmbaren Tätigkeiten beschäftigt. Das stimmt nicht.
Oder doch so nicht. Sie brauchen sich, wenn Sie es ablehnen, als

erwachsener Mensch unterstellt zu erhalten, Sie seien nicht da, wo Sie

sind, nur an Ihre Schulzeit zu erinnern, an Hunderte von Tagträumen
in Hunderten von Schulstunden, während denen sie sich in alle
möglichen und unmöglichen Stationen und Rollen hineinfantasiert und
dementsprechende Gefühle und Empfindungen gehabt haben, aus
denen Sie die Lehrerin oder der Lehrer jeweils jäh herausgerissen hat,

um Sie in die sogenannte Realität zurückfallen zu lassen.

Natürlich waren Sie da, im Schulzimmer, sichtbar, anfassbar.

Aber was heisst hier natürlich? Waren denn die Gedanken und Fantasie

Welten, in denen Sie gleichzeitig auch waren, und die Empfindungen

und die unwillkürlichen physiologischen Reaktionen Ihres

Körpers nicht natürlich?
Wo, bitte, ist denn das also: in Gedanken. Wo bin ich, wenn ich

in Gedanken anderswo bin? Oder genauer: Wo bin ich dann?
Kehren wir nochmals zu unserem Teich zurück. Noch immer

sitzen Sie, wir haben ja bloss eine kleine Zeitreise gemacht, auf der
Wurzel am Wasser, über sich Vogelstimmen und Wolken, hinter sich
Grün, duftendes Gras. Der Wind hat sich gelegt, die Wässerfläche ist
spiegelglatt. Da erkennen Sie im Wasser die ziehenden Wolken, die
Blätter des Baums, einen Vogel, der wegfliegt. Sie schauen hinauf: Der
Vogel ist kaum mehr zu sehen. Aber die Wolken am Himmel sehen

genauso aus wie die auf dem Wasser. Dennoch haben Sie nicht das
Gefühl, auf dem Kopf zu stehen: Schliesslich sehen Sie diese Spiegelung
nicht zum ersten Mal. Und Sie wissen, was oben und unten ist.

Nehmen wir an, nach einer Weile würde es Ihnen, obwohl Sie

sich wohl fühlen, an Ihrem Teich ein wenig langweilig. Sie wollen



etwas tun. Sie stehen auf, gehen ein paar Schritte, bücken sich nach

einem Stein und werfen ihn aufs Wasser hinaus. Auch das wissen Sie

schon: Es bilden sich kreisförmige Wellen, die Kreise weiten sich aus,

und eine Zeitlang entsteht dort, wo der Stein hingefallen war, ein neuer,

kleinerer Kreis, weitet sich aus. Dann, unvermittelt, bildet sich keine

Welle mehr. Sie werfen einen zweiten Stein, noch einen, die Wellen

stören sich gegenseitig, zeigen eine andere Art von Muster.

Sie schauen zu, freuen sich an dem Spiel. Wer sich freut, stellt

keine Fragen. Er ist seine Freude, das genügt. Es sei denn, er hätte

Freude am Fragenstellen. Verlassen wir unseren imaginären Teich, aber

bleiben wir bei den Wellen - und beim Fragenstellen.

Vielleicht hatten unsere Vorfahren weniger oft die Gelegenheit,
sich zu freuen, vielleicht haben sie so lange an Teichen gesessen, Steine

hineingeworfen und den Wellen zugeschaut, bis sich ihnen die

Fragen aufgedrängt haben. Jedenfalls haben sie irgendeinmal damit

begonnen, sich Fragen zu stellen, wahrscheinlich, denke ich, von
Anfang an, mit Teich oder ohne.

Welche Frage sie zuerst gestellt haben, wissen wir nicht, aber dass

sie genau beobachtet haben, um zu angemessenen Antworten zu kommen,

können wir aus der Sprachgeschichte erschliessen. Alle Ausdrücke,

die heute eine Beziehung von Ursache und Wirkung bezeichnen,

bezogen sich zunächst auf Raum oder Zeit, markierten einen Punkt im
Ablauf räumlicher oder zeitlicher Vorgänge - da, daher, darum, deswegen

zum Beispiel oder weil (aus Weile) und denn (aus dann)

Mit andern Worten: Die Idee der Kausalität, die Vorstellung, dass

etwas so und so beschaffen ist, weil es die Wirkung der Ursache Y

ist, scheint später aufgekommen zu sein als die offenere, weil weniger

zwingende der wenn-dann-Finalität, die aus der Erfahrung heraus

feststellt, dass, wenn ich X tue, jeweils Z einzutreten pflegt. Auf unser

Beispiel angewandt: Wenn ich einen Stein ins Wasser werfe, dann
entstehen in der Regel konzentrische Wellen.

Damit habe ich allerdings nichts darüber ausgesagt, warum
Wellen entstehen, wenn ich einen Stein ins Wasser werfe. Diese Art

von Frage blieb den Physikern vorbehalten. Und führte die Physik, die



gewiss zum Spannendsten gehört, was der Mensch hervorgebracht
hat, auf ziemlich ungeraden Wegen und über eine Vielzahl von
Hindernissen und Irrtümern, in ein gespenstisches Jenseits, dem nicht
einmal mehr die Realität des In-Gedanken-anderswo-Seins, das wir in
unserem kleinen Experiment zu Beginn geübt haben, beikommt.

Weil: Den Teich und die Bäume, das haben Sie sich mit ein
wenig gutem Willen vorstellen können. Die Begriffe, mit denen die
Quantenphysik und neuerdings auch die Fraktale Geometrie operieren,

können wir uns auch beim besten Willen nicht vorstellen. Oder
versuchen Sie sich bitte einmal ein Bild von einem Teilchen zu
machen, das gleichzeitig durch zwei verschiedene Löcher schiesst, oder
von /4.nfimaterie, von einem mehr als dreidimensionalen oder gar
einem 1,261 8 -dimensionalen Raum

Sie werden sich dies alles ebenso wenig vorzustellen vermögen

wie die Koch'sche Schneeflocke in der Mathematik, bei der eine
unendlich lange Linie einen endlich grossen Inhalt begrenzt. Für uns
hat der Raum drei Dimensionen, und die Zeit fliesst vom Gestern
über das Heute zum Morgen, nicht umgekehrt; um von A nach B zu
gelangen, muss ich die Strecke dazwischen zurücklegen. Alles andere
können wir uns nicht vorstellen. Aber wir können es träumen, und
wir können es denken.

Vorstellen, Träumen und Denken; Vorgestelltes, Geträumtes und
Gedachtes; Vorstellbares, Träumbares und Denkbares gehören genauso
gut zur menschlichen Erfahrung wie Anfassen, Sehen, Hören, Riechen
und Schmecken; Angefasstes, Gesehenes, Gehörtes, Gerochenes,
Geschmecktes; Anfassbares, Sichtbares, Hörbares, Riechbares, Schmeckbares.

Warum, bitte sehr, reduzieren wir den Begriff der Wirklichkeit
immer wieder und mit so penetranter Sturheit auf das, was uns die
fünf Sinne vermitteln Warum verurteilen wir Menschen, die mehr in
der Welt des Traums, der Vorstellung und des Denkens leben als in der
zuhandenen Wirklichkeit unserer alltäglichen Verrichtungen, nennen
sie Künstler und Spinner und werden ganz böse dabei?

Aus den selben Gründen, aus denen wir, indem wir uns auf
die Vernunft berufen, alles Metaphysische, nicht mit den fünf Sinnen
Fassbare, irrational Geschimpfte ablehnen: aus Angst, den scheinbar
so sicheren Boden unter den Füssen und damit uns selbst zu verlieren.



Aus Angst vor der Leere «da draussen»; dem horror vacui.

Weil nicht wahr sein kann, was nicht wahr sein darf, weil wir
um es anders zu sagen - nur das wahrnehmen, was wir für wahr

oder zumindest für wahrscheinlich halten, erkaufen wir unsere
vermeintliche Sicherheit durch eine oft unbewusste, aber selbst auferlegte

Wahrnehmungsbegrenzung.
Was nicht in unser Weltbild passt, wird ausgegrenzt, hat,

sagen wir, nichts mit der «Realität» zu tun. Wir grenzen Tagtraum und

Nachttraum mit ihren verschiedenen Dimensionen aus, wir grenzen,
soweit es geht, religiöse oder spirituelle Erfahrungen aus. Das geht

hin, damit lässt sich recht und schlecht leben.

Die Physik allerdings, die sich ausgerechnet mit dem Anfassbaren,

worauf wir unseren Wirklichkeitsbegriff reduziert haben,

beschäftigt, die Physik lässt sich weniger leicht ausgrenzen. Darum wird
sie oft zum Ärgernis - und darum, mit Verlaub, macht sie (mir) Spass.

Zwar gelten die Beispiele aus der Physik, die ich genannt habe, nur
auf der Ebene der kleinsten Teilchen, insofern von solchen überhaupt

die Rede sein kann, und aufder Ebene des Universums, falls es denn ein

Universum gibt. Aber die mittlere Ebene. Auf der wir uns für gewöhnlich

bewegen und auf der das Gesetz von Ursache und Wirkung zu

greifen scheint, ruht aufder kleinsten und ist eingebettet in die grösste

Dimension, in denen die Vorstellung und der Begriff von Festigkeit

und Verlässlichkeit keinen rechten Sinn mehr machen. Die Beschreibung

dessen, was wir für Wirklichkeit halten, lehrt die Physik, hängt

vom Massstab ab. Die Wahl des Massstabs und die Kombination der

Messergebnisse und Wirklichkeitsbeschreibungen liegt allein an uns.

Ob wir es wahrhaben wollen oder nicht: Wir stehen, um es

poetisch zu sagen, auf Wolken, sind Wölkengänger, die sich, ohne es

zu ahnen, selber träumen und, ohne es zu wissen, sich davor fürchten

aufzuwachen.
Vielleicht ist es das, was Jesus gemeint hat und was Mystiker

und Propheten vor ihm und nach ihm immer wieder gesagt haben:

Dass wir aus unserer beschränkten Wirklichkeitswahrnehmung
aussteigen sollten. Um zu erkennen, wer wir wirklich sind.



Ich habe Sie, hoffe ich, ein wenig verwirrt und Ihre
Wirklichkeitsvorstellung durcheinandergebracht. Das war Absicht. Weil ich der
Ansicht bin, dass unser Begriff von Wirklichkeit dringend der Erweiterung

bedarf. Schon, weil wir sonst in unserem Machbarkeitswahn

unterzugehen drohen. Jedenfalls auf unserm wunderbaren, geschundenen

Planeten.

Ich lade Sie dazu ein, zum Schluss an den Teich zurückzugehen,
von dem wir ausgegangen sind, sich auf die Wurzel zu setzen und
einfach aufs Wasser zu sehen, auf die Spiegelung des Himmels darin,
mit den Augen den ziehenden Wolken zu folgen - und zu staunen.

Darüber, dass da ein Teich ist, den Sie selbst geschaffen haben, und
darüber, dass Sie selbst da sind.

Die Wirklichkeit ist nicht absurd. Das Urteil hängt vom Massstab

ab, mit dem wir messen. Und von unserer Bereitschaft, andere
Massstäbe gelten zu lassen.

(Auszug aus der Rede anlässlich der Maturitätsfeier der Kantonsschule Reussbühl am 21.6.1991 im
Grossratssaal Luzern. Die gesammelten Texte von Guy Andre Mayor sind im vom Autor zusammengestellten

Buch unter dem Titel «Morgenweg und Abendritt» [Verlag ars pro toto, Luzern, 2007]
veröffentlicht.)


	Wie wirklich ist die Wirklichkeit?

