
Zeitschrift: Sprachspiegel : Zweimonatsschrift

Herausgeber: Schweizerischer Verein für die deutsche Sprache

Band: 64 (2008)

Heft: 4

Artikel: Sprache ist in erster Linie Musik [Teil 2]

Autor: Mayor, Guy André

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-421934

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-421934
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


1 1 0 Sprache ist in erster Linie Musik

Von Guy Andre Mayor

(Teil 2)

I ch habe verschiedentlich angedeutet, dass nicht wir uns
der Sprache bedienten, sondern vielmehr sie sich unserer bediene,
oder anders: dass nicht wir die Sprache beherrschten, sondern sie uns.
Selbst wenn Ihnen die Formulierungen ein wenig zu resolut oder zu

apodiktisch klingen: Ich nehme sie aus gutem Grund nicht zurück.
Denn Sprache ist auch als Noch-nicht-Text, als zu Ausdruck drängender
Impuls, als System in unserm Kopfoder sonstwo, eine Wirkgrösse. Sie

ist, haben wir festgestellt, ein System aus lexikalisch-musikalischen
Zeichen und zugehörigen Regeln, aber sie ist auch, man muss es nur
wahrnehmen wollen und sie machen lassen, ein unerklärliches

Kraftzentrum, das, behaupte ich, vor allem über ihre Musikalität Bilder und

Wortfolgen hervorbringt.
Gestatten Sie mir, mit einer Feststellung aus der modernen Physik

und aus den ältesten Philosophien einzusetzen: Wir Menschen

sind, wie alles, was wir bewusst oder unbewusst wahrnehmen,
Manifestationen von Energie in allen möglichen Formen. Wir sind, wenn
Sie mir die poetische Formulierung durchgehen lassen wollen, Wölke,
Welle, Wind und Wirbel, so wie alles Wolke, Welle, Wind und Wirbel
ist. Auch die Sprache, auch das Sprechen. Und zwar durchaus nicht
nur, was sich ja in unserem Zusammenhang aufdrängt, im Sinne von
Schallwellen.

Die Vorstellung von einer Inspirationsquelle ausserhalb des

Menschen, d.h. die Idee von der Einhauchung oder Eingebung durch
Gottheit, Muse oder Engelwesen, ist vermutlich - weil sie einer
konkreten Erfahrung aller achtsamen Menschen entspricht - so alt wie
beseeltes, bewegtes und bewegendes Sprechen überhaupt. Also wohl
uralt.



Und selbstverständlich ist auch Inspiration wie Kommunikation,

von der sie, genau besehen, lediglich einen Sonderfall darstellt -
ein energetisches Geschehen. Die drei bedeutenden monotheistischen

Wüstenreligionen gründen darauf, alle heiligen Bücher der Menschheit

nehmen mehr oder weniger explizit auf einen Inspirator, einen
Einbläser und Offenbarer, Bezug, die Odyssee, der älteste europäische
Abenteuerroman, beginnt mit einer - damals vermutlich ritualisierten

-Anrufung der Muse.

Neben der sprachlichen gibt es selbstredend auch eine
wissenschaftliche, eine mathematische, eine musikalische, eine technische,

eine bildnerische Inspiration, die sich sowohl im jeweiligen Medium
als auch aus diesem heraus entwickelt.

Was immer wir als Inspirationsquelle unterstellen, ob Gottheit,
Muse, Engelwesen, Mensch oder übrige Natur: Für sprachliche^erke,

für das Sprechen selbst, äussert sich die Eingebung immer in der und
durch die Sprache. Das heisst für mich, ich wiederhole: Die Sprache

ist nicht nur Medium der Inspiration, sondern Inspirationsquelle
selbst.

Wie genau das vor sich geht, kann ich Ihnen ebenso wenig

sagen wie sonst jemand. Aber dass sich Inspiration in der Sprache

ereignet, können Sie jederzeit selbst erleben, wenn Sie sich für diese Art
der Erfahrung offen halten und sie nicht von vornherein als obsoleten

Mystizismus ablehnen.

Eingebung ist das, was im 17. Jahrhundert noch Begeistung
hiess und was wir heute Begeisterung nennen. Heinrich von Kleist

schildert das Phänomen in seinem genialen Aufsatz «Über die allmähliche

Verfertigung der Gedanken beim Reden» und spricht von einer

«merkwürdige (n) Übereinstimmung zwischen den Erscheinungen
der physischen und moralischen Welt».

Ich selbst habe die Erfahrung des jähen Wechsels von
Sprachegebrauchen zum <von der Sprache> - im Wörtsinn - «Gebraucht
werden», einmal in einem Gedicht formuliert. Sie werden mir die kleine
Eitelkeit nicht verargen, dass ich es Ihnen vorlege:

bin
musiker



und

spiele
laute

spiele

spräche

spielt
auf
mir

Wie sich unvermittelt Wörter und Bilder wie von selbst einstellen,

wenn man sich der Sprache überlässt, möchte ich Ihnen an einem
einfachen Beispiel zeigen.

Ich gehe aus von einem Allerweltssatz:

Wir haben alle unsere persönlichen Katastrophen.

Niemand wird an der Richtigkeit der Aussage zweifeln wollen:
Sie entspricht unserer Erfahrung. Nur ist der Satz, so wie er dasteht,

hölzern und unanschaulich. Ich lasse mich auf die Sprache ein, folge
ihrem rhythmischen Fliessen und stelle als Erstes um:

Wir alle haben unsere persönlichen Katastrophen.

Das klingt zwar zu Beginn ein wenig besser, sackt aber nach

unsere ab, weil zwei schwerfällig-4-silbige Wörter folgen. Nun ersetze

ich, einem Impuls nachgebend, persönlich durch privat. Das ist zwar
nicht ganz dasselbe, klingt aber, scheint mir, besser:

Wir alle haben unsere privaten Katastrophen.

Ein siebenhebiger Jambus, immerhin, aber nicht wirklich
zufriedenstellend, unsere wird ungebührlich in den Vordergrund ge-



drängt, die t-Anhäufung (privaten Kafasfrophen) wirkt plump, ich
merke, der Plural behindert. Also versuch ichs anders:

Wir alle haben unsere privaten Nöte.

- jetzt übernimmt gewissermassen die Sprache die Führung
und setzt den Satz hexameterartig mit Jamben fort - und manchmal

bricht es heftig ein und wird zur Katastrophe.

Auch diese Formulierung ist noch nicht geglückt: Was, bitte,
soll es sein? Wies weitergeht, weiss ich noch nicht: Ich lasse jetzt die

Sprache machen:

Wir alle haben unsere privaten Nöte und manchmal, unversehens,

bricht die Not entzwei und wird zur Katastrophe.

Der zweite Teil - der nach Nöte - hat durch unversehens und

bricht entzwei, vor allem, weil es ungewöhnlicher Weise die Not ist,
die entzweibricht, etwas Dramatisches erhalten. Bloss stört im
Eingangssatz immer noch unsere privaten, weil da nur mit Mühe und Not
ein unerwünschter Hiatus vermieden ist. Zudem sind unsere Nöte
doch immer auch private Nöte, die Kombination erzeugt Redundanz.

Warum nicht, lockt mich Muse Sprache, versuchsweise private
weglassen? Ergibt:

Wir alle haben unsre Nöte, und manchmal, unversehens, bricht
die Not entzwei und wird zur Katastrophe.

Sie haben gemerkt, ich habe aus dem Dreisilber unsere durch
einfaches Auslassen des e einen Zweisilber, d. h. aus unsere unsre,
gemacht. Jetzt könnten wir sogar rückumstellen - und so eine

Zusatzbedeutung erhalten:

Wir haben alle unsre Nöte, und manchmal, unversehens, bricht
die Not entzwei und wird zur Katastrophe.



Das ist sowohl wir alle als auch alle Nöte, im zweiten Teil dann

kommt der Spezialfall: die Katastrophe.

Aber der Ausnahmefall, zu dem die Katastrophe mittlerweile

geworden ist, ist ungenügend markiert, das und vor manchmal wirkt
zu harmlos, der Katastrophenteil zu geglättet. Die Sprache drängt mir
nach Nöte einen Punkt - mithin eine Pause - auf, dann ein nur. Und
ersetzt wie nebenher haben durch ein anderes Verb:

Wir kennen alle unsre Nöte. Nur manchmal, unversehens, bricht
die Not entzwei und wird zur Katastrophe.

Allerdings passt der Schlussteil nun nicht mehr zur zusätzlichen

Dramatik, die durch das Ausnahme-markierende nur in unseren
Satz geraten ist. So schlägt mir die Sprache, der ich bloss zu folgen
brauche, eine andere Rhythmisierung vor. Durch eine zweite Pause,

eine Kleinstpause nach nur, die durch einen Doppelpunkt erzwungen
wird. Durch Streichung des additiven und und durch ein neues Verb.

So heisst die vorläufig letzte Fassung:

Wir kennen alle unsre Nöte. Nurrmanchmal, unversehens, bricht
die Not entzwei, schlägt um in eine Katastrophe.

Es steht Ihnen selbstredend frei, auch diese Sätze misslungen zu
finden. Etwa zu pathetisch. Formal gesehen besteht die Folge aus drei

deutlich voneinander abgehobenen Teilen, die inhaltlich Sinn ergeben:

einem ersten, vierhebigen, einem mittleren, sechshebigen und

einem letzten, wiederum vierhebigen Jambus mit Pausen, die einerseits

den Spezialfall, andererseits das Umschlagen in die Katastrophe
markieren.

Meines Erachtens hat die letztgenannte Formulierung gegenüber

dem Holpersatz zu Beginn - <Wir haben alle unsere persönlichen
Katastrophen> - an Differenzierung, Dramatisierung, Eindringlichkeit
und Anschaulichkeit gewonnen. Zudem wird das Hereinbrechende

von Katastrophen beschrieben, das im Ausgangssatz allenfalls entfernt



mitschwang, und der Umstand, dass Katastrophen einen glücklicherweise

in aller Regel nicht ununterbrochen ereilen.

Entscheidend ist aber nicht, ob Sie mit der Endformulierung
glücklich sind oder nicht, entscheidend ist ausschliesslich, dass Sie

schrittweise haben nachvollziehen können, wie Sprache selbsttätig

wird, wie sie einen, wenn man sie gewähren lässt, über die musikalische

Form, die sie einem eingibt, auch zu inhaltlichen Einsichten führt,

an die man bei der ersten, rohen Formulierung gar nicht gedacht
hat.

Da geschieht - in einem ununterbrochenen Dialogisieren mit
ihrer Musik - die Geburt des Textes aus dem Geist der Sprache. Die

Anspielung auf Nietzsche habe ich deshalb gewählt, weil mir scheint,

man könne an den Texten dieses so verzweifelt gegen die Verfassung

von Welt und Mensch anschreibenden Dichters die pochende Kraft
und Eigenwilligkeit der Sprache exemplarisch studieren.

Natürlich können Sie, falls Ihnen die Vorstellung, das Sprachrohr

eines Gottes oder sonst einer Inspirationsinstanz sein zu sollen,

unangenehm ist, auch von Intuition sprechen. Bloss geraten Sie, wenn
Sie beschreiben wollen, was denn Intuition sei und wie genau sie

funktioniere, ebenso in einen Erklärungsnotstand wie ich, wenn ich
die «Sprache» selbst als Inspiratorin bezeichne.

Nachdem Sie meine These, Sprache sei eine Wirkgrösse, ein

Kraftzentrum, eine Inspirationsquelle, ohne vernehmliches Murren

entgegengenommen haben, kann ich es wagen, zum Abschluss meiner

Ausführungen einen Schritt weiter zu gehen und Ihnen ein
Denkmodell vorzustellen, an dem mir viel liegt, obgleich es aufAnhieb mit
unserem Thema nicht recht zusammenzuhängen scheint.

Ich bitte Sie allerdings, in jedem Moment meiner Argumentation

daran zu denken, dass es sich um ein Modell, also lediglich
um eine mögliche Darstellung dessen, was wir für gewöhnlich «die

Wirklichkeit» nennen, handelt, auch wenn Sie vielleicht intuitiv dazu

neigen, die Beschreibung für angemessen zu halten.



Ausgangspunkt dazu ist die bereits vorgetragene physikalische

Feststellung, wir Menschen seien, wie alles, was wir bewusst oder

unbewusst wahrnähmen, Manifestationen von Energie in allen
möglichen Formen. Wir seien Wölke, Welle, Wind und Wirbel, so wie alles

Wolke, Welle, Wind und Wirbel sei. Auch die Sprache, auch das

Sprechen.

Falls es zutrifft, dass wir Manifestationen von Energie in allen

möglichen Formen sind und dies grundsätzlich für alles andere gilt,
können wir folgern, dass wir sowohl untereinander als auch mit allem

andern Begegnenden energetisch verbunden sind. Anders gesagt, dass

wir mit allen und allem unablässig energetisch wechselwirken oder

kommunizieren. Mir scheint, Watzlawicks Satz, wir könnten nicht
nicht kommunizieren, habe auch und vor allem für diese Art der meist

vor- oder unbewussten energetischen Kommunikation Gültigkeit.
Allerdings vermute ich gleichzeitig, energetische Formen der

Informationsübermittlung und Kommunikation eigneten sich in erster

Linie für «emotionale», für nicht diskursive Informationen, und
fasse die Überlegungen in die folgenden Thesen:

1. Die grundlegendste Form jeder «Kommunikation», jeden
Austausches von «Information», ist die energetische.

2. Menschen kommunizieren (wechselwirken) unablässig mit
allem Begegnenden (auch) energetisch.

3. Energetische Informationsübermittlung und Wechselwirkung

ist zwar bedeutend schneller als z.B. sprachliche und
wirkt quasi-direkt, ist aber vermutlich für diskursive
Informationen weniger geeignet.

Verstehen wir Sprache als im Gehirn repräsentiertes energetisches

System, Sprechen als eine ihrer energetischen Manifestationen

und nehmen den Feldbegriff- was von den physikalischen Modellen
her zulässig ist hinzu, ergeben sich die Thesen:

4. Auch Sprache ist (u. a.) ein energetisches Phänomen und bil¬

det ein komplexes energetisches Feld.



5 Texte - gesprochene und schriftliche - bilden ihrerseits da¬

mit zusammenhängende Felder, die, jedenfalls wenn der Text
elektronisch oder schriftlich fixiert ist, erhalten bleiben.

6. Textfelder bestehen vermutlich nicht aus diskursiv desbarem,
sondern aus emotionalen - z. B. intentionalen - Schwingungen.

Bringen wir den Textrezipienten ins Spiel, können wir sagen:

7. Menschen können aufgrund ihrer eigenen energetischen
Felder mit energetischen Textfeldern interagieren. Im Falle

von schriftlich fixierten Texten sogar über ungewöhnlich
lange Zeiträume hinweg.

8. Lesende «nehmen» über Textfelder v. a. emotionale bzw. in-
tentionale Informationen «auf».

9. Bei jedem Akt der Kommunikation bzw. bei jeder Wechselwirkung

entsteht ein neues energetisches Feld.

So weit, so gut - oder ungut, die Entscheidung darüber muss
ich Ihnen überlassen.

Bloss: Was haben wir, abgesehen davon, dass wir für das, was
möglicherweise die Welt im Innersten zusammenhält, einen Namen
und entsprechende Modelle gefunden haben, mit dem energetischen
Kommunikations-, Sprach- und Textmodell gewonnen?

-Wir haben mit einem physikalisch-biologischen Modell
sprachlich-psychologische Phänomene beschrieben und so zwischen
so genannten Natur- und so genannten Geisteswissenschaften eine
Brücke zu schlagen versucht.

-Wir haben den merkwürdigen Umstand, dass wir einen
gesprochenen oder schriftlichen -Text oft verstehen, bevor wir zu Ende

gehört bzw. gelesen haben, mit einem andern Konstrukt als dem des

Ergänzens durch abgespeichertes sprachliches oder Weltwissen zu
erklären versucht.



- Wir haben darüber hinaus ein Erklärungsmodell für das

Phänomen, dass wir häufig einen Text auch dann «verstehen», wenn er

sprachlich unangemessen formuliert oder fragmentiert ist.

-Und wir haben schliesslich eine Möglichkeit eröffnet, wenigstens

ansatzweise und über nicht im engen Sinne sprachliche Elemente

erklären zu können, warum uns auch uralte Texte oder unbeholfene

Kindertexte spontan «berühren» und begeistern können. Nämlich

über ihre energetische «Geladenheit».

Wie wir die an all den geschilderten Prozessen beteiligten Energien

nennen, ob wir sie, um nur einige wenige aufzuführen, mit Hans

Driesch als «biologische Felder», mit Rupert Sheldrake als «morpho-
genetische bzw. morphische Felder» oder mit Annie Berner-Hürbin,

die übrigens das (fein) energetische Modell, so weit ich sehe, als Erste

auf sprachliche Erscheinungen angewendet hat, als «subtile Energie»

bezeichnen und wie wir sie von Fall zu Fall differenzieren, ist für
unseren Zusammenhang unerheblich.

Damit sind wir zwanglos zu unserem Thema zurückgekehrt.

Ähnlich wie (fein) energetische, deren Wirkung ich als

quasidirekt bezeichnet habe, wirken musikalische Zeichen <unmittelbarer>

als sprachliche, weil sie - neben der musikalischen - nicht auch noch,

wie die sprachlichen, eine lexikalische Bedeutungs- und also

Wirkkomponente haben. Die musikalische Komponente von Sprache wirkt
schneller und «unmittelbarer» als die lexikalische. Und zwar sowohl

bei der Produktion als auch bei der Rezeption sprachlicher Gebilde.

Deshalb behaupte ich, Sprache sei in erster Linie Musik.

Auch wenn ich freilich nicht bewiesen habe, was ohnehin -
auch neurologisch - nicht beweisbar ist, weil Sprechen diese

merkwürdige Verbindung von Klangbedeutung und lexikalischer Bedeutung

eingeht: Falls Ihnen ab und zu durch den Sinn fährt, Sprache

sei in erster Linie Musik oder, noch hübscher, der Mensch sei das mit
Sprache in erster Linie Musik machende Lebewesen, hat mein Referat,

wie ausufernd auch immer es war, seinen Zweck erreicht.



Und wenn Sie darüber hinaus vielleicht, falls Sie dies nicht
ohnehin tun, beim Sprechen und Hören, beim Schreiben und Lesen sich
auf die Musikalität der Sprache einlassen, sich von der Sprache leiten
lassen, bin ich geradezu glücklich.


	Sprache ist in erster Linie Musik [Teil 2]

