
Zeitschrift: Sprachspiegel : Zweimonatsschrift

Herausgeber: Schweizerischer Verein für die deutsche Sprache

Band: 64 (2008)

Heft: 3

Artikel: Sprache ist erster Linie Musik (Teil 1)

Autor: Mayor, Guy André

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-421931

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-421931
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


7 2 Sprache ist in erster Linie Musik

Von Guy Andre Mayor

(Teil 1)

I

«Der Mensch ist das Geschichten erzählende Tier.»

M it diesem Satz hat Peter von Matt, der weiland Zürcher

Literaturprofessor, der den Nidwaldner Humor im deutschsprachigen
Gebiet populär gemacht und sogar einen der selbsternannten

Literaturpäpste zu Begeisterungsstürmen hingerissen hat, unlängst und

nicht weit von hier ein Referat eingeleitet.
Dies werde ich selbstverständlich nicht tun, aber doch einen

nicht ganz so griffigen, dafür etwas differenzierteren - Satz an den

Anfang meiner eigenen, weit weniger geistreichen Ausführungen
stellen:

Der Mensch ist das mit Sprache in erster Linie Musik machende Tier.

Ich bitte Sie, die Reihenfolge der Wörter zu beachten. Ich

behaupte weder, der Mensch sei in erster Linie das mit Sprache Musik

machende Tier, noch, in erster Linie sei der Mensch das mit Sprache

Musik machende Tier. Und schon gar nicht, der Mensch sei das in
erster Linie mit Sprache Musik machende Tier. Ich mache also nicht

- wie dies von Matt mit seinem Satz tut - eine Aussage über den

Menschen und das, was ihn allenfalls von andern Lebewesen

unterscheidet, sondern stelle eine etwas abenteuerliche Behauptung bezüglich

der Funktion menschlichen Sprachegebrauchens, menschlichen

Sprechens, auf.

Mein neuer Satz ist eine Variante sowohl des von-Matt-Satzes als

auch des Referatstitels «Sprache ist in erster Linie Musik», hat aber



diesem gegenüber den Vorzug, dass derjenige genannt wird, der sich
der Sprache bedient bzw. - darauf komme ich später zurück - dessen

sich die Sprache bedient.
Der neue Satz grenzt also das Thema ein: Es wird von menschlicher

Sprache und von menschlichem Musikmachen mit dieser Sprache

die Rede sein - ausdrücklich nicht von der aussersprachlichen
Musik - dazu bin ich musikologisch zu unbedarft - und ausdrücklich,
wenn auch bedauerlicherweise, nicht von Delfinen, Vögeln und Walen.

Um darüber hinaus auch andern darwinistischen Spekulationen
vorzubeugen, ersetze ich das Gattungswort «Tier» aus dem von-Matt-
Satz durch den unpolemischen Begriff «Lebewesen».

Mit dem Satz «Der Mensch ist das mit Sprache in erster Linie
Musik machende Lebewesen» ist zugleich der Primat der Mündlichkeit

vor der Schriftlichkeit, des Klangs vor der Schrift und mithin der
Musikalität vor der lexikalischen Bedeutung angedeutet. Dieser Primat
ist allerdings auch im Titelsatz impliziert, nur scheint mir, der Satz

«Sprache ist in erster Linie Musik» sei auch deswegen ungenauer, weil
nicht deutlich genug gesagt ist, dass das Sprechen, das (mündliche)
Spracheverwenden, nicht die Sprache selbst gemeint ist.

Auch sage ich zwar nicht «Sprache ist Musik» oder «Der Mensch
ist das mit Sprache Musik machende Lebewesen», sondern gebe mit
der Formulierung immerhin zu bedenken, dass die Musikhaftigkeit
von Sprache bzw. von Sprechen lediglich einer der Aspekte sei, die an
ihnen auszumachen sind.

Nun ist aber «in erster Linie» zum einen als ein militärischer
Terminus auffassbar, dem die Bedeutung «in der ersten Reihe, an
vorderster Front» zugeschrieben werden kann, zum zweiten eine Metapher,

die sich auf schriftlicheTexte, nämlich auf deren oberste Zeile,
bezieht.

Damit haftet, ich räume es ein, meiner Titelformel und meiner
«von-Matthaften» Reformulierung sowohl etwas Kriegerisches oder
doch zumindest Kämpferisches als auch etwas im weiten Sinne
Literarisches an. Ich versuche es deshalb mit Synonymen.

Sprache ist, behaupte ich, zuallererst oder zuvörderst oder vor
allem andern - eben in erster Linie - Musik. Selbstverständlich lie-



gen auch den Wörtern, die ich soeben verwendet habe, Konzepte zu

Grunde:
zuallererst bezieht sich auf die Zeit, etwa im Sinne von Herders
hübscher Vorstellung, Sprechen sei zu Beginn der Menschheitsgeschichte

Singen gewesen;
zuvörderst bezieht sich auf den Raum oder doch zumindest auf eine

Fläche;

vor allem markiert sowohl eine zeitliche als auch eine räumliche

Vorrangstellung.

Allen vier Konzepten - in erster Linie eingeschlossen gemeinsam

ist die Idee einer Hierarchie oder Stufung in Raum und Zeit. Und,

damit eng verbunden, einer Hierarchie in der Wahrnehmung.
Lassen Sie mich deshalb zunächst auf die Wahrnehmung, dann

auf Raum und Zeit kurz eingehen.
Dass wir alle, schon aufgrund der sprichwörtlich gewordenen

Reizüberflutung, seiegierend, also immerzu auswählend, wahrnehmen,

ist eine derart zur Binsenweisheit verkommene Einsicht, dass

wir Gefahr laufen, sie in unseren alltäglichen Geschäftigkeiten nicht
mehr zu beachten.

Selektive Wahrnehmung wird im Wesentlichen bestimmt durch

unsere fortschreitende Sozialisation, durch das, was wir gelernt und

erfahren haben bzw. lernen und erfahren, d.h. durch das, was wir
zum jeweiligen Zeitpunkt unserer Biografie glauben, für wahr oder

doch für wahrscheinlich halten. Dieses Insgesamt an Erfahrenem und

Geglaubtem ist unter anderem in unserem Körper gespeichert und

prägt zu weiten Teilen - und meist unbewusst - unser Wahrnehmen,

Empfinden, Denken und Handeln.

Alles, was nicht unseren Glaubenssätzen - zu denen selbstverständlich

auch die wissenschaftlichen gehören - entspricht, versuchen

wir nach Kräften auszufiltern, also nicht zur Kenntnis zu

nehmen, oder, wenn es nicht anders geht, durch aktives Dagegenhalten
oder passives Beschweigen aus unsererWelt zu schaffen.



Sozialisation

(Gelerntes, Erfahrenes,

Geglaubtes, für wahr
bzw. wahrscheinlich

Gehaltenes)

it
«Filter»

IT
Wahrnehmung

(aufgrund von Geglaubtem,
für wahr bzw. wahrscheinlich

Gehaltenem)

Dem Umstand, dass uns dies nicht immer gelingt, vielleicht
auch, weil uns plötzlich etwas «einleuchtet», verdankt die Menschheit,

wenn denn von einem solchen berechtigterweise die Rede sein
kann, das, was wir technischen, wissenschaftlichen, künstlerischen
oder spirituellen Fortschritt nennen.

Unsere Wahrnehmung, damit komme ich zum zweiten Punkt,
ist in der überwiegenden Mehrzahl der Fälle gekoppelt an die
Bedingungen von Raum und Zeit. Selbst wenn wir träumen, finden wir uns
in einer Art Raumzeit. Obwohl die Bedingungen weniger rigide zu sein
scheinen - wir dort, wo wir grade sein wollen, im selben Augenblick
sind -, gibt es auch im Traum ein unterscheidbares Nacheinander.

Ich glaube, da ich keine derartige Erfahrung gemacht habe, gern,
dass es in der mystischen Ekstase so etwas wie unfassbare Simultanei-
tät oder vollkommene «Jetztheit» gibt. Nur ist eine solche Erfahrung,
das zeigen die Texte von Mystikern deutlich genug, sprachlich nicht
vermittelbar. Weil Sprechen wie Musik immer als zeitliches und
also auch räumliches Nacheinander organisiert ist.

Sprechen und Sprache
sind immer als

zeitliches Nacheinander und
räumliches Nebeneinander

organisiert.



Dies hängt gewiss mit der raumzeitlichen Struktur unseres

Hirns zusammen, das unser Wahrnehmen, Erleben und Denken den

Bedingungen der Raumzeit-Dimension anpasst, berechtigt aber meines

Erachtens nicht zum vorschnellen Schluss, unser Bewusstsein
entstehe im Hirn und habe deshalb grundsätzlich keinen Zugang zu nicht
raumzeitlich organisierten Dimensionen.

Mir scheint, wer so folgert, verwechsle, wenn Sie mir den

Vergleich gestatten wollen, den Fernsehapparat mit dem gesendeten und

vom Gerät lediglich umgesetzten Programm. Das Programm selbst

ist nicht Teil des Apparats, sondern macht diesen erst sinnvoll. (Allerdings,

muss ich gestehen, hört damit die Analogie auch schon auf.)

Trotz des ungelösten Problems, wie und wo Bewusstsein
entsteht und wie es mit unserer raumzeitlich organisierten Sprache

verknüpft ist, diese prägt und von ihr geprägt wird, gehe ich in den

Vorüberlegungen zu unserem Thema einen Schritt weiter.

«Sprache», lese ich in einem soeben herausgekommenen Lehrbuch,

«ist ein sich stets weiterentwickelndes, komplexes System von Lauten

und Zeichen zum Zwecke der Kommunikation». (Duden
Basiswissen Schule: Deutsch 2002)

Auch wenn mir manchmal scheinen will, je mehr wir von
Kommunikation und Kommunizieren redeten, desto weniger könnten

wir uns einander mitteilen, einander zuhören und aufeinander

hören, kann ich nicht gut eine andere Auffassung vertreten. Sprache

ist in der Tat eines der wichtigsten Mittel für die Kommunikation.

Fragt sich nur, in mehrerlei Hinsicht, wie wir kommunizieren.
Nach Auskunft meines alten Georges von 1935 gibt es im

Lateinischen - wie neuerdings, wohl unter dem Einfluss des Französischen

und Englischen, auch im Deutschen einen transitiven und

einen intransitiven Gebrauch des Verbs communicare: mitteilen und

gemeinschaftlich tun.
Die transitive Verwendung äussert sich z.B. im Satz: Wir sollten

dieses Resultat kommunizieren (Nous devrions communiquer ce

resultat bzw. We should communicate this result) was etwa so viel
heisst wie: Wir sollten dieses Resultat weiterleiten, verbreiten, andern



mitteilen usw. (Diese - transitive - Bedeutung rindet sich, nebenbei

gesagt, weder in Kluges Etymologischem Wörterbuch von 1989 noch
in Dudens Deutschem Universalwörterbuch von 1987: Wir haben

mithin auch gleich einen Beleg für die zitierte Lehrbuch-Aussage, dass

Sprache «ein sich stets weiterentwickelndes System» sei.)
Intransitiv verwendet wird das Verb etwa im Satz: Wir haben

erfolgreich (miteinander) kommuniziert. Nach Duden: Wir haben

uns erfolgreich verständigt, miteinander gesprochen.
Interessant an den Wörterbuch-Definitionen ist, dass zwar

andere Formen der Kommunikation nicht explizit ausgeschlossen,
aber doch in erster Linie die sprachlichen Formen der Kommunikation

genannt werden.
Da in der zitierten Lehrbuchdefinition von Sprache «Sprache

ist ein komplexes System von Lauten und Zeichen (...)»,
abgesehen davon, dass selbstverständlich auch Laute Zeichen sind - ein
wesentliches Element fehlt, erweitere ich die Umschreibung.

Eine Sprache - ich gehe der Einfachheit halber von der
deutschen Sprache aus - besteht einerseits aus einer mehr oder weniger
beschränkten Anzahl Zeichen, andererseits aus einem Set von Regeln,
nach denen man die verschiedenen Zeichen etwa bei einer Wortneubildung

Elemente wie Vor- und Nachsilben oder für einen Fragesatz
die einzelnen Wörter - kombinieren und verändern kann bzw. muss.

So heisst beispielsweise für den Sachverhalt,
dass man herausgefunden hat /
dass man sagt /
dass es sich allmählich herumgesprochen hat /
dass man kolportiert,

dass jemand heimlich trinkt, eine mögliche Variante: «Es ist ruchbar
geworden, dass er heimlich trinkt.» Das Adjektiv in diesem Satz heisst
ruchbar und nicht, was von der reinen Wortbildung her durchaus
denkbar wäre, *ruchlich, *ruchsam, *ruchhaft oder *ruchartig.

Wie schwierig und grauenhaft kompliziert solche Regeln, die
wir als Muttersprachige «in der Regel» beherrschen bzw. von
denen wir als Muttersprachige beherrscht werden, sind, merken wir
spätestens dann, wenn wir uns in den Tücken einer Fremdsprache



verlieren. Und selbstverständlich wirken sich auch diese Regeln auf
die musikalische Seite des Sprechens aus.

Gestatten Sie mir noch ein Wort zu den Zeichen. Zeichen - also

etwa Bedeutung tragende Töne, Piktogramme oder Wörter - zeichnen

sich dadurch aus, dass sie eine unauflösbare Einheit von Bezeichnendem

(signißant nach de Saussure) und Bezeichnetem (signifie) bilden,
deren Zuordnung allerdings willkürlich ist. Damit Sie verstehen, was

gemeint ist, brauchen Sie sich nur den Umstand in Erinnerung zu

rufen, dass wir im Deutschen einem bestimmten Möbelstück Stuhl

sagen, die Französischsprachigen hingegen demselben Möbelstück
chaise.

Obwohl aber die Zuordnung einer Bezeichnung zu einem
Bezeichneten ausserhalb ihrer willkürlich ist, die sprachliche Gestalt mit
dem, was sie bezeichnet, nichts zu tun zu haben braucht, kann ich,

wenn ich verstanden werden will, diese Zuordnung nicht ungestraft

eigenmächtig verändern. Peter Bichseis traurige Geschichte «Ein Tisch

ist ein Tisch», in der ein alter Mann plötzlich beschliesst, dem Bett

Bild zu sagen oder dem Stuhl Wecker, also alles umbenennt, bis ihn
niemand mehr versteht, ist dafür ein Beispiel.

Zeichen, heisst das, setzen, damit sie ihre Funktion erfüllen

können, einen intersubjektiven Konsens bezüglich ihrer Bedeutung -
oder doch wenigstens die Gewöhnung vieler Zeichenbenützer an eine

bestimmte Zuordnung zwischen Bezeichnendem und Bezeichnetem

- voraus. Das ist, wird Ihnen Markus Jans im nächsten Referat zeigen,
auch in der Musik so.

Listigerweise setzt sich das Bezeichnende (signifiant) von
sprachlichen Zeichen sowohl aus einer musikalischen als auch aus

einer nichtmusikalischen Bedeutungskomponente zusammen. Die beiden

Komponenten sind nicht voneinander trennbar, sondern gehören

zusammen, ergeben zwar mit jeder Variation eine andere Bedeutung,
aber eben zusammen nur diese.

Ich demonstriere, was ich meine, an einem einfachen Beispiel,
in dem die nichtmusikalische Komponente gleich bleibt, die musikalische

hingegen sich verändert.
Das Demonstrationsobjekt ist ein durch rein musikalische Modulation

satzwertig werdendes Wort, ein einsilbiger Eigenname, z.B. Hans.



Damit haben Sie eine erste Bedeutungsvariante bereits gehört, die

sachliche, benennende, sozusagen neutrale.

Eine fragende Bedeutung entsteht durch steigende Tonhöhe: Hans?;

eine ungläubig konstatierende durch gleichzeitige Betonung des

Vokals: Hans - !;

eine insistierend-fordernde, schon leicht vorwurfsvolle durch Betonung

des Vokals: Hans !;

eine Imperativische durch Anheben der Stimme und Kürzung des

Vokals: Hans !!;

eine lockend-einschmeichelnde, beruhigende durch zuerst steigende,

dann fallende Tonhöhe: Ha-ans.

Und so weiter. Und so fort. C'est le ton qui faitla musique, heisst

es im Französischen. C'est le ton qui fait la musique? Ja, auch. Nur
wäre mir für meine Zwecke lieber, der Satz hiesse: C'est le ton qui
fait la signification de la parole. Was zwar so auch nicht stimmt, aber

immerhin hilfreich wäre. Schliesslich will ich ja zeigen, dass Sprache

in erster Linie Musik ist.

So weit die Präliminarien, die Voraussetzungen für das Weitere. Ich

rekapituliere kurz, was wir bisher gesehen haben:

Obwohl die Bedeutung von sprachlichen Zeichen sich aus einer
musikalischen und einer lexikalischen Komponente zusammensetzt,
behaupte ich, wir Menschen kommunizierten, wenn wir sprachlich
kommunizierten, vor allem mit der musikalischen Seite von Sprache;
ich setze damit eine Priorität, etabliere eine Hierarchie: Das, was ich

sagen will - wie übrigens das, was ich eigentlich nicht sagen will,
aber meine -, äussert sich, behaupte ich, in erster Linie in dem, was
ich die Musikhaftigkeit von Sprache genannt habe;
auch die Musikalität von Sprache oder genauer: von Sprechen ist -
wie die Musik selbst - erstens regelgeleitet, zweitens nur in einem
raumzeitlichen Nacheinander erfahrbar, drittens, wie alles Begegnende,

an meine je eigene Wahrnehmung gebunden;
wer also an gesprochener Sprache nicht zuallererst das Musikalische
hört, ist nicht defizient, sondern hat eine anders geartete Wahrnehmung.



Mir ist, und ich bitte Sie, mir dies zu glauben, vor allem der

letzte Satz wichtig. Insofern Kommunikation, die ja mit communis,
allen gemeinsam, zusammenhängt, auf Verständigung abzielt, also

immer aufeinen andern hin angelegt ist, ist es von ausschlaggebender

Bedeutung, den andern in seinem Anderssein wahrzunehmen und zu

akzeptieren. Das ist kein moralischer, sondern ein pragmatischer Satz.

(Womit freilich nicht gesagt sein soll, moralische Sätze seien

gewissermassen prinzipiell nicht pragmatisch.)

II

Obschon, wie wir gesehen haben, der Begriff der Kommunikation

vor allem die sprachlichen Kommunikationsformen meint, gibt
es selbstverständlich eine ganze Anzahl nicht minder wichtiger
Formen, mit Hilfe deren wir uns täglich verständigen.

Kommunikationsformen
-* mit Körper und Sinnen

nonverbal
z.B. Mimik, Gestik, Geruchs- und Tastsinn usw.

präverbal /musikalisch
z.B. Lalllaute von Kindern

paraverbal / musikalisch
z.B. Interjektionen
verbal /musikalisch
z.B. satz- bzw. textwertige Wörter bzw. Sätze, Texte

-» mit Hilfe feinenergetischer Felder

oft vor- bzw. unbewusst, «musikalisch»?

Wir sind es gewohnt, alle nichtsprachlichen Formen in expliziter

Abgrenzung gegen die sprachlichen als nonverbale zu bezeichnen.

Auf diese werde ich heute deshalb nicht eingehen, weil sie zwar einen
hohen Informationswert haben und häufig zusammen mit sprachlichen

Kommunikationsformen auftreten, aber - mit Ausnahme
selbstverständlich der Musik selbst - für sich genommen keinen musikalischen

Aspekt aufweisen.



Hingegen sind etwa die sprachlichen Erstversuche von
Kindern, auch dann, wenn sie noch keine oder doch nur sehr entfernte
Ähnlichkeit mit Wörtern haben wie z.B. ein insistentes «ää-ä», «a - a»

oder dergleichen, nicht nur hochkommunikativ, sondern eindeutig
musikalische Phänomene. Sie zeigen, in nuce, bereits Eigenschaften,
die ich den musikalischen Aspekten des Sprechens zurechne und die

für gewöhnlich, mit Ausnahme der Quantität, unter dem Begriff der
Prosodie gefasst werden, z.B. Silben- und Gleichklang, steigender oder
fällender Tonhöhenverlauf und Rhythmisierung.

Musikhaftigkeit
Quantität (lang / kurz)
Vokal- und Silbenklang
Gleichklang (Anfangs-, Binnen-, Endreime;
Wiederaufnahmen und Variationen)
Intonation
Akzent (Betonung / Nichtbetonung, Metrum)
Tönhöhenverlauf (steigend / fallend / schwebend;

Satzmelodie)

Rhythmus (Segmentierung, Pausen, Sprechtempo)

Auch wenn merkwürdigerweise Adam und Eva - wie übrigens
alle von Gottheiten angesprochenen Menschen in Schöpfungsmythen

- von allem Anfang an in der Lage waren, Sprache nicht nur zu verstehen,

sondern auch zu verwenden, sich demnach die Folgerung
aufdrängt, eine mehr oder weniger ausgebildete Sprache gehöre - woher
auch immer seit seiner Erschaffung zum Menschen, so ist es doch
in einem vom darwinistischen Mythos geprägten Denkklima üblich,
sich die Entstehung von Sprache anders vorzustellen.

Gehen wir von einer Analogie zwischen onto- und phylogenetischen

Prozessen aus, d.h. von einem ähnlichen Verlauf bei der
Ausbildung von Einzelwesen und Spezies, können wir unterstellen, dass

sich die menschliche Sprache aus relativ einfachen Abfolgen von
verschiedenartig akzentuierten Tönen - wie wir sie von Kleinstkindern
her kennen - entwickelt habe, die in einer ersten Phase der Mensch-



heitsentwicklung den entsprechend einfach gedachten kommunikativen

Absichten angemessen gewesen sei.

Sprache entstand dann offensichtlich aus dem Bedürfnis heraus,

eine differenziertere Kommunikation zu ermöglichen, die der
wachsenden Komplexität menschlichen Zusammenlebens Rechnung trug.

Bei der Entstehung und Ausbildung von Sprache, wie wir sie

kennen, spielten meines Erachtens, neben dem genannten
Differenzierungsbedürfnis, drei Faktoren, die heute noch wirksam sind, eine

herausragende Rolle.

Erstens die bannende Kraft des - oft formelhaften - Besprechens

und Beschwörens in der sogenannten Magie;
zweitens die Möglichkeit, sich hinter Sprache, hinter «Sprachmasken»

zu verstecken, sich - was durchaus noch heute einen
magischen Anstrich hat - andere Menschen mit Hilfe der Sprache vom
Leib zu halten oder sie gar zu belügen,
drittens die Bedeutung musikalischer Schwingungen in der gesprochenen

Sprache.

Funktionen von Sprache

Kognitiv: differenziertes Darstellen und Verstehen

Sozial: Verständigung, Austausch; Täuschung,
Selbstschutz, Distanz
Emotional: Wirkung u.a. durch die musikalische «Schwingung»

Magisch: Besprechen, Beschwören, Beten

Ob Sie dem Entwicklungsmodell zustimmen oder es, wie ich
selbst, ohne rechte Alternative ein wenig bezweifeln, ist unerheblich.

Die drei zuletzt genannten Funktionen von Sprechen sind so oder
anders, wie ich gesagt habe, wirksam.

Damit ist das Stichwort gefallen, das ich für meine eigene
Definition von Sprache verwende.

Sprache ist, als Text konkretisiert, eine komplexe Wirkgrösse, die

bei dem, der sich daraufeinlässt, eine Reaktion auslöst.



Selbstverständlich sind die genannten Funktionen nicht trennscharf

gegeneinander abgrenzbar, und selbstverständlich sind alle

genannten und auch die nicht genannten Funktionen von Sprache an
der Wirkung auf diejenigen, die sich auf sie einlassen, beteiligt. Am
stärksten aber, meine ich, wenigstens im alltäglichen und im literarischen

Sprechen, deren Musikhaftigkeit.

Ich zeige, was ich meine, wieder an einem banalen Beispiel, das

ich seit Jahren als Beleg für meine Behauptung anführe:
«Chonsch hüt obig au is Kino?» (Hochdeutsch, leicht verzwängt, etwa:
«Kommst heut Abend auch ins Kino?»)

Abgesehen von den

Quantitäten (akzentbedingt gelängtes o in «chonsch», langes 6 in
«obig», kurzes i in «Kino»),
der o-ö-o-Konsonanz durch «chonsch», «obig» und «Kino»
und dem bis zur vorletzten Silbe steigenden, dann in der letzten
Silbe abrupt fallenden Tönhöhenverlauf, fällt vermutlich, vor allem,
wenn ich den Fragesatz skandiere, also die betonten Silben besonders

stark betone,

am nachhaltigsten das Metrum auf:
«Chonsch hüt obig au is Kino?» 'x x 'x x 'x x 'x x.

Es handelt sich um einen vierhebigen Trochäus. Lasse ich «obig»
weg, also: «Chonsch hüt au is Kino?», oder «hüt» und «au», also:

«Chonsch is Kino?», habe ich noch immer einen trochäisch gebauten
Fragesatz.

Wenn ich «au» wieder einsetze, trägt es aus Bedeutungsgründen

anstelle des ersten Wortes den Akzent: «Chonsch au is Kino?»,
und ich habe statt eines trochäischen einen jambischen Satz mit zwei
Hebungen. Sie erkennen übrigens daran auch die bereits besprochene
Verbindung von lexikalischer und musikalischer Bedeutungskomponente.

Natürlich ist das Beispiel nicht zwingend, zwar ein Beleg, aber
kein Beweis für meine These. Sie können statt Kino «Theater» einfügen

- und mein schönes Exempel geht in die Binsen.



Nur werden Sie jetzt, hellhörig geworden, plötzlich in dem, was

ich sage, immer mal wieder Teile entdecken, die metrisch gebaut sind.

Nur werden Sie jetzt, hellhörig geworden, pl 'ötzlich in dem, was ich

sage, immer mal wie'der Teile entdecken, die metrisch gebaut sind.

Wenn ich behaupte, wir kommunizierten in erster Linie durch

die Musikhaftigkeit der Sprache, meine ich nicht, der ganzeText müsse

etwa metrisch gebaut sein wie ein Epos: In Prosa sind es meist

einzelne, dadurch oft besonders hervorragende Teile. Vokal- und

Silbenklang und Alliterationen hingegen sind häufig, Quantität,

Akzente, Tonhöhenverlauf und Rhythmus immer zu finden.

Metrische Sätze und Teilsätze gehören - wie durch Reime

verknüpfte - zur gebundenen Sprache. Gebundene Sprache, etwa in
Hexametern gestaltete, dient einerseits dazu, Texte leichter lernbar,

memorierbar, zu machen, andererseits macht sie Gesagtes eindringlicher,

nachdrücklicher, sinnlicher. Verständlicherweise nutzen dies

Werbetexter in ihrer Arbeit.

Dazu zwei Ihnen sicher bestens bekannte Beispiele:

«Der Kluge reist im Zuge» beschliesst einen dreihebigen

Jambus mit einer klingenden Kadenz und hebt durch den Endreim

Kluge / Zuge das dazwischen liegende Verb reist hervor, so dass es,

neben der zustimmenden, beruhigenden Konnotation, einen
befehlenden Unterton erhält: «Wer klug ist, reist im Zug.»; oder: «Sei klug,
reis im Zug.»

«Rase durch Europa, raste in der Schweiz.» beginnt, der Form

des Ratschlags entsprechend, mit dem betonten Imperativ und spielt
raffiniert mit dem Buchstaben f, der die beiden Verben nicht nur
voneinander unterscheidet, sondern deren gegensätzliche Bedeutung

herausstreicht, und ist im Übrigen ein unauffälliger sechshebiger

Trochäus.

Wie wir gesehen haben, wird die Klanggestalt eines Wortes, Satzes

oder Textes bestimmt



durch Länge und Kürze der Silben,
durch deren dissonantes oder konsonantes Zusammen-Tönen,
durch Akzente und den (zuweilen regelmässigen) Wechsel von
betonten und unbetonten Elementen,
durch den Tonhöhenverlauf und die

Segmentierung der Tonfolge, durch Pausen und Sprechtempo.

Zur Darstellung dessen, was Pausen sind, wie sie entstehen und
was sie bewirken, hole ich ein wenig aus.

Es gibt - ausserhalb der Sprache - keine absolute Negation.
Wenn ich sehe, dass da kein Haus steht, dann sehe ich nicht ein Kein-
Haus, sondern übertrage das Haus-Sehen bzw. Haus-gesehen-Haben
auf einen gegenwärtigen Zustand. Ich vergleiche also eine Erfahrung
(nämlich die, Häuser gesehen zu haben) oder eine auf ihr beruhende

Erwartung mit dem, was ich momentan sehe, erkenne meine frühere

Erfahrung nicht und füge die Negationspartikel ein. Damit erreiche
ich eine relative oder relationale, also auf das Gegenteil von dem, was
ich negiere, bezogene Negation, keine absolute. Ich sehe nicht ein

Haus, sondern z.B. eine Landschaft. Referenzobjekt ist Haus, Ersatzobjekt

ist Landschaft.

Während im Satz mit der Negationspartikel «ich sehe nicht ein
Haus, sondern x» von meinem konkreten Sehen die Rede ist, ist dies

beim Satz «Ich sehe kein Haus» - einem Satz mit null anzeigendem
Zahlwort nicht der Fall. Der Satz «Ich sehe kein Haus» ist, gesetzt,
ich füge nicht ebenfalls ein «sondern eine Kirche» oder dergleichen
hinzu, so paradox wie die Formulierung «ich sehe nichts». Ich sehe

entweder oder ich sehe nicht, aber ich kann nicht nichts sehen.

Das ist selbst bei Verben so, die Besitz oder Vorhandensein

anzeigen, etwa für: «Ich habe kein Geld» oder «Es gibt ausserhalb der

Sprache keine absolute Negation». Da wir uns mit einer Menge anderer

Paradoxien eingerichtet haben, lässt sich auch mit diesem Paradox

relativ bequem leben.

Was wir von der Negation gesagt haben, gilt ebenso von der
Pause. Es gibt keine absolute, nur eine relative oder relationale Pause.

Weil Sie, [Pause] da ich ja eben noch gesprochen hatte und mein Satz

gar nicht fertig war, berechtigterweise erwartet haben, dass ich wei-



terspreche, haben Sie mein Nicht-Sprechen - die Sprechpause -
wahrgenommen. Es ist wie mit dem berühmten Loch im Emmentalerkäse:

Es wird durch seine Ränder definiert.

Sprechpausen sind, wie Schweigen oder Stille, bestimmt durch
Absenz: durch Nicht-Präsenz von erwartetem bzw. erwartbarem

Reden, Klingen oder Geräusch.

Nun ist es zwar, biblisch gesprochen, denkbar, dass zuerst die

Stille war, das Schweigen, dann erst der Klang. Nur ist dies phänomenologisch

nicht entscheidbar, weil wir Schweigen und Stille, nachdem

wir gesprochen bzw. Geräusche erzeugt oder doch wenigstens Klänge

und Geräusche vernommen haben, lediglich als Kontrast dazu

wahrzunehmen vermögen.
Das ist auch bei der Synkope, einem rhythmischen Phänomen,

so: Sie fällt nur deswegen auf, weil sie eine Takterwartung nicht erfüllt.

Pausen, Synkopen und andere unerwartete Leerstellen ob als

Ruhe vor dem Sturm oder ergriffenes, sprachloses, nachdenkliches

Schweigen mitten im oder nach dem Sturm - erzeugen einen winzigen

beziehungsweise, je nach Situation, ausgewachsenen horror vacui.

Eine Angst vor der Leere, aber auch eine Angstiusf über das Ausbleiben

erwarteten Fortgangs des Gleichen.

Ich fasse zusammen, was wir im zweiten Teil herausgefunden haben:

Es ist möglich, die Entstehung von Sprache als zunehmende

Differenzierung relativ einfacher Abfolgen verschiedenartig akzentuierter

Töne zu verstehen.

Obwohl dieses Modell - als Analogiebildung zur ontogenetischen

Entwicklung von Lautäusserungen bei Kleinkindern etwas

Einleuchtendes hat und obendrein meine These, wir kommunizierten

(deshalb?) sprachlich in erster Linie mit den musikalischen Elementen

von Sprache, stützen hülfe, kann man sie, weil nicht erklärt wird,
wie eine solche Evolution ohne beispielgebendes Vorhandensein

von bereits ausdifferenzierter Sprache vonstatten gehen soll, auch

bezweifeln.

Sprachebrauchen dient - als soziales Phänomen - einerseits der

differenzierten Verständigung, hat andererseits die Funktion, den



Sprechenden zu schützen, und ist in jedem Fall ein probates Mittel,
emotionale Wirkungen zu erzielen.

Die emotionale Wirkung von Sprechen wird im magischen Besprechen,

Beschwören und Beten auch zur Beeinflussung von Lebewesen,

Geistern und Göttern eingesetzt.
Darüber hinaus werden Sprache und Sprechen zur Darstellung und
Lösung kognitiver Sachverhalte und Probleme verwendet.
Das Bezeichnende (signifiant) sprachlicher Zeichen ist immer eine
unauflösbare Einheit aus lexikalischer und musikalischer Komponente.

Nur beide zusammen ergeben - dem jeweiligen Kontext und
der jeweiligen Absicht entsprechend variiert - die Bedeutung eines

Wortes, Satzes oder Textes.

Wie die vom Sprechenden beabsichtigte Bedeutung allerdings
verstanden wird, hängt von der Wahrnehmung der Hörenden ab. Also,

wie bei der Pause, auch von deren Erwartungshaltung.

(Text eines Referats in der Freien Vereinigung Gleichgesinnter Luzern

am 17.3.2003)


	Sprache ist erster Linie Musik (Teil 1)

