Zeitschrift: Sprachspiegel : Zweimonatsschrift
Herausgeber: Schweizerischer Verein fur die deutsche Sprache

Band: 64 (2008)

Heft: 3

Artikel: Sprache ist erster Linie Musik (Teil 1)
Autor: Mayor, Guy André

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-421931

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-421931
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

72

Sprache ist in erster Linie Musik
(Teil 1)
Von Guy André Mayor

«Der Mensch ist das Geschichten erzahlende Tier.»

M it diesem Satz hat Peter von Matt, der weiland Ziircher
Literaturprofessor, der den Nidwaldner Humor im deutschsprachigen
Gebiet populdr gemacht und sogar einen der selbsternannten Lite-
raturpapste zu Begeisterungsstiirmen hingerissen hat, unlangst und
nicht weit von hier ein Referat eingeleitet.

Dies werde ich selbstverstindlich nicht tun, aber doch einen
— nicht ganz so griffigen, daftr etwas differenzierteren — Satz an den
Anfang meiner eigenen, weit weniger geistreichen Ausfithrungen
stellen:

Der Mensch ist das mit Sprache in erster Linie Musik machende Tier.

Ich bitte Sie, die Reihenfolge der Worter zu beachten. Ich be-
haupte weder, der Mensch sei in erster Linie das mit Sprache Musik
machende Tier, noch, in erster Linie sei der Mensch das mit Sprache
Musik machende Tier. Und schon gar nicht, der Mensch sei das in
erster Linie mit Sprache Musik machende Tier. Ich mache also nicht
— wie dies von Matt mit seinem Satz tut — eine Aussage tber den
Menschen und das, was ihn allenfalls von andern Lebewesen unter-
scheidet, sondern stelle eine etwas abenteuerliche Behauptung beztg-
lich der Funktion menschlichen Sprachegebrauchens, menschlichen
Sprechens, auf.

Mein neuer Satz ist eine Variante sowohl des von-Matt-Satzes als
auch des Referatstitels «Sprache ist in erster Linie Musik», hat aber



diesem gegentber den Vorzug, dass derjenige genannt wird, der sich
der Sprache bedient bzw. — darauf komme ich spiter zuriick — dessen
sich die Sprache bedient.

Der neue Satz grenzt also das Thema ein: Es wird von mensch-
licher Sprache und von menschlichem Musikmachen mit dieser Spra-
che die Rede sein — ausdriicklich nicht von der aussersprachlichen
Musik — dazu bin ich musikologisch zu unbedarft — und ausdriicklich,
wenn auch bedauerlicherweise, nicht von Delfinen, Végeln und Wa-
len. Um dartber hinaus auch andern darwinistischen Spekulationen
vorzubeugen, ersetze ich das Gattungswort «Tier» aus dem von-Matt-
Satz durch den unpolemischen Begriff «Lebewesen».

Mit dem Satz «Der Mensch ist das mit Sprache in erster Linie
Musik machende Lebewesen» ist zugleich der Primat der Mundlich-
keit vor der Schriftlichkeit, des Klangs vor der Schrift und mithin der
Musikalitat vor der lexikalischen Bedeutung angedeutet. Dieser Primat
ist allerdings auch im Titelsatz impliziert, nur scheint mir, der Satz
«Sprache ist in erster Linie Musik» sei auch deswegen ungenauer, weil
nicht deutlich genug gesagt ist, dass das Sprechen, das (mindliche)
Spracheverwenden, nicht die Sprache selbst gemeint ist.

Auch sage ich zwar nicht «Sprache ist Musik» oder «Der Mensch
ist das mit Sprache Musik machende Lebewesen», sondern gebe mit
der Formulierung immerhin zu bedenken, dass die Musikhaftigkeit
von Sprache bzw. von Sprechen Jediglich einer der Aspekte sei, die an
ihnen auszumachen sind.

Nun ist aber «in erster Linie» zum einen als ein militdrischer
Terminus auffassbar, dem die Bedeutung «in der ersten Reihe, an vor-
derster Front» zugeschrieben werden kann, zum zweiten eine Meta-
pher, die sich auf schriftliche Texte, namlich auf deren oberste Zeile,
bezieht.

Damit haftet, ich riume es ein, meiner Titelformel und meiner
«von-Matthaften» Reformulierung sowohl etwas Kriegerisches oder
doch zumindest Kdmpferisches als auch etwas im weiten Sinne Lite-
rarisches an. Ich versuche es deshalb mit Synonymen.

Sprache ist, behaupte ich, zuallererst oder zuvdrderst oder vor
allem andern — eben in erster Linie — Musik. Selbstverstindlich lie-

73



74

gen auch den Wortern, die ich soeben verwendet habe, Konzepte zu

Grunde:

o zuallererst bezieht sich auf die Zeit, etwa im Sinne von Herders hiib-
scher Vorstellung, Sprechen sei zu Beginn der Menschheitsgeschich-
te Singen gewesen,

e zuvorderst bezieht sich auf den Raum oder doch zumindest auf eine
Flache;

e vor allem markiert sowohl eine zeitliche als auch eine rdaumliche
Vorrangstellung.

Allen vier Konzepten —in erster Linie eingeschlossen — gemein-
sam ist die Idee einer Hierarchie oder Stufung in Raum und Zeit. Und,
damit eng verbunden, einer Hierarchie in der Wahrnehmung.

Lassen Sie mich deshalb zunichst auf die Wahrnehmung, dann
auf Raum und Zeit kurz eingehen.

Dass wir alle, schon aufgrund der sprichwdortlich gewordenen
Reiztiberflutung, selegierend, also immerzu auswahlend, wahrneh-
men, ist eine derart zur Binsenweisheit verkommene Einsicht, dass
wir Gefahr laufen, sie in unseren alltiglichen Geschiftigkeiten nicht
mehr zu beachten.

Selektive Wahrnehmung wird im Wesentlichen bestimmt durch
unsere fortschreitende Sozialisation, durch das, was wir gelernt und
erfahren haben bzw. lernen und erfahren, d.h. durch das, was wir
zum jeweiligen Zeitpunkt unserer Biografie glauben, fiir wahr oder
doch fiir wahrscheinlich halten. Dieses Insgesamt an Erfahrenem und
Geglaubtem ist unter anderem in unserem Korper gespeichert und
prigt zu weiten Teilen — und meist unbewusst — unser Wahrnehmen,
Empfinden, Denken und Handeln.

Alles, was nicht unseren Glaubenssitzen — zu denen selbstver-
stindlich auch die wissenschaftlichen gehoren — entspricht, versu-
chen wir nach Kriften auszufiltern, also nicht zur Kenntnis zu neh-
men, oder, wenn es nicht anders geht, durch aktives Dagegenhalten
oder passives Beschweigen aus unserer Welt zu schaffen.



Sozialisation
(Gelerntes, Erfahrenes
Geglaubtes, fiir wahr
bzw. wahrscheinlich
Gehaltenes)
2
«Filter»
4
Wahrnehmung
(aufgrund von Geglaubtem,
fiir wahr bzw. wahrscheinlich
Gehaltenem)

Dem Umstand, dass uns dies nicht immer gelingt, vielleicht
auch, weil uns plétzlich etwas «einleuchtet», verdankt die Mensch-
heit, wenn denn von einem solchen berechtigterweise die Rede sein
kann, das, was wir technischen, wissenschaftlichen, kinstlerischen
oder spirituellen Fortschritt nennen.

Unsere Wahrnehmung, damit komme ich zum zweiten Punkt,
ist in der iberwiegenden Mehrzahl der Fille gekoppelt an die Bedin-
gungen von Raum und Zeit. Selbst wenn wir triumen, finden wir uns
in einer Art Raumzeit. Obwohl die Bedingungen weniger rigide zu sein
scheinen — wir dort, wo wir grade sein wollen, im selben Augenblick
sind —, gibt es auch im Traum ein unterscheidbares Nacheinander.

Ich glaube, daich keine derartige Erfahrung gemacht habe, gern,
dass es in der mystischen Ekstase so etwas wie unfassbare Simultanei-
tat oder vollkommene «Jetztheit» gibt. Nur ist eine solche Erfahrung,
das zeigen die Texte von Mystikern deutlich genug, sprachlich nicht
vermittelbar. Weil Sprechen — wie Musik — immer als zeitliches und
also auch riumliches Nacheinander organisiert ist.

Sprechen und Sprache
sind immer als
zeitliches Nacheinander und
raumliches Nebeneinander
organisiert.

75



76

Dies hingt gewiss mit der raumzeitlichen Struktur unseres
Hirns zusammen, das unser Wahrnehmen, Erleben und Denken den
Bedingungen der Raumzeit-Dimension anpasst, berechtigt aber mei-
nes Erachtens nicht zum vorschnellen Schluss, unser Bewusstsein ent-
stehe im Hirn und habe deshalb grundsatzlich keinen Zugang zu nicht
raumzeitlich organisierten Dimensionen.

Mir scheint, wer so folgert, verwechsle, wenn Sie mir den Ver-
gleich gestatten wollen, den Fernsehapparat mit dem gesendeten und
vom Gerit lediglich umgesetzten Programm. Das Programm selbst
ist nicht Teil des Apparats, sondern macht diesen erst sinnvoll. (Aller-
dings, muss ich gestehen, hort damit die Analogie auch schon auf.)

Trotz des ungeldsten Problems, wie und wo Bewusstsein ent-
steht und wie es mit unserer raumzeitlich organisierten Sprache ver-
kniipft ist, diese pragt und von ihr geprigt wird, gehe ich in den
Voriiberlegungen zu unserem Thema einen Schritt weiter.

«Sprache», lese ich in einem soeben herausgekommenen Lehrbuch,
«ist ein sich stets weiterentwickelndes, komplexes System von Lau-
ten und Zeichen zum Zwecke der Kommunikation». (Duden Basis-
wissen Schule: Deutsch 2002)

Auch wenn mir manchmal scheinen will, je mehr wir von
Kommunikation und Kommunizieren redeten, desto weniger konnten
wir uns einander mitteilen, einander zuhdren und aufeinander
horen, kann ich nicht gut eine andere Auffassung vertreten. Sprache
ist in der Tat eines der wichtigsten Mittel fiir die Kommunikation,
Fragt sich nur, in mehrerlei Hinsicht, wie wir kommunizieren.

Nach Auskunft meines alten Georges von 1935 gibt es im
Lateinischen — wie neuerdings, wohl unter dem Einfluss des Franzo-
sischen und Englischen, auch im Deutschen — einen transitiven und
einen intransitiven Gebrauch des Verbs communicare: mitteilen und
gemeinschaftlich tun.

Die transitive Verwendung dussert sich z.B. im Satz: Wir soll-
ten dieses Resultat kommunizieren (Nous devrions communiquer ce
résultat bzw. We should communicate this result), was etwa so viel
heisst wie: Wir sollten dieses Resultat weiterleiten, verbreiten, andern



mitteilen usw. (Diese — transitive — Bedeutung findet sich, nebenbei
gesagt, weder in Kluges Etymologischem Worterbuch von 1989 noch
in Dudens Deutschem Universalworterbuch von 1987: Wir haben
mithin auch gleich einen Beleg fiir die zitierte Lehrbuch-Aussage, dass
Sprache «ein sich stets weiterentwickelndes System» sei.)

Intransitiv verwendet wird das Verb etwa im Satz: Wir haben
erfolgreich (miteinander) kommuniziert. Nach Duden: Wir haben
uns erfolgreich verstindigt, miteinander gesprochen.

Interessant an den Worterbuch-Definitionen ist, dass zwar
andere Formen der Kommunikation nicht explizit ausgeschlossen,
aber doch in erster Linie (!) die sprachlichen Formen der Kommuni-
kation genannt werden.

Da in der zitierten Lehrbuchdefinition von Sprache — «Sprache
ist ein (...) komplexes System von Lauten und Zeichen (...)», abge-
sehen davon, dass selbstverstindlich auch Laute Zeichen sind — ein
wesentliches Element fehlt, erweitere ich die Umschreibung.

Eine Sprache — ich gehe der Einfachheit halber von der deut-
schen Sprache aus — besteht einerseits aus einer mehr oder weniger
beschrinkten Anzahl Zeichen, andererseits aus einem Set von Regeln,
nach denen man die verschiedenen Zeichen — etwa bei einer Wortneu-
bildung Elemente wie Vor- und Nachsilben oder flir einen Fragesatz
die einzelnen Worter — kombinieren und verindern kann bzw. muss.

So heisst beispielsweise fir den Sachverhalt,

* dass man herausgefunden hat /

* dass man sagt /

* dass es sich allmdhlich herumgesprochen hat /

* dass man kolportiert,
dass jemand heimlich trinkt, eine mogliche Variante: «Es ist ruchbar
geworden, dass er heimlich trinkt.» Das Adjektiv in diesem Satz heisst
ruchbar und nicht, was von der reinen Wortbildung her durchaus
denkbar wire, *ruchlich, *ruchsam, *ruchhaft oder *ruchartig.

Wie schwierig und grauenhaft kompliziert solche Regeln, die
wir als Muttersprachige «in der Regel» (!) beherrschen bzw. von de-
nen wir als Muttersprachige beherrscht werden, sind, merken wir
spatestens dann, wenn wir uns in den Ticken einer Fremdsprache

77



78

verlieren. Und selbstverstindlich wirken sich auch diese Regeln auf
die musikalische Seite des Sprechens aus.

Gestatten Sie mir noch ein Wort zu den Zeichen. Zeichen — also
etwa Bedeutung tragende Téne, Piktogramme oder Worter — zeichnen
sich dadurch aus, dass sie eine unauflésbare Einheit von Bezeichnen-
dem (signifiant nach de Saussure) und Bezeichnetem (signifié) bilden,
deren Zuordnung allerdings willkiirlich ist. Damit Sie verstehen, was
gemeint ist, brauchen Sie sich nur den Umstand in Erinnerung zu
rufen, dass wir im Deutschen einem bestimmten Mobelstiick Stuhl
sagen, die FranzoOsischsprachigen hingegen demselben Mobelstick
chaise.

Obwohl aber die Zuordnung einer Bezeichnung zu einem Be-
zeichneten ausserhalb ihrer willkirlich ist, die sprachliche Gestalt mit
dem, was sie bezeichnet, nichts zu tun zu haben braucht, kann ich,
wenn ich verstanden werden will, diese Zuordnung nicht ungestraft
eigenmdchtig verdndern. Peter Bichsels traurige Geschichte «Ein Tisch
ist ein Tisch», in der ein alter Mann ploétzlich beschliesst, dem Bett
Bild zu sagen oder dem Stuhl Wecker, also alles umbenennt, bis ihn
niemand mehr versteht, ist dafiir ein Beispiel.

Zeichen, heisst das, setzen, damit sie ihre Funktion erfullen
kénnen, einen intersubjektiven Konsens beziiglich ihrer Bedeutung —
oder doch wenigstens die Gewdhnung vieler Zeichenbentitzer an eine
bestimmte Zuordnung zwischen Bezeichnendem und Bezeichnetem
— voraus. Das ist, wird Thnen Markus Jans im ndchsten Referat zeigen,
auch in der Musik so.

Listigerweise setzt sich das Bezeichnende (signifiant) von
sprachlichen Zeichen sowohl aus einer musikalischen als auch aus ei-
ner nichtmusikalischen Bedeutungskomponente zusammen. Die bei-
den Komponenten sind nicht voneinander trennbar, sondern gehoren
zusammen, ergeben zwar mit jeder Variation eine andere Bedeutung,
aber eben zusammen nur diese.

Ich demonstriere, was ich meine, an einem einfachen Beispiel,
in dem die nichtmusikalische Komponente gleich bleibt, die musikali-
sche hingegen sich verandert.

Das Demonstrationsobjekt ist ein durch rein musikalische Modu-
lation satzwertig werdendes Wort, ein einsilbiger Eigenname, z.B. Hans.



« Damit haben Sie eine erste Bedeutungsvariante bereits gehort, die
sachliche, benennende, sozusagen neutrale.

e Eine fragende Bedeutung entsteht durch steigende Tonhohe: Hans?;

* eine ungliubig konstatierende durch gleichzeitige Betonung des Vo-
kals: Hans 7 - !;

e eine insistierend-fordernde, schon leicht vorwurfsvolle durch Beto-
nung des Vokals: Hans !;

* eine imperativische durch Anheben der Stimme und Kirzung des
Vokals: Hans !!;

* eine Jockend-einschmeichelnde, beruhigende durch zuerst steigen-
de, dann fallende Tonhohe: Ha-ans.

Und so weiter. Und so fort. Cest le ton qui fait la musique, heisst
es im Franzosischen. C'est le ton qui fait la musique? Ja, auch. Nur
wire mir fir meine Zwecke lieber, der Satz hiesse: C'est le ton qui
fait la signification de la parole. Was zwar so auch nicht stimmt, aber
immerhin hilfreich wére. Schliesslich will ich ja zeigen, dass Sprache
in erster Linie Musik ist.

So weit die Prdliminarien, die Voraussetzungen fir das Weitere. Ich

rekapituliere kurz, was wir bisher gesehen haben:

* Obwohl die Bedeutung von sprachlichen Zeichen sich aus einer
musikalischen und einerlexikalischen Komponente zusammensetzt,
behaupte ich, wir Menschen kommunizierten, wenn wir sprachlich
kommunizierten, vor allem mit der musikalischen Seite von Sprache;

* ich setze damit eine Prioritit, etabliere eine Hierarchie: Das, was ich
sagen will — wie tibrigens das, was ich eigentlich nicht sagen will,
aber meine —, dussert sich, behaupte ich, in erster Linie in dem, was
ich die Musikhaftigkeit von Sprache genannt habe;

* auch die Musikalitdt von Sprache oder genauer: von Sprechen ist —
wie die Musik selbst — erstens regelgeleitet, zweitens nur in einem
raumzeitlichen Nacheinander erfahrbar, drittens, wie alles Begeg-
nende, an meine je eigene Wahrnehmung gebunden;

* wer also an gesprochener Sprache nicht zuallererst das Musikalische
hoért, ist nicht defizient, sondern hat eine anders geartete Wahrneh-
mung.

79



80

Mir ist, und ich bitte Sie, mir dies zu glauben, vor allem der
letzte Satz wichtig. Insofern Kommunikation, die ja mit communis,
allen gemeinsam, zusammenhdngt, auf Verstandigung abzielt, also
immer auf einen andern hin angelegt ist, ist es von ausschlaggebender
Bedeutung, den andern in seinem Anderssein wahrzunehmen und zu
akzeptieren. Das ist kein moralischer, sondern ein pragmatischer Satz.
(Womit freilich nicht gesagt sein soll, moralische Sitze seien gewis-
sermassen prinzipiell nicht pragmatisch.)

II

Obschon, wie wir gesehen haben, der Begriff der Kommunika-
tion vor allem die sprachlichen Kommunikationsformen meint, gibt
es selbstverstindlich eine ganze Anzahl nicht minder wichtiger For-
men, mit Hilfe deren wir uns tiglich verstindigen.

Kommunikationsformen
— mit Korper und Sinnen
* nonverbal

z.B. Mimik, Gestik, Geruchs- und Tastsinn usw.
* praverbal / musikalisch

z.B. Lalllaute von Kindern
e paraverbal / musikalisch

z.B. Interjektionen
* verbal / musikalisch

z.B. satz- bzw. textwertige Worter bzw. Satze, Texte
— mit Hilfe feinenergetischer Felder

oft vor- bzw. unbewusst, «musikalisch»?

Wir sind es gewohnt, alle nichtsprachlichen Formen in explizi-
ter Abgrenzung gegen die sprachlichen als nonverbale zu bezeichnen.
Auf diese werde ich heute deshalb nicht eingehen, weil sie zwar einen
hohen Informationswert haben und haufig zusammen mit sprachli-
chen Kommunikationsformen auftreten, aber — mit Ausnahme selbst-
verstindlich der Musik selbst — fiir sich genommen keinen musikali-
schen Aspekt aufweisen.



Hingegen sind etwa die sprachlichen Erstversuche von Kin-
dern, auch dann, wenn sie noch keine oder doch nur sehr entfernte
Ahnlichkeit mit Wortern haben wie z.B. ein insistentes «di-i», «a — a»
oder dergleichen, nicht nur hochkommunikativ, sondern eindeutig
musikalische Phanomene. Sie zeigen, in nuce, bereits Eigenschaften,
die ich den musikalischen Aspekten des Sprechens zurechne und die
fir gewohnlich, mit Ausnahme der Quantitit, unter dem Begriff der
Prosodie gefasst werden, z.B. Silben- und Gleichklang, steigender oder
fallender Tonhohenverlauf und Rhythmisierung.

Musikhaftigkeit

* Quantitdt (lang / kurz)

* Vokal- und Silbenklang

* Gleichklang (Anfangs-, Binnen-, Endreime; Wieder-
aufnahmen und Variationen)

* Intonation

* Akzent (Betonung / Nichtbetonung, Metrum)

* Tonhéhenverlauf (steigend / fallend / schwebend;
Satzmelodie)

* Rhythmus (Segmentierung, Pausen, Sprechtempo)

Auch wenn merkwirdigerweise Adam und Eva — wie Ubrigens
alle von Gottheiten angesprochenen Menschen in Schopfungsmythen
—von allem Anfang an in der Lage waren, Sprache nicht nur zu verste-
hen, sondern auch zu verwenden, sich demnach die Folgerung auf-
dringt, eine mehr oder weniger ausgebildete Sprache gehére — woher
auch immer — seit seiner Erschaffung zum Menschen, so ist es doch
in einem vom darwinistischen Mythos gepragten Denkklima ublich,
sich die Entstehung von Sprache anders vorzustellen.

Gehen wir von einer Analogie zwischen onto- und phylogene-
tischen Prozessen aus, d.h. von einem ahnlichen Verlauf bei der Aus-
bildung von Einzelwesen und Spezies, kénnen wir unterstellen, dass
sich die menschliche Sprache aus relativ einfachen Abfolgen von ver-
schiedenartig akzentuierten Ténen — wie wir sie von Kleinstkindern
her kennen — entwickelt habe, die in einer ersten Phase der Mensch-

81



82

heitsentwicklung den entsprechend einfach gedachten kommunikati-

ven Absichten angemessen gewesen sei.

Sprache entstand dann offensichtlich aus dem Bediirfnis heraus,
eine differenziertere Kommunikation zu ermoglichen, die der wach-
senden Komplexitit menschlichen Zusammenlebens Rechnung trug.

Bei der Entstehung und Ausbildung von Sprache, wie wir sie
kennen, spielten meines Erachtens, neben dem genannten Differen-
zierungsbedurfnis, drei Faktoren, die heute noch wirksam sind, eine
herausragende Rolle.

* Erstens die bannende Kraft des — oft formelhaften — Besprechens
und Beschworens in der sogenannten Magie;

« zweitens die Moglichkeit, sich hinter Sprache, hinter «Sprachmas—
ken» zu verstecken, sich — was durchaus noch heute einen magi-
schen Anstrich hat — andere Menschen mit Hilfe der Sprache vom
Leib zu halten oder sie gar zu beligen,

* drittens die Bedeutung musikalischer Schwingungen in der gespro-
chenen Sprache.

Funktionen von Sprache

* Kognitiv: differenziertes Darstellen und Verstehen

* Sozial: Verstindigung, Austausch; Tauschung,
Selbstschutz, Distanz

« Emotional: Wirkung u.a. durch die musikalische «Schwin-
gung»

* Magisch: Besprechen, Beschworen, Beten

Ob Sie dem Entwicklungsmodell zustimmen oder es, wie ich
selbst, ohne rechte Alternative ein wenig bezweifeln, ist unerheblich.
Die drei zuletzt genannten Funktionen von Sprechen sind so oder an-
ders, wie ich gesagt habe, wirksam.

Damit ist das Stichwort gefallen, das ich fiir meine eigene Defi-
nition von Sprache verwende.

Sprache ist, als Text konkretisiert, eine komplexe Wirkgrosse, die
bei dem, der sich darauf einldsst, eine Reaktion auslost.



Selbstverstandlich sind die genannten Funktionen nicht trenn-
scharf gegeneinander abgrenzbar, und selbstverstindlich sind alle
genannten und auch die nicht genannten Funktionen von Sprache an
der Wirkung auf diejenigen, die sich auf sie einlassen, beteiligt. Am
starksten aber, meine ich, wenigstens im alltiglichen und im literari-
schen Sprechen, deren Musikhaftigkeit.

Ich zeige, was ich meine, wieder an einem banalen Beispiel, das
ich seit Jahren als Beleg fiir meine Behauptung anfiihre:
«Chonsch hiit obig au is Kino?» (Hochdeutsch, leicht verzwiangt, etwa:
«Kommst heut Abend auch ins Kino?»)

Abgesehen von den

* Quantititen (akzentbedingt gelingtes o in «chonsch», langes 6 in
«Obig», kurzes i in «Kino»),

* der 0-6-0-Konsonanz durch «chonsch», «obig» und «Kino»

* und dem bis zur vorletzten Silbe steigenden, dann in der letzten
Silbe abrupt fallenden Tonhdhenverlauf, fillt vermutlich, vor allem,
wenn ich den Fragesatz skandiere, also die betonten Silben beson-
ders stark betone,

* am nachhaltigsten das Metrum aut:

«Chonsch hit obig au is Kino?» — 'x x 'x x 'x x 'x x.

Es handelt sich um einen vierhebigen Trochdus. Lasse ich «O6big»
weg, also: «Chonsch hiit au is Kino?», oder «hiit» und «au», also:
«Chonsch is Kino?», habe ich noch immer einen trochdisch gebauten
Fragesatz.

Wenn ich «au» wieder einsetze, tragt es aus Bedeutungsgrin-
den anstelle des ersten Wortes den Akzent: «Chonsch au is Kino?»,
und ich habe statt eines trochdischen einen jambischen Satz mit zwei
Hebungen. Sie erkennen iibrigens daran auch die bereits besprochene
Verbindung von lexikalischer und musikalischer Bedeutungskomponente,

Natiirlich ist das Beispiel nicht zwingend, zwar ein Beleg, aber
kein Beweis fiir meine These. Sie kdnnen statt Kino «Theater» einfii-
gen — und mein schones Exempel geht in die Binsen.

83



84

Nur werden Sie jetzt, hellhorig geworden, plotzlich in dem, was
ich sage, immer mal wieder Teile entdecken, die metrisch gebaut sind.
Nur wérden Sie jétzt, héllhorig geworden, pl'6tzlich in dém, was ich
sdge, immer mal wie der Tei le entdécken, die métrisch gebau't sind.

Wenn ich behaupte, wir kommunizierten in erster Linie durch
die Musikhaftigkeit der Sprache, meine ich nicht, der ganzeText mis-
se etwa metrisch gebaut sein wie ein Epos: In Prosa sind es meist
einzelne, dadurch oft besonders hervorragende Teile. Vokal- und
Silbenklang und Alliterationen hingegen sind hdufig, Quantitdt,
Akzente, Tonhdhenverlauf und Rhythmus immer zu finden.

Metrische Sitze und Teilsitze gehoren — wie durch Reime
verkniipfte — zur gebundenen Sprache. Gebundene Sprache, etwa in
Hexametern gestaltete, dient einerseits dazu, Texte leichter lernbar,
memorierbar, zu machen, andererseits macht sie Gesagtes eindring-
licher, nachdriicklicher, sinnlicher. Verstandlicherweise nutzen dies
Werbetexter in ihrer Arbeit.

Dazu zwei Thnen sicher bestens bekannte Beispiele:

«Der Kluge reist im Zuge» beschliesst einen dreihebigen
Jambus mit einer klingenden Kadenz und hebt durch den Endreim
Kluge / Zuge das dazwischen liegende Verb reist hervor, so dass es,
neben der zustimmenden, beruhigenden Konnotation, einen befeh-
lenden Unterton erhilt: « Wer klug ist, reist im Zug.»; oder: «Sei klug,
reis im Zug.»

«Rase durch Europa, raste in der Schweiz.» beginnt, der Form
des Ratschlags entsprechend, mit dem betonten Imperativ und spielt
raffiniert mit dem Buchstaben ¢, der die beiden Verben nicht nur von-
einander unterscheidet, sondern deren gegensitzliche Bedeutung
herausstreicht, und ist im Ubrigen ein unauffilliger sechshebiger
Trochaus.

Wie wir gesehen haben, wird die Klanggestalt eines Wortes, Satzes
oder Textes bestimmt



¢ durch Linge und Kirze der Silben,

e durch deren dissonantes oder konsonantes Zusammen-Tonen,

 durch Akzente und den (zuweilen regelmassigen) Wechsel von
betonten und unbetonten Elementen,

* durch den Tonhodhenverlauf und die

 Segmentierung der Tonfolge, durch Pausen und Sprechtempo.

Zur Darstellung dessen, was Pausen sind, wie sie entstehen und
was sie bewirken, hole ich ein wenig aus.

Es gibt — ausserhalb der Sprache — keine absolute Negation.
Wenn ich sehe, dass da kein Haus steht, dann sehe ich nicht ein Kein-
Haus, sondern ubertrage das Haus-Sehen bzw. Haus-gesehen-Haben
auf einen gegenwdrtigen Zustand. Ich vergleiche also eine Erfahrung
(ndmlich die, Hauser gesehen zu haben) oder eine auf ihr beruhende
Erwartung mit dem, was ich momentan sehe, erkenne meine frihere
Erfahrung nicht und fiige die Negationspartikel ein. Damit erreiche
ich eine relative oder relationale, also auf das Gegenteil von dem, was
ich negiere, bezogene Negation, keine absolute. Ich sehe nicht ein
Haus, sondern z.B. eine Landschaft. Referenzobjekt ist Haus, Ersatz-
objekt ist Landschaft.

Wahrend im Satz mit der Negationspartikel «ich sehe nicht ein
Haus, sondern x» von meinem konkreten Sehen die Rede ist, ist dies
beim Satz «Ich sehe kein Haus» — einem Satz mit null anzeigendem
Zahlwort — nicht der Fall. Der Satz «Ich sehe kein Haus» ist, gesetzt,
ich fiige nicht ebenfalls ein «sondern eine Kirche» oder dergleichen
hinzu, so paradox wie die Formulierung «ich sehe nichts». Ich sehe
entweder oder ich sehe nicht, aber ich kann nicht nichts sehen.

Das ist selbst bei Verben so, die Besitz oder Vorhandensein an-
zeigen, etwa fiir: «Ich habe kein Geld» oder «Es gibt ausserhalb der
Sprache keine absolute Negation». Da wir uns mit einer Menge ande-
rer Paradoxien eingerichtet haben, ldsst sich auch mit diesem Paradox
relativ bequem leben.

Was wir von der Negation gesagt haben, gilt ebenso von der
Pause. Es gibt keine absolute, nur eine relative oder relationale Pause.
Weil Sie, [Pause] da ich ja eben noch gesprochen hatte und mein Satz
gar nicht fertig war, berechtigterweise erwartet haben, dass ich wei-

85



86

terspreche, haben Sie mein Nicht-Sprechen — die Sprechpause — wahr-
genommen. Es ist wie mit dem berithmten Loch im Emmentalerkise:
Es wird durch seine Rinder definiert.

Sprechpausen sind, wie Schweigen oder Stille, bestimmt durch
Absenz: durch Nicht-Prisenz von erwartetem bzw. erwartbarem
Reden, Klingen oder Gerausch.

Nun ist es zwar, biblisch gesprochen, denkbar, dass zuerst die
Stille war, das Schweigen, dann erst der Klang. Nur ist dies phanome-
nologisch nicht entscheidbar, weil wir Schweigen und Stille, nachdem
wir gesprochen bzw. Gerdusche erzeugt oder doch wenigstens Klange
und Geridusche vernommen haben, lediglich als Kontrast dazu wahr-
zunehmen vermogen.

Das ist auch bei der Synkope, einem rhythmischen Phanomen,
so: Sie fillt nur deswegen auf, weil sie eine Takterwartung nicht erfiillt.

Pausen, Synkopen und andere unerwartete Leerstellen — ob als
Ruhe vor dem Sturm oder ergriffenes, sprachloses, nachdenkliches
Schweigen mitten im oder nach dem Sturm — erzeugen einen winzi-
gen beziehungsweise, je nach Situation, ausgewachsenen horror vacui.
Eine Angst vor der Leere, aber auch eine Angst/ust tiber das Ausbleiben
erwarteten Fortgangs des Gleichen.

Ich fasse zusammen, was wir im zweiten Teil herausgefunden haben:

* Es ist moglich, die Entstehung von Sprache als zunehmende Diffe-
renzierung relativ einfacher Abfolgen verschiedenartig akzentuierter
Toéne zu verstehen.

» Obwohl dieses Modell — als Analogiebildung zur ontogenetischen
Entwicklung von Lautdusserungen bei Kleinkindern — etwas Ein-
leuchtendes hat und obendrein meine These, wir kommunizierten
(deshalb?) sprachlich in erster Linie mit den musikalischen Elemen-
ten von Sprache, stiitzen hiilfe, kann man sie, weil nicht erklart wird,
wie eine solche Evolution ohne beispielgebendes Vorhandensein
von bereits ausdifferenzierter Sprache vonstatten gehen soll, auch
bezweifeln.

* Sprachebrauchen dient — als soziales Phinomen — einerseits der
differenzierten Verstindigung, hat andererseits die Funktion, den



Sprechenden zu schiitzen, und ist in jedem Fall ein probates Mittel,
emotionale Wirkungen zu erzielen.

¢ Die emotionale Wirkung von Sprechen wird im magischen Bespre-
chen, Beschwoéren und Beten auch zur Beeinflussung von Lebewe-
sen, Geistern und Gottern eingesetzt.

* Dartiber hinaus werden Sprache und Sprechen zur Darstellung und
Losung kognitiver Sachverhalte und Probleme verwendet.

* Das Bezeichnende (signifiant) sprachlicher Zeichen ist immer eine
unauflésbare Einheit aus lexikalischer und musikalischer Kompo-
nente. Nur beide zusammen ergeben — dem jeweiligen Kontext und
der jeweiligen Absicht entsprechend variiert — die Bedeutung eines
Wortes, Satzes oder Textes.

Wie die vom Sprechenden beabsichtigte Bedeutung allerdings ver-

standen wird, hangt von der Wahrnehmung der Horenden ab. Also,

wie bei der Pause, auch von deren Erwartungshaltung.

(Text eines Referats in der Freien Vereinigung Gleichgesinnter Luzern
am 17.3.2003)

87



	Sprache ist erster Linie Musik (Teil 1)

