
Zeitschrift: Sprachspiegel : Zweimonatsschrift

Herausgeber: Schweizerischer Verein für die deutsche Sprache

Band: 62 (2006)

Heft: 2

Artikel: Von Dada zur Slam Poetry : zur Geschichte der literarischen
Avantgarde (Teil 1)

Autor: Andreotti, Mario

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-421890

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-421890
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Von Dada zur Slam Poetry

Zur Geschichte der literarischen Avantgarde (Teil 1)

Von Mario Andreotti

Von der literarischen Avantgarde des 20. und 21. Jahrhunderts soll in dieser

einführenden Überblicksvorlesung1 die Rede sein. Das zwingt mich zunächst,

mit Ihnen zusammen drei grundsätzliche Fragen zu klären: Zum Ersten die

Frage, was denn der Begriff «Avantgarde» in der Literatur, ja in der
Literaturgeschichte überhaupt meint. In seiner Nähe findet sich häufig der Begriff
«experimentell». Man spricht dann gerne von einer «experimentellen Poesie»

oder von einer «experimentellen Literatur» oder bisweilen auch von einer

«Experimentalliteratur».

Das führt mich zur zweiten Frage, zur Frage nämlich, was der Begriff
«experimentell» innerhalb der neueren deutschen Literatur besagt. Und schliesslich

ist da zwangsläufig noch eine dritte Frage, die nach dem Verhältnis der
deutschen Literaturwissenschaft, aber auch der Literaturkritik und der Fachdidaktik,

zur literarischen Moderne, speziell zur literarischen Avantgarde zielt. Es

handelt sich konkret um die Frage, warum sich denn die etablierte Germanistik

und mit ihr der Deutschunterricht mit modernen, mit wirklich modernen

Texten heute noch relativ schwer tun.

«Avantgarde», liebe Zuhörerinnen und Zuhörer, um gleich mit dem ersten

der beiden Begriffe zu beginnen, «Avantgarde» - dieser Begriff ist uns von
seiner Etymologie, seiner ursprünglich militärischen Bedeutung als jenem
Truppenteil nämlich, der noch vor der Garde kommt, der also an der Spitze
des Heeres angreift, bestens bekannt. Weniger bekannt dürfte die Tatsache

sein, dass der Begriff im Verlaufe der abendländischen Geistes- und
Literaturgeschichte recht unterschiedlich verwendet worden ist.

Drei Deutungsmuster lassen sich dabei voneinander unterscheiden. Eine erste

Deutung des Begriffs der «Avantgarde» meint primär eine Kunst, die sich

in ihrer Ästhetik, aber auch in ihren Zielen betont antibürgerlich gibt. In

dieser sozialkritischen Bedeutung tritt der Begriff schon seit der Mitte des

1 Der vorliegende Beitrag ist der Text einer Vorlesung im Rahmen der Veranstaltungsreihe «Die Kanti
lädt ein» im November 2005 an der Kantonsschule am Burggraben, St. Gallen.

38 Sprachspiegel 2/2006



19. Jahrhunderts auf -zunächst, wie könnte es mit Blick auf das französische
Wort «Avantgarde» anders sein! -, in Frankreich etwa im Zusammenhang mit
Autoren wie Charles Baudelaire und etwas später mit Alfred Jarry.

Baudelaire - Sie wissen es - galt lange Zeit als Verfasser eines einzigen
Buches, eines überdies höchst anrüchigen, skandalumwitterten, das als Klassiker

der Frühmoderne und als unter dem Ladentisch gehandelte Pornograf ie

ein merkwürdiges Doppelleben führte: «Les Fleurs du Mal», die Blumen des

Bösen, erschienen im Jahre 1857. Dieses Buches wegen war Baudelaire, fast
gleichzeitig mit Gustave Flaubert, dem Autor der «Madame Bovary», des
unmoralischen Verhaltens bezichtigt und angeklagt worden; doch ganz im
Unterschied zu Flaubert wurde er bekanntlich nicht freigesprochen. Dem
Verkauf seines Buches kam auch der Skandal - am Anfang wenigstens - nicht
zugute: Baudelaire blieb zeitlebens ein von Gläubigern verfolgter, ruhelos das

Domizil wechselnder poete maudit. Als er 1867 bereits mit 46 Jahren starb,
deutete nichts darauf hin, dass seine «Blumen des Bösen» einmal zum
vielleicht grössten Bestseller der beginnenden lyrischen Moderne werden sollten.

Warum ich Sie an all das erinnere? Aus dem einfachen Grunde, weil sich an
der Gestalt Baudelaires schon die typischen Merkmale eines Avantgardisten
zeigen, wie ihn auch noch das 20. Jahrhundert verstehen wird. Es sind dies:
eine antibürgerliche Ästhetik, die sich schon darin manifestiert, dass sich

Baudelaire, ganz im Gegensatz zu den andern bürgerlichen Autoren, nicht um
die Gunst des Lesers bemüht, sondern ihn dauernd provoziert. Dazu gesellt
sich das Bewusstsein, der eigenen Zeit voraus zu sein, von ihr nicht akzeptiert
zu werden. Und schliesslich ist da noch der geradezu ritualisierte Vorwurf des

Immoralismus; danach gelten avantgardistische Künstler, weil sie alte, Petre-
fakt gewordene bürgerliche Normen immer wieder sprengen, in weiten Kreisen

als unmoralisch, ja als zersetzend, als subversiv. Und dies in
weltanschaulich-politischer so gut wie in sittlicher Hinsicht.

Übrigens betrifft der Immoralismus-Vorwurf, wie mir scheint, nicht nur die
Avantgarde, sondern mehr oder weniger ausgeprägt die ganze moderne
Literatur; dies freilich fast immer vor dem Hintergrund einer äusserst
verschwommenen Vorstellung vom Wesen moderner Dichtung. Ich erinnere Sie

hier etwa an Emil Staigers im Jahre 1966 gehaltene Preisrede «Literatur und
Öffentlichkeit», die den berühmten «Zürcher Literaturstreit» ausgelöst hat.
In dieser Rede warf Staiger der literarischen Moderne, ohne diese näher zu
bestimmen, pauschal vor, sie verbreite eine unverantwortbare nihilistische
Stimmung, sei in diesem Sinne zersetzend.

Sprachspiegel 2/2006 39



Ich selber, wenn Sie mir dieses kleine Beispiel noch gestatten, erlebe in meinen

Gastvorträgen über Themen der literarischen Moderne immer wieder,
wie in der nachträglichen Diskussion der Teilnehmerinnen und Teilnehmer
jeweils nicht so sehr Fragen der Interpretation als vielmehr Fragen nach den
moralischen und ästhetischen Grenzen der Literatur interessieren. Darf eine
Elfriede Jelinek derart obszön klingende Wörter wie «Scheisse» und «Arsch»
oder gar pornografische Ausdrücke verwenden, werde ich dann beispielsweise

gefragt.

Die Avantgarde als eine genuin antibürgerliche Kunst. Das war eine erste

Möglichkeit einer Begriffsbestimmung. Als «avantgardistisch» in diesem Sinne

fühlten sich bekanntlich schon die Naturalisten, die ihre Dichtung in
bewusster Opposition zur bürgerlichen Dichtung des 18. und 19. Jahrhunderts,
vor allem der Klassik, Romantik und des bürgerlichen Realismus, sahen und
die die überkommenen Gestaltungsmittel - in der Lyrik etwa den traditionellen

Endreim - von Grund auf ablehnten.

Zu ihnen gesellen sich rund dreissig Jahre später die Expressionisten als eine

Bewegung von Künstlern und Schriftstellern, die sich als zweite Generation
der <Moderne> verstehen und die als solche das von den Naturalisten
vermeintlich nicht erreichte Ziel einer kulturellen Revolution verwirklichen wollen.

Ihre Dichtung gibt sich denn auch, selbst wenn vieles davon mehr nach

Erneuerung der Tradition als nach aufbrechender Moderne aussieht, radikal
antitraditionell und antibürgerlich.

Stellvertretend für zahl lose andere expressionistische Texte nenne ich hier nur
Jakob van Hoddis berühmtes, im Jahre 1911 erschienenes Gedicht
«Weltende», das sowohl aufgrund seiner antibürgerlichen Thematik als auch seines

neuartigen Reihungsstils, glaubt man Johannes R. Becher, schon von seinen

Zeitgenossen als revolutionär empfunden wurde.

Dem Bürger fliegt vom spitzen Kopf der Hut,
In allen Lüften hallt es wie Geschrei,
Dachdecker stürzen ab und gehn entzwei
Und an den Küsten - liest man - steigt die Flut.

Der Sturm ist da, die wilden Meere hupfen
An Land, um dicke Dämme zu zerdrücken.
Die meisten Menschen haben einen Schnupfen.
Die Eisenbahnen fallen von den Brücken.

40 Sprachspiegel 2/2006



Antibürgerliche Avantgarde: Der Weg führt vom Expressionismus direkt zu
den Sprachexperimenten der sog. «Wiener Gruppe» zwischen 1952 und 1964.

Geschätzte Anwesende, Sie wissen es: Die Wiener Gruppe ging aus der
politischen Auseinandersetzung junger Nachwuchsschriftsteller mit dem konservativen

Denken im Wien der ersten Nachkriegszeit, mit dessen ungebrochener

Tradition der Ablehnung angeblich «entarteter Kunst», hervor.

Zu ihr gehörten Autoren wie Friedrich Achleitner, Konrad Bayer, Gerhard
Rühm, Oswald Wiener und Hans Carl Artmann. Unter dem nachhaltigen
Einfluss der Dadaisten und Surrealisten begann die Gruppe alles zu erproben,
was sich an ungewöhnlichen bis exzentrischen Wegen der Textproduktion
ausdenken liess, trug sie in oft turbulenten öffentlichen Veranstaltungen ihre
Produktionen vor, veranstaltete sie gar «poetische Prozessionen» durch die
Wiener Innenstadt und dergleichen mehr. Ihrer intensiven Beziehung
untereinander entsprach das gemeinsame Verfertigen von Texten, vor allem von
solchen, die für die öffentlichen Auftritte bestimmt waren.

Im Anklang an das Cabaret Voltaire der Zürcher Dadaisten konzipierte die
Gruppe ein (literarisches Cabareb, dessen Songs, Sketche und Aktionen in

zwei Veranstaltungen in den Jahren 1958 und 1959 nur darauf abzielten, das

bürgerliche Publikum zum Protest zu reizen. Ihr Sprachbewusstsein reagierte,

ähnlich wie das der Dadaisten, auf das allgemeine Gequassel und die
manipulierten Sprachgebräuche der bürgerlichen Gesellschaft mit ironischem
Nachspielen, entlarvenden Zitaten, Nonsens und Absurditäten, die teilweise
sogar Elemente der späteren Slam Poetry vorwegnahmen. Man muss etwa
einen H. C. Artmann persönlich gesehen und gehört haben - ich hatte das

Glück dazu 1992 im ORF in Innsbruck-, um die Wirkung von Nonsens-Versen
wie den folgenden aus dem Jahr 1969 ermessen zu können:

das hirn ist rund

spielt tag und nacht
an dunkeln instrumenten
nackter bauch
halli hallo
das hirn ist kugelrund
ein versorgan der mund
und an der zunge
knabbern schon

die mäuschen an
halli hallo

mit ihrem scharfen
mäusezahn
halli
und wer den zoll
nicht zahlen kann
mit einem guten
schwefelpfund
halli hallo
bezahlt ihn mit
der offnen tür
hallo
ja mit der offnen tür

Sprachspiegel 2/2006 41



Die antibürgerliche Avantgarde der «Wiener Gruppe» weist nicht nur auf den

Expressionismus und hier insbesondere auf den Dadaismus zurück, sondern
sie weist, wie bereits angedeutet wurde, auch voraus: und zwar etwa auf die

Happenings der späten sechziger Jahre, in denen durch den Umstand, dass

die Zuschauer zu Mitakteuren werden, das Publikum also mitspielen kann,
Kunst und Leben vereinigt werden sollen, und von da aus auch auf die
Performances als künstlerische Darstellungen vor einem Publikum, wie sie seit

den neunziger Jahren für den Poetry Slam zentral wird.

Für beide Veranstaltungsformen, für das Happening wie für die Performance,
ist bezeichnend, dass die überkommene Trennung von Autor und Rezipient
spielerisch aufgelöst wird. Darin zeigt sich zweifellos ein genuin antibürgerliches

Element, und dies aus dem einfachen Grunde, weil in der bürgerlichen
Dichtung seit dem Sturm und Drang der Autor als eine Art Originalgenie, als

selbstständiger Schöpfer eines autonomen Kunstwerks erscheint, der einen
bestimmten Sinn in seinen Text <hineinlegt>, der dann vom Leser wieder
(herauszuholen) ist.

Die Avantgarde als eine genuin antibürgerliche Kunst: Verfolgen wir dieses

Moment noch einen Augenblick weiter, so stellen wir fest, dass sich der alte,
antibürgerliche Affekt der Naturalisten und Expressionisten gegen Ende der

sechziger Jahre zum antigesellschaftlichen überhaupt weitet. Sichtbar wird
das darin, dass sich bei zahlreichen Autoren der sechziger und siebziger Jahre,

von Peter Handke über Ernst Jandl und Elfriede Jelinek bis zu Rolf Dieter
Brinkmann, ein grundlegendes Misstrauen gegenüber der etablierten Gesellschaft,

ja gegenüber der bestehenden Gesellschaftsordnung an sich zeigt.
Ihre Literatur definiert sich damit als grundsätzlich gesellschaftskritisch.

H.C. Artmann hat als Erster im deutschsprachigen Raum diese Literatur unter

dem Sammelbegriff Pop-Literatur zusammengefasst; er versteht darunter
zunächst einmal, nach dem angloamerikanischen Wort «populär», eine
Literatur, die einerseits, als Phänomen der Massenkultur, populär, also volkstümlich

ist und die sich anderseits, als Phänomen einer Subkultur, kritisch gegen
die etablierte Gesellschaft wendet. Es handelt sich um eine Literatur, die das

Lebensgefühl der jungen Generation artikulieren will. Ich erinnere in diesem

Zusammenhang an englische Texte der sechziger und siebziger Jahre, die
Ihnen sicher noch bekannt sind: an Texte von Bob Dylan, John Lennon und Jim

Morrison.

42 Sprachspiegel 2/2006



Wichtig ist nun, dass sich diese Pop-Literatur, weil sie sich gegen den elitären

Kunstbegriff des Bürgertums, gegen etablierte ästhetische Normen wendet,
selber als eine Art Gegen- oder Anti-Kunst begreift. Deshalb auch arbeitet sie

mit fast allen Objekten des Massenkonsums, mit Comics so gut wie mit
Reklametexten, erklärt sie, ganz nach Andy Warhols Motto «All is pretty», gewaltige

Coca-Cola-Flaschen, Elvis-Presley-Porträts, überdimensionale Hot-Dogs,
Pin-up-Girls, Gipsabgüsse von Schreibmaschinen, Marilyn-Monroe-Posters
und dergleichen mehr zu Kunst. Bodo Heimanns bitteres Bonmot Anfang der

siebziger Jahre, Makulatur sei möglicherweise das letzte Stadium der
Literaturgeschichte, schien sich, mit Blick auf gewisse rigorose Formen der Pop-

Literatur, fast zu bewahrheiten.

Selbstverständlich gilt es da zu unterscheiden zwischen einer eigentlichen
Pop-Literatur, wie sie etwa die amerikanische und die deutsche Beat-Generation

praktiziert, und einer Literatur, die sich Pop-Elemente lediglich für ihre
ästhetischen Zwecke nutzbar macht. Zu den typischen Vertretern der letzteren

Art von Literatur gehören im deutschen Sprachraum etwa Peter Handke

mit seinem 1969 erschienenen Band «Die Innenwelt der Aussenwelt der
Innenwelt», in dem unter anderem auf einmal die Mannschaftsaufstellung des

1 FC Nürnberg auftaucht, und Ernst Jandl mit seinen ein Jahr zuvor publizierten

«Sprechblasen». Beizufügen bleibt hier noch, dass Elfriede Jelinek mit
ihrem 1970 veröffentlichten Roman «wir sind lockvögel, baby»-man beachte

schon den poppigen, ja knalligen Titel - den ersten deutschen Pop-Roman

geschaffen hat.

Dass die Pop-Literatur zeitlich mit dem Beginn der so genannten Postmoderne

zusammenfällt, liegt auf der Hand. Ähnlich wie die Vertreter der Postmoderne,

wie etwa der amerikanische Literaturkritiker Leslie Fiedler, fragen sich

ihre Vertreter, ob die so genannte moderne Literatur, die «seriöse Moderne
der alten Herren» ä la James Joyce, Franz Kafka und Samuel Beckett, wie sie

sie nennen, ob diese Moderne, die durch ihren hintergründigen, geheimen,
aber stets dunkel bleibenden Sinn für eine Elite kunstverständiger Interpreten

bestimmt sei, den Ansprüchen unserer heutigen Massengesellschaft noch

genügen könne.

Gerade Leslie Fiedler, den ich eben erwähnt habe, konstatierte das Ende der

Ära des Modernismus, die kurz vor Beginn des Ersten Weltkrieges begonnen
und in den <Kunstromanen> von Joyce, Proust und Thomas Mann ihren

gültigsten Ausdruck gefunden habe. Der Modernismus, attackierte Fiedler, habe

Sprachspiegel 2/2006 43



Romane und Gedichte für Schulen und Universitäten hervorgebracht, ideal
für die subtile und gelehrte Interpretation; inzwischen aber sei die Form des

Kunstromans, geschrieben für ein kleines, kunstverständiges Publikum, steril
geworden. Im Zeitalter der Pop-Kultur in der Epoche eines apokalyptischen,
antirationalen, romantischen Fühlens gebe es keinen Raum mehrfüreine
solche Kunst. Die neue, die postmoderne Literatur solle sich der kulturellen
Massenerfahrungen, der Darstellungsformen von Pop, Science-fiction, Pornographie

und Western bedienen, um antikünstlerisch, antiseriös und vor allem
antiintellektuell zu werden.

In seiner Analyse konnte sich Leslie Fiedler auf einen Generationenwechsel in

der amerikanischen Literatur, auf das Aufkommen der so genannten Beat
Generation, beziehen. Ich erinnere da an die berühmt gewordene Troika
Kerouac, Ginsberg, Burroughs. In Europa und hier vor allem im deutschen
Sprachraum war dieser Wechsel, dieser kulturelle Umbruch, sieht man einmal
von den massenhaft auftretenden Comic-Strips ab, weit weniger folgenreich.
Das bewies die eher ablehnende Haltung, welche die Mehrheit der deutschen
Autoren, allen voran Jürgen Becker, Helmut Heissenbüttel und Martin Walser,

den Thesen Leslie Fiedlers entgegenbrachten. Dass dabei auf dem
Höhepunkt der Politisierung der Literatur in den späten sechziger Jahren und vor
dem Hintergrund des Vietnamkrieges untergründige Reserven gegenüber
amerikanischen Kultureinflüssen mitspielten, steht ausser Frage.

Zustimmend zu Leslie Fiedlers Thesen reagierte, vielleicht neben Nicolas Born,
einzig Rolf Dieter Brinkmann, und Brinkmann, der heute noch als die Ikone
deutscher Pop-Literatur gilt, war auch in den folgenden Jahren der Autor, der
sich wohl am intensivsten mit der Herausforderung eines postmodernen
Schreibens beschäftigt hat. Der gleiche Brinkmann war es denn auch, der 1968
Sätze wie die folgenden schreiben konnte: «Ich gebe gerne zu, dass ich mich
von der deutschsprachigen Lyrik nicht habe anregen lassen. Sie hat meinen
Blick nur getrübt. Dankbar bin ich dagegen den Gedichten Frank O'Haras
(eines Lyrikers der amerikanischen Subkultur der Beatniks und Hippies, wie
ich ergänzen möchte), die mir gezeigt haben, dass schlechthin alles ein
Gedicht werden kann.»

Wie sehr Rolf Dieter Brinkmann postmoderne und Pop-Elemente miteinander

verknüpft und damit eine elitäre bürgerliche Kunstauffassung torpediert
hat, soll nur an zwei kurzen Strophen aus seinem 1969 erschienenen Lyrik-
bändchen «Die Piloten» gezeigt werden. Die beiden bekannt gewordenen
Strophen, in denen übertragene Bedeutungen, wie sie nach dem französi-

44 Sprachspiegel 2/2006



sehen Semiotiker Roland Barthes zum Wesen der Dichtung gehören, geradezu

geleugnet werden, lauten:

Zwischen
den Zeilen
steht nichts

geschrieben

Jedes Wort
ist schwarz
auf weiss

nachprüfbar

Zu solchen bewusst kunstlos daherkommenden Zeilen passt Brinkmanns
Vorwort zum bereits genannten Lyrikbändchen, in dem es ebenso unverblümt
wie banal heisst: «Man muss vergessen, dass es so etwas wie Kunst gibt, und

einfach anfangen.» Anstatt lange an einem Gedicht herumzufeilen, empfiehlt
er an anderer Stelle, lieber in der Stadt herumzulatschen, in der Nase zu bohren,

zu lesen, zu ficken - entschuldigen Sie das unschöne Wort; es entspricht
sonst nicht meiner Redensart -oder ins Kino zu gehen. Überhaupt stellt Brinkmann

das Dichten, fast wie vor ihm schon Gottfried Benn, als ein blosses

Machen hin, das freilich nie in <Arbeit> ausarten dürfe; schliesslich sei der Unterschied

zwischen einem Buch und einer Zigarette ziemlich unerheblich.

Damit vorderhand nun aber genug zu Rolf Dieter Brinkmann. Nachzutragen
bleibt, dass sich in Zeilen wie den eben gelesenen von Rolf Dieter Brinkmann

natürlich auch Leslie Fiedlers These von der Überwindung des Grabens
zwischen Kunst- und Massenliteratur spiegelt, die Ende der sechziger Jahre die

literarische Postmoderne eingeleitet hat. Fiedlers Schlagwort «Cross the Border

- Close the Gap», das in der Postmoderne-Diskussion inzwischen einige
Berühmtheit erlangt hat, war weitgehend auch das Programm für
Brinkmanns Dichtung.

Von der Pop-Literatur führt ein direkter Weg zu jener besonderen Form von

Literatur, die heute ein weltweites literarisches Phänomen darstellt und die

man anderseits gerne in die Kabarett- oder Comedyecke zu drängen versucht.

Die Rede ist von der so genannten Slam Poetry, von einer literarischen Szene

also, die sich bei uns, mindestens vorläufig noch als subkulturelles Phänomen,

ausserhalb des etablierten Literaturbetriebs bewegt und von der die meisten,

vor allem wenn sie die dreissig einmal überschritten haben, nicht viel mehr
als den Namen kennen, auch wenn dieser heute schon recht inflationär
gebraucht wird.

Sprachspiegel 2/2006 45



Ich werde mich in meinem Überblick über die einzelnen Strömungen der
literarischen Avantgarde nur relativ kurz bei dieser literarischen Szene, der
Slam Poetry, aufhalten. Zum einen deshalb, weil in dieser Veranstaltungsreihe

ausgewiesene Fachleute zu diesem Thema zu Wort kommen werden, und
zum andern, weil ich mich selber erst seit rund anderthalb Jahren, und zwar
im Zusammenhang mit meinen Arbeiten zur literarischen Moderne, etwas
intensiver mit der Slam-Szene befasse und auf diesem Gebiet daher kaum als

Fachmann gelten kann.

Gehen wir bei unsern Anmerkungen zur Slam Poetry ganz scholastisch vor
und fragen wir zunächst nach der Etymologie, der Herkunft des Begriffs, nach

jener Herkunft, die den Slam-Poeten selber, wie ich verschiedentlich erfahren
musste, häufig nicht bekannt ist. Das englische Verb «to slam» findet sich
bereits im 18. Jahrhundert in der Bedeutung von «zuschlagen, zerschmettern».
Beim Baseball bezeichnet «slam», wie ich bei Boris Kerenski nachgelesen
habe, einen Volltreffer, beim Boxen einen Schlagabtausch und beim Trinken
einen Vollrausch: «slam some beers» heisst danach so viel wie «sich mit Bier
zuknallen». Dies zur Etymologie des Begriffs, die ich im Wesentlichen, wie
bereits gesagt, Boris Kerenski verdanke.

Als Erfinder des Poetry Slam gilt, wie Sie sicher bereits wissen, der Amerikaner

Marc Kelly Smith, ein ehemaliger Bauarbeiter und Performance-Poet aus

Chicago, der 1986 in Chicago damit begonnen hat, Wettkampflesungen mit
Autoren zu veranstalten. Seitdem hat sich der Ausdruck «Slam» als Begriff
für Wettkampflesungen etabliert. Mitte der neunziger Jahre gelangte die
Slam Poetry nach Deutschland und ab etwa 1999 auch in die Schweiz.

Marc Smith als Erfinder des Poetry Slam. Das ist zwar richtig, aber es ist nicht
die ganze Wahrheit. In Tat und Wahrheit ist der Poetry Slam, von der Sache

her zumindest, nicht so neu, wie er sich gibt. Wettkampflesungen,
Dichterwettstreite finden sich in der abendländischen Literaturgeschichte schon
relativ früh, ja reichen teilweise bis in die griechische Antike, und zwar bis in

die vorklassische Zeit, also in die Zeit vor Aischylos und den andern beiden
Tragikern, zurück, wo nach der Überlieferung Dichter um den besten
Götterhymnus oder die beste Trauerrede auf einen Verstorbenen wetteiferten.
Berühmt geworden ist da beispielsweise der Wettstreit von Homer und Hesiod,

um 700 v. Chr., anlässlich der Leichenspiele für den verstorbenen König Am-
phidamas, der vom Adel und von Paneides, dem Bruder des Verstorbenen,
bewertet wurde.

46 Sprachspiegel 2/2006



Innerhalb der deutschen Literaturgeschichte ist uns der höfische Wettstreit
von mittelalterlichen Minnesängern bekannt, kennen wir aber auch die seit
dem Humanismus bis ins 18. Jahrhundert weit verbreiteten Dichterkrönungen,

die bekanntlich auf den griechisch-römischen Brauch zurückgehen, den

Sieger im dichterischen Wettstreit mit dem Lorbeerkranz auszuzeichnen und
ihn so zum «poeta laureatus» zu machen.

Den heutigen Poetry Slams am nächsten kommen aber wohl die Veranstaltungen

der Meistersinger im Ausgang des Mittelalters und zu Beginn der
frühen Neuzeit. Hans Sachs, der Schuhmacher und Poet aus der Nürnberger
Meistersingerschule, dessen Knittelverse Goethe in seinem «Faust» wieder zu
Ehren gebracht hat, ist uns heute noch ein Begriff. Und was das Vorgehen der

Meistersinger betrifft, da erinnern Sie sich sicher noch: Die Verse, die man
während der Woche mit grosser Mühe geschmiedet hatte, trug man sonntags
beim Hauptsingen, unter grossem Zulauf des Volkes, öffentlich vor. Der

Vortragende nahm dabei auf der Kanzel, dem Singstuhl, Platz, während um
einen Tisch, der durch Vorhänge verdeckt war, die so genannten Merker sassen

und auf Verstösse gegen die Regeln der Tabulatur lauerten. Am Schluss des

Vortrages fällten sie das Urteil und verteilten irgendeinen Preis. Ein Vorgehen,

das den heutigen Poetry Slams in vielem ähnlich ist.

Noch auf einen anderen wichtigen Vorläufer der Slam Poetry muss hier
hingewiesen werden: auf den Dadaismus nämlich. Er, der Dadaismus, darf als

einer der unmittelbaren Anreger der Slam Poetry gelten. Das zeigt sich schon

daran, dass beide, die Slam Poetry wie der Dadaismus, vorwiegend eine
orale Kultur ausgebildet haben, indem ihre Texte nicht einfach, wie in
traditionellen Lesungen, gelesen, sondern auch optisch und akustisch veranschaulicht

werden, indem ihre Literatur stets eine Literatur für die Bühne, für den

Live-Vortrag ist.

Man erinnere sich in diesem Zusammenhang an die Veranstaltungen der
Dadaisten: Sie trugen Verse von Morgenstern, Lichtenstein und van Hoddis vor,
rezitierten simultan Gedichte und machten Geräuschmusik gegen den Weltlärm,

erfanden reine Lautgedichte zur Blossstellung einer sinnentleerten,
abgestandenen Sprache, trugen schwarzafrikanische Lyrik vor, tanzten abstrakte

Tänze usw. In ihrem ausgeprägten Performance-Charakter, der sich unter
anderem darin zeigte, dass der Künstler seinen Körper in Kunst-Aktionen zum
Mittel der Darstellung machte, glichen diese dadaistischen Veranstaltungen

sehr stark den heutigen Poetry Slams. Ja, manchmal so sehr, dass die

Sprachspiegel 2/2006 47



Slam Poetry, ähnlich wie die Pop-Literatur, gelegentlich als eine Art Neo-Dada
aufgefasst wird.

So viel zur Beziehung der Slam Poetry zum Dadaismus. Auf die Slam-Szene
selber gehe ich hier, aus den bereits genannten Gründen, nicht näher ein. Nur
so viel möchte ich hier noch beifügen: In den rund anderthalb Jahren, in
denen ich mich nun mit der Slam Poetry etwas intensiver befasse, habe ich
verschiedene Poetry Slams gesehen, von der Berner Dampfzentrale über die
St. Galler Grabenhalle bis zur «Poesie International» von Dornbirn, die unter
der Leitung von Franz Hammling inzwischen übrigens zu einem Mekka für
Slam-Poeten geworden ist.

Und immer konnte ich dabei praktisch das Gleiche erleben: Kaum einer dieser

Slams war schlecht besucht. Da kamen jeweils zahlreiche Menschen
zusammen, meist junge, unter dreissig, ja unter zwanzig Jahren, unterschiedlichster

sozialer Herkunft und mit unterschiedlichsten beruflichen Interessen,
standen da, hörten sich gespannt, meist rauchend die Texte der Slam-Poeten
an, diskutierten angeregt, schrien, pfiffen und verteilten schliesslich ihre
Noten, meist von 0 bis 10, je nachdem, ob Ihnen ein Text von der sprachlichen
Gestaltung, aber auch von der Performance her gefallen hatte oder nicht.
Und da gab es jeweils eine Vorrunde, ein Finale und schliesslich einen Sieger,
der in der Regel eine Flasche Whisky von der Bühne trug.

An sich etwas Wunderbares: Veranstaltungen, die für einmal nicht in den
alten Mausoleen der Literatur stattfinden, sondern in ehemaligen Lagerhallen
und Schuppen, in Beizen und Bars; Veranstaltungen, in denen es zwischen
Literatur und Unterhaltung, zwischen Text, Musik und Show-Effekten keine
Berührungsängste gibt; Veranstaltungen, die eine Form gefunden haben, in
der Literatur einer breiten Masse von Menschen offenbar wieder Spass macht.
Ich bin sicher: Bertolt Brecht, der schon in seinen Essays der dreissiger Jahre
ein Rauchertheater forderte, hätte seine helle Freude daran gehabt. Eines
dürfte zudem klar sein: beim Poetry Slam haben wir es mit einem eklatanten
Paradigmawechsel zu tun: mit dem Wechsel von der überkommenen Dichterlesung

zur modernen Literaturshow.

48 Sprachspiegel 2/2006


	Von Dada zur Slam Poetry : zur Geschichte der literarischen Avantgarde (Teil 1)

