
Zeitschrift: Sprachspiegel : Zweimonatsschrift

Herausgeber: Schweizerischer Verein für die deutsche Sprache

Band: 56 (2000)

Heft: 6

Artikel: Friedrich Nietzsche und die literarische Moderne

Autor: Andreotti, Mario

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-421791

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-421791
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Friedrich Nietzsche und die literarische Moderne

Von Mario Andreotti

Rairrn ein Name wurde im 20. Jahrhundert so sehr missbraucht wie der
Nietzsches. Man denke nur an die nationalsozialistische Propaganda,
die etwa Nietzsches Idee des Übermenschen, seine Lehre vom Willen
zur Macht im rassistischen Sinne fehlinterpretiert hat. Doch anderseits
ist uns aus der Geschichte der neueren Philosophie kaum ein Name so
gegenwärtig wie jener von Nietzsche. Die meisten der bedeutenden
Denker unserer Zeit - es sei nur an Karl Jaspers und Martin Heidegger
erinnert - haben sich denn auch mit Nietzsche auseinander gesetzt und
die Vermittlung seines Werks als ihre wesentliche Aufgabe betrachtet.
Neue Editionen, eine wissenschaftliche Gesamtausgabe, eine umfangreiche

Biographie sind in den letzten dreissig Jahren entstanden. Die
Diskussion um Nietzsche hat neu begonnen. Dies vor allem im Raum
der philosophischen Postmoderne, deren Hauptvertreter, neben Jean-
Francois Lyotard vor allem Michel Foucault, unmittelbar an Nietzsche
anknüpfend, sich gegen die Tradition der Aufklärung mit ihrer
Einschätzung der Vernunft als der geschichts- und fortschrittsbewegenden
Kraft wenden. Ihre Verneinung einer jeden Form von geschichtlichem
Fortschritt, ihr Postulat vom Ende der Geschichte, ist ganz wesentlich
von Nietzsches Lehre von der ewigen Wiederkehr, d.h. vom endlosen
Kreislauf des Immer-Gleichen, beeinflusst. Nietzsche gilt denn auch,
letztlich von seiner Phüosophie des Nihilismus her, als einer der
wichtigsten Wegbereiter der philosophischen Postmoderne.

Das alles ist uns heute längst bekannt. Weniger bekannt geworden,
ja weniger ins Bewusstsein unserer Epoche getreten ist Nietzsches
überragende Bedeutung für die Entstehung einer literarischen
Moderne kurz nach 1900. Zwar wurde Nietzsches immittelbarer Einfluss
auf den literarischen Expressionismus, etwa aufdessen Idee der <Ich-
dissoziation>, aber auch des <neuen> Menschen, schon früh erkannt.
Doch seine ideologiekritische Auflösung des traditionellen Subjektbegriffs,

seine Kritik an der für das abendländische Denken typischen
Anthropozentrik, die zusammen mit seiner Sprachkritik ohne Zweifel

zum Ausgangspunkt der ersten Montagetexte etwa eines Döblin,
Kafka und Carl Einstein wird, ist von der literarischen Öffentlichkeit
bis heute nur bedingt zur Kenntnis genommen worden. Dies mag unter

anderem mit Nietzsches Lehre vom Übermenschen zusammenhängen,

die, wie eingangs bereits gesagt, so viele Missverständnisse
ausgelöst hat. Dass sich diese Lehre letztlich nur vor dem Hintergrund

der Dialektik von Ichauflösung und Icherneuerung verstehen
lässt, wurde dabei wenig beachtet.

210



Ichabbau im 19. Jahrhundert

In der Literaturgeschichtsschreibung hat man mit Recht immer wieder

auf die allgemeine geistige und künstlerische Krisensituation im
Übergang vom 19. zum 20. Jahrhundert, also während der
Jahrhundertwende, hingewiesen. Hinter dieser Krisensituation verbirgt sich
ein epochaler Vorgang: die Krise des abendländischen Subjekts. Sie

setzt noch in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts mit Sören
Kierkegaards Erlebnis der menschlichen Selbstentfremdung ein und hat
ihren Vorläufer in jenem nach 1850 beginnenden Prozess, der sich
metaphorisch als Ichabbau bezeichnen lässt. Ausschlaggebend für
diesen Prozess dürften unter anderem die Expansion der
Naturwissenschaften und die damit verbundene Industrialisierung sein. Die
Naturwissenschaften beginnen von zwei Seiten her, die Zentralstellung

des menschlichen Subjekts, an die Kant, Fichte und Hegel noch
fraglos geglaubt hatten, zu problematisieren. Zum einen unterwerfen
sie das beobachtende Subjekt völlig dem Objekt, um die reinen,
objektiven Gesetze der Erscheinungen sichtbar zu machen. Und zum
andern verneinen sie das angebliche Schöpfungsvorrecht des Menschen,
indem etwa die Biologie, unter dem bestimmenden Einfluss von Charles

Darwin, den Menschen aufdie Abstammung aus dem Tierreich und
auf die Unvertilgbarkeit seiner animalischen Natur verweist.

Die Industrialisierung ihrerseits führt zu einer Übermacht der
materiell-ökonomischen Verhältnisse, so dass die sozioökonomische Basis

zunehmend als eine Art Kollektivkraft erscheint, welche die
existentielle Situation, ja das ganze <Wesen> des Menschen bestimmt.
Karl Marx beispielsweise sieht den Menschen nicht mehr als <feste>,

in sich ruhende Grösse, sondern als ein sich dauernd wandelndes,
radikal in die Geschichte, in den Strom der Zeit hineingenommenes
Wesen. Die Vorstellung von menschlicher Individualität und Identität
im Sinne des deutschen Idealismus, wie ihn vor allem Kant, Fichte
und Hegel vertreten haben, ist damit preisgegeben. An ihre Stelle tritt
die Auffassung, der Mensch sei blosser Repräsentant gesellschaftlicher

Kräfte, sei ein Kollektivwesen.

Nietzsches Subjektkritik als epochaler Vorgang

Von da aus ist der Weg zur eigentlichen Subjektkritik, wie sie Friedrich

Nietzsche gegen Ende des 19. Jahrhunderts formuliert hat, nicht
mehr weit. Nietzsche durchschaut das menschliche Subjekt - das ist
neu an seinem Denken - als etwas bloss Gesetztes; dadurch wird für
ihn die überkommene Stellung des Menschen an sich fraglich. Im

211



Aphorismus «Hinfall der kosmologischen Werte» aus dem Jahre 1886
schreibt Nietzsche dazu:

Das Gefühl der Wertlosigkeit wurde erzielt, als man begriff,
dass weder mit dem Begriff «Zweck», noch mit dem Begriff
«Einheit», noch mit dem Begriff «Wahrheit» der Gesamtcharakter

des Daseins interpretiert werden darf. Es wird nichts
damit erzielt und erreicht; es fehlt die übergreifende Einheit in
der Vielheit des Geschehens. [...]
Alle Werte, mit denen wir bis jetzt die Welt zuerst uns schätzbar

zu machen gesucht haben alle diese Werte sind,
psychologisch nachgerechnet, Resultate bestimmter Perspektiven
der Nützlichkeit zur Aufrechterhaltung und Steigerung
menschlicher Herrschafts-Gebilde: und nur fälschlich projiziert

in das Wesen der Dinge. Es ist immer noch die hyperbolische
Naivität des Menschen: sich selbst als Sinn und Wertmass

der Dinge anzusetzen.

Nach der traditionellen, werthaften Weltauffassung, wie sie vor
allem vom deutschen Idealismus vertreten wurde, kommt den Dingen,
aber auch allem Geschehen a priori ein Sinn zu. Nietzsche hält diese

Auffassung für fragwürdig, und zwar insofern, als es sich beim
angeblichen Sinn der Welt um reine Projektionen des Menschen handle.

Die Welt selber besitze keinen Sinn, fehle doch «die übergreifende
Einheit in der Vielheit des Geschehens». Damit entlarvt Nietzsche den
alten Glauben an eine Wirklichkeit, in der Empirisches und Ideelles,
Einzelnes und Allgemeines zu einer Totalität verbunden sind, als
blosse Fiktion. An dessen Stelle tritt bei ihm die Erfahrung einer
auseinander fallenden, sich in isolierte Sphären auflösenden Wirklichkeit.

In meinem Buch «Die Struktur der modernen Literatur»*) habe
ich diese Erfahrung als Wirklichkeitsaußösung oder Wirklichkeitsdissoziation

bezeichnet.

Von ihr aus deutet Nietzsche alle Werte, die der Mensch «in das
Wesen der Dinge» projiziert, als «Resultate bestimmter Perspektiven
der Nützlichkeit zur Aufrechterhaltung und Steigerung menschlicher

Herrschafts-Gebilde». Das will heissen: Die Werte der Menschheit,

in denen sich vermeintlich eine sittliche Weltordnung spiegelt,
sind letztlich nur Herrschaftsinstrumente eines permanenten «Willens

zur Macht». Nietzsche kritisiert damit die für das abendländische

Denken typische Anthropozentrik, wie sie besonders seit der
Aufklärung vorherrscht. Nach ihm muss sich ein künftiges Denken
von der Idee befreien, der Mensch sei das Ziel, die Sinnmitte der
Welt.

212



Zum Ausgangspunkt solch künftigen Denkens wird für Nietzsche die
Auflösung des traditionellen Subjektsbegriffs. Nietzsche umschreibt
sie in seinem «Nachlass der Achtzigerjahre» folgendermassen:

Die Annahme des einen Subjekts ist vielleicht nicht notwendig;
vielleicht ist es ebensogut erlaubt, eine Vielheit von Subjekten
anzunehmen, deren Zusammenspiel und Kampf unserem
Denken und überhaupt unserem Bewusstsein zugrunde liegt...
Meine Hypothese: Das Subjekt als Vielheit.

Das Subjekt, jene Kategorie, die für Kant und Hegel eine mit sich
identische, harmonische Totalität war, wird von Nietzsche als «Vielheit»,

d.h. als zusammengesetzt, als dissoziiert, erfahren. Die uralte
Vorstellung vom festen Subjekt weicht damit der Idee von der
Dissoziation, der Auflösung des Ich. Ich habe diese Idee im Buch «Die
Struktur der modernen Literatur»*) mit einem Begriff aus der
Expressionismusforschung «Ichdissoziation» oder «Ichauflösung»
genannt; an die Stelle des festen Ich tritt jetzt das dissoziierte Ich, das
eine in sich gespaltene, ständig wechselnde Grösse meint.

Freud als Vollender Nietzsches

Die Subjektkritik als epochale Herausforderung Nietzsches wird zu
Beginn des 20. Jahrhunderts durch Sigmund Freud weitergeführt und
durch eine genauere Untersuchung der Triebnatur des Menschen
fundiert. Freud geht von einer bestimmten Beschaffenheit des menschlichen

Innenlebens, nämlich von der prinzipiellen Dichotomie von Be-
wusstem und Unbewusstem aus, die er später zur dreiteiligen Struktur
von Es, Ich und Über-Ich, einer Art Kontrollinstanz des Ich, erweitert.
Dem Unbewussten kommt hierbei die zentrale Rolle zu, hat doch nach
Freud das menschliche Handeln in ihm und nicht so sehr in bewussten
Absichten seinen Ursprung. Damit gibt Freud die idealistische Vorstellung

eines Ich, das im Bewusstsein, in der Ratio gründet und so Herr
seiner selbst ist, preis. Mit andern Worten: Für ihn existiert das Ich als
feste, in sich einheitliche Grösse nicht. Wissenschaftsgeschichtlich
bedeutet das die Ablehnung der traditionellen, individualistischen
Psychologie aus der Position der Freud'schen Psychoanalyse.

Das Subjekt als Vielheit - dieser durch Freud gewissermassen
bestätigte Satz Nietzsches bildet den Ausgangspunkt für eine, von der
bürgerlichen Erzähltradition aus gesehen, veränderte Gestaltung der
menschlichen Figur, wie sie von einzelnen Autoren, allen voran von
Döblin Kafka und Carl Einstein, schon kurz nach 1900 versucht wird.

213



Hier, in dieser neuartigen Figurengestaltung wurzelt denn letztlich
auch der Montagestil der <grossen> modernen Romane seit Marcel
Proust, Dos Passos, James Joyce, Döblin und Kafka und nicht so sehr
in der Technik des Films, wie immer wieder behauptet worden ist.

Der Wandel der literarischen Figur

Es ist eine uralte, bis zu Aristoteles zurückreichende Streitfrage der
Poetik, ob in literarischen Texten die Figur oder die Handlung die
entscheidende narrative Grösse sei. Im Verlaufe der deutschen
Literaturgeschichte wurde diese Frage unterschiedlich beantwortet. Während
in den älteren Literaturepochen bis zum Ende des Barock das Schwergewicht

der Aussage eindeutig auf der Handlung lag, setzte sich im
18./19. Jahrhundert die Auffassung durch, die Handlung diene bloss als
Demonstrationsfeld für den Charakter der Figuren, vor allem für den
des Helden. Diese Unterordnung der Handlung unter den Charakter,
den die bürgerliche Literaturtheorie seit Lessings «Hamburgischer
Dramaturgie» konsequent fordert, führt zu einem Figurentyp, der
durch psychologische Kohärenz bestimmt ist. Bertolt Brecht hat ihn in
seinen theoretischen Schriften als «fixierten Charakter» bezeichnet.
Nach Brecht ist dieser fixierte Charakter Ausdruck eines bestimmten,
bürgerlichen Menschenbildes. Er formalisiert den Glauben an die
Individualität, an die personale Einheit, die Identität des Menschen. Ihm
eignet daher auch die Möglichkeit der Entwicklung als eines allmählichen

Wachsens und Reifens, so dass sich sein fester Kern im Verlaufder
Handlung herausschält. Individualität, Identität und Entwicklung
bilden in diesem Sinne die drei grundlegenden Kriterien, welche die
Struktur der Figuren im bürgerlichen Roman und Theater definieren.

Nun linden sich aber schon in der Literatur des 19. Jahrhunderts
Anzeichen dafür, dass die Identität etwa der erzählten Figur fragwürdig
wird. Solche Anzeichen sind besonders in der Romantik feststellbar.
Was ist beispielsweise die romantische Ironie, die Friedrich Schlegel
als eine Form der Verfremdung begreift, letztlich anderes als das
Eingeständnis, dass die Identität, die Festigkeit der Figur für die
Romantiker zum Problem geworden ist. Ähnlich verhält es sich mit den
zahlreichen Doppelgängergestalten, in denen sich bei einer Reihe
romantischer Autoren, allen voran bei E.T.A. Hoffmann, die Sorge um
die eigene Identität ausdrückt.

Diese ganze Ich-Problematik, die in der Romantik aufbricht, findet
ihren ersten Höhepunkt, wie schon früher gesagt, bei Friedrich Nietzsche,

der sich in seiner fundamentalen Subjektkritik mit den geisti-

214



gen Grundlagen des Bürgertums auseinander setzt und axiomatische
Vorstellungen, wie die eines festen Ich, preisgibt. Von seiner
Subjektkritik aus betrachtet Nietzsche in dem 1878 veröffentlichten
Aphorismus «Geschaffene Menschen» erstmals auch die Figurengestaltung

in der Dichtung:

Wenn man sagt, der Dramatiker (und der Künstler überhaupt)
schaffe wirklich Charaktere, so ist dies eine schöne Täuschung
und Übertreibung In der Tat verstehen wir von einem wirklichen

lebendigen Menschen nicht viel und generalisieren sehr
oberflächlich, wenn wir ihm diesen und jenen Charakter
zuschreiben: dieser unserer sehr unvollkommenen Stellung zum
Menschen entspricht nun der Dichter, indem er ebenso
oberflächliche Entwürfe zu Menschen macht als unsere Erkenntnis

der Menschen oberflächlich ist. Es ist viel Blendwerk bei diesen

geschaffenen Charakteren der Künstler... Gar wenn man
sagt, der Charakter des gewöhnlichen lebendigen Menschen
widerspreche sich häufig, der vom Dramatiker geschaffene sei das

Urbild, welches der Natur vorgeschwebt habe, so ist dies ganz
falsch.

Nietzsches Kritik berührt ein Zweifaches: Zum einen wendet sie sich
gegen den herkömmlichen Charakterbegriff, d.h. gegen die Vorstellung,

man könne jedem Menschen einen ganz bestimmten, einmaligen

Charakter zuschreiben. Zum andern betrifft sie den Künstler, der
in seinen Werken solch feste Charaktere schafft. Für Nietzsche hängt
die Idee des festen Charakters mit einem Menschenbild zusammen,
das der Lebenswirklichkeit nicht entspricht. Von der modernen
Erfahrung der Ichauflösung her lässt sich diese Idee als falsche
Harmonisierung der Lebenswirklichkeit auffassen.

Doch der zitierte Aphorismus enthält noch einen weiteren Aspekt.
Wenn Nietzsche die Vorstellung kritisiert, «der vom Dramatiker
geschaffene Charakter sei das Urbild, welches der Natur vorgeschwebt
habe», so wendet er sich wohl als Erster gegen eine Figurengestaltung

in der Dichtung, die durch die Idee eines Urphänomenalen,
eines Ewig-Menschlichen bestimmt ist. Bertolt Brecht hat rund sechzig

Jahre später in seinem Essay «Betrachtung der Kunst und Kunst
der Betrachtung» diese Art der Figurengestaltung für die gesamte
traditionelle Kunst, für den bürgerlichen Roman und das. Drama, als
typisch definiert. Er schreibt im besagten Essay:

Man muss wissen, dass die Künstler lange Zeit ihre Aufgabe
darin sahen, das «Wesentliche», «Ewige», «Endgültige», kurz,

215



«die Seele» ihrer Modelle zu gestalten. Ihre Vorstellung war die:
Jeder Mensch hat einen ganz bestimmten Charakter, den er mit
auf die Welt bringt und den man beim Kind schon beobachten
kann. Dieser Charakter kann sich entwickeln, das heisst, er
wird sozusagen immer bestimmter, je älter der Mensch wird
Der Künstler muss nun diesen Grundzug, dieses entscheidende

Merkmal des Individuums herausarbeiten, alle andern Züge
diesem einen Zug unterordnen und den Widerspruch
verschiedener Züge bei ein und demselben Menschen ausmerzen,
so dass eine klare Harmonie entsteht, die der Kopf selber in
Wirklichkeit nicht bieten mag, die aber das Kunstwerk, die
künstlerische Abbildung bietet.

Die Ähnlichkeit von Brechts Aussage mit der Nietzsches ist frappant.
Zwar argumentiert Brecht als Marxist, wenn er die Gestaltung der
festen Figuren in der traditionellen Kunst kritisch anmerkt, zunächst
einmal vom Standpunkt des dialektischen Materialismus aus, nach
dem Entwicklung, Fortschritt, Veränderung nur durch die
Widersprüche, die den <Dingen> innewohnen, durch den «Kampf der
Gegensätze» möglich sind. Doch Brechts Kritik am «festen Charakter»
der traditionellen Figuren, seine Forderung nach dialektisch gestalteten

Figuren gründet tiefer, reicht weiter als eine <bloss> marxistisch
verstandene Dialektik. Sie hängt mit einem grundsätzlich neuen
Denken zusammen, mit der Überwindung jener seit Descartes und
Kant vorherrschenden Fiktion, der Mensch sei ein festes, in sich
geschlossenes Wesen. Darin verbindet sie sich mit den kritischen
Ansätzen von Autoren wie Döblin, Kafka, Carl Einstein u.a., die schon
kurz nach der Jahrhundertwende begonnen haben, ihre literarischen
Figuren von gegensätzlichen Grund- und Gesamthaltungen her
aufzubauen und sie so gewissermassen zu entindividualisieren, zu
entpersönlichen. All diese Autoren, und mit ihnen eben auch Brecht,
beziehen sich dabei direkt oder indirekt auf einen in der abendländischen

Geistesgeschichte noch vor 1900 einsetzenden epochalen
Vorgang: auf die Krise des menschlichen Subjekts, wie sie in Nietzsches

berühmter Hypothese vom Ich als Vielheit der Kräfte ihren
prägenden Ausdruck fand.

Sprachskepsis:
Von Nietzsche zur Spätmoderne

Die Überzeugungskraft der älteren, traditionellen Literatur, etwa des

bürgerlich-realistischen Romans, ergab sich daraus, dass die vom
Autor gestaltete, fiktive Welt den Anschein nachgeahmter Wirklich-
216



keit erweckte. Ich spreche in diesem Zusammenhang von einem
mimetischen Prinzip der Kunst.*) Seine ideelle Basis bildet der uralte
Glaube an die Einheit von Ich, Sprache und Welt, an eine in sich
kohärente Wirklichkeit. Die Naturalisten haben das mimetische Prinzip,

unter dem bestimmenden Einfluss des Positivismus, übersteigert,
und zwar durch ihre Versuche, die «Wirklichkeit», d.h. das, was sie
darunter verstanden, sprachlich vollkommen einzufangen. Darin ist der
Naturalismus, entgegen der häufig vertretenen Ansicht, er markiere
den Beginn der literarischen Moderne, noch in keiner Weise modern.

Gleichwohl haben die Naturalisten zur Entstehung einer modernen
Literatur unmittelbar beigetragen. Ihre übersteigerte Mimesisgläu-
bigkeit musste nämlich aus innerer Konsequenz in die Erkenntnis
umschlagen, dass sich die «Wirklichkeit» sprachlich-dichterisch eben
doch nicht vollständig abbilden lässt. Diese Erkenntnis führt um 1 900
bei den antinaturalistischen Autoren, bei Hofmannsthal, Musil, Rilke
u.a., zu einer Sprachkrise, d.h. zur wachsenden Einsicht, dass Wort
und Wirklichkeit einander nicht mehr decken, dass es eine Identität
von Sprache und Sein nicht gibt. Mit dieser Sprachkrise verbindet
sich eine fundamentale Kritik an der überkommenen Sprache, an
ihrem vermeintlichen Abbildcharakter, aber auch an den ideologisch
gewordenen Sprachkonventionen.

Der erste Vertreter einer solch radikalen Sprachkritik - schon vor
1900 - ist Nietzsche. Für ihn ist es ein Irrtum zu glauben, der Mensch
besitze «in der Sprache die Erkenntnis der Welt»; die Wörter sind nur
noch «Scheinbrücken zwischen Ewig-Geschiedenem»; sie verbinden,
bildlich gesprochen, bloss die Trümmer einer auseinander fallenden
Welt. Dadurch werden Sprechen und Dichten grundsätzlich zum
Problem, wie Nietzsche in seinem 1883 publizierten Hauptwerk «Also
sprach Zarathustra» festhält. Im «Lied der Schwermut» heisst es da:

Nein! Nur Narr! Nur Dichter!
Nur Buntes redend,
Aus Narren-Larven bunt herausschreiend,
Herumsteigend auf lügnerischen Wort-Brücken
Auf bunten Regenbogen,
Zwischen fälschen Himmeln
Und falschen Erden,
Herumschweifend, herumschwebend, -
Nur Narr! Nur Dichter!

Man hat in der deutschen Literaturgeschichte mit Recht darauf
hingewiesen, dass Hugo von Hofmannsthals um 1902 erschienener

217



«Brief des Lord Chandos», in dem das Auseinanderfallen von Sprache
und <Wirklichkeit> beklagt wird, die Wende zu einer modernen
Literatur dokumentiere. Dabei wurde aber Nietzsches Bedeutung als
Vorläufer von Hofmannsthals Sprachkritik vielfach vergessen. Schon
bei Nietzsche zeigt sich, wie bereits gesagt, ein ausgesprochen
skeptischer Standpunkt gegenüber der Sprache; so etwa, wenn dieser
Philosoph in einem Aphorismus aus dem Jahr 1876 ausführt:

Überall ist hier die Sprache erkrankt, und auf der ganzen
menschlichen Entwickelung lastet der Druck dieser ungeheuerlichen

Krankheit [.,.], welche nun mit Gespensterarmen die
Menschen fasst und schiebt, wohin sie eigentlich nicht wollen;
sobald sie miteinander sich zu verständigen und zu einem Werke

zu vereinigen suchen, erfasst sie der Wahnsinn der
allgemeinen Begriffe [...]: so nimmt die Menschheit zu allen ihren
Leiden auch noch das Leiden der Convention hinzu [...]

AusgangsSituation dieses Aphorismus ist die verkappte Zensur in der
Bildungssprache des 19. Jahrhunderts. Von Tabus überwacht, die
auszugrenzen hatten, was nicht in den Diskurs der Konventionen
hineinpasste, war diese Bildungssprache längst erstarrt. Die Kritik an
dieser sprachlichen Erstarrung setzte verschiedene Akzente: Man
attackierte die Enge des konventionell erstarrten Sprachgehäuses;
man bezweifelte die Wahrheit der in ihm <eingesperrten> Bildung;
man entwarfAlternativen für einen anderen Sprachgebrauch, der die
tabuisierten Bezirke des Lebens zurückerobern sollte. Das zeigte sich
schon in Nietzsches zum Essay und zum Aphorismus neigender
Philosophie: Seine neue «Wahrheit» war an keine schulmässige Diskursordnung

mehr gebunden. Wenn kurz darauf Fritz Mauthners Essays
assoziativ quer durch die Wissenschaften, durch den Alltag und die
Kunst laufen und wenn schliesslich ein Ludwig Wittgenstein nur
noch in lakonisch verrätselten Aphorismen philosophiert, so ist das
konkreter Ausdruck jener modernen Sprachskepsis, die über die
Vertreter des Fin de siecle bis zu Friedrich Nietzsche zurückreicht.
Ausgehend von dessen Kritik an den Sprachkonventionen, ist die
Philosophie des 20. Jahrhunderts weitgehend zur Sprachkritik geworden,
indem sie dem Ausdruck des Denkens, der Sprache eine klare Grenze

setzt - ähnlich der Kants zwischen der Erscheinung und dem Ding
an sich: Danach ist Metaphysisches weder klar denkbar noch sagbar;
also soll, so vor allem Wittgenstein, die Philosophie nichts darüber
sagen.

Für die moderne Dichtung bedeutet diese Sprachskepsis ein Zweifaches:

Zum einen entzieht sich die Literatur dem alltagssprachlichen

218



Verständnis immer mehr, wird sie immer «dunkler», immer
hermetischer, und zum andern macht sie die Voraussetzungen des Schreibens,

die Sprache selber, immer häufiger zum eigentlichen Thema.
Das Erstere gilt vor allem für die moderne, hermetische Lyrik, wie
sie etwa in der Tradition Gottfried Benns seit dem Expressionismus,
vor allem aber nach dem Zweiten Weltkrieg entstanden ist. Das Zweite

zeigt sich besonders im modernen Montageroman seit Alfred Döb-
lin und Robert Musil: Im Gegensatz zum mimetisch verfahrenden
bürgerlichen Roman macht dieser neue Romantyp die Fiktionalität
des Dargestellten, seinen Kunstcharakter, beispielsweise durch eine
nichtchronologische Erzählweise oder durch Unterbrechungen,
immer wieder sichtbar.

So lässt sich denn ohne Einschränkung sagen, die Sprachkritik stehe
nicht nur am Beginn der literarischen Moderne, sondern begleite
ihre weitere Geschichte zudem bis heute. Ihr erster Vertreter war -
wir sagten es schon - Friedrich Nietzsche. Sämtliche modernen Autoren

von Rilke bis zu Christian Uetz stehen, sofern ihr Werk eine
sprachskeptische Haltung spiegelt, direkt oder indirekt unter seinem
nachhaltigen Einfluss.

Anmerkung

*) Mario Andreotti: Die Struktur der modernen Literatur. Neue Wege in der Textanalyse.

Einführung. Erzählprosa und Lyrik. 3., vollst. Überarb. und stark erw. Aufl., UTB
für Wissenschaft 1127, Verlag Paul Haupt, Bern, Stuttgart, Wien 2000 (vgl. den
«Bücher»-Hinweis in diesem Heft, S. 237).

219


	Friedrich Nietzsche und die literarische Moderne

