
Zeitschrift: Sprachspiegel : Zweimonatsschrift

Herausgeber: Schweizerischer Verein für die deutsche Sprache

Band: 54 (1998)

Heft: 4

Artikel: Linguistischer Grenzverkehr

Autor: Loetscher, Hugo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-422041

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-422041
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Linguistischer Grenzverkehr

Von Hugo Loetscher

(Geb. 1929; lebt als Schriftsteller und Journalist in Zürich. Werke u.a.: Abwässer - ein

Gutachten, 1963; Die Kranzflechterin, Roman, 1964; Noah, Roman einer Konjunktur,
1967; Der Immune, Roman, 1975 (Neufassung 1985); Wunderwelt -eine brasilianische

Begegnung, 1979; Herbst in der Grossen Orange, 1982; Der Waschküchenschlüssel

oder Was, wenn Gott Schweizer wäre, Geschichten, 1983; Die Papiere des Immunen,

Roman, 1986; Die Fliege und die Suppe, Fabeln, 1989; Der predigende Hahn, Essays,

1992; Saison, Roman, 1996; alle im Diogenes Verlag, Zürich.)

Überreicht man die Visitenkarte «Schweizer», muss man damit rechnen,

dass man auf die Viersprachigkeit des Landes angesprochen
wird, als würde diese von vornherein den Bürger und somit auch den

Schriftsteller polyglott machen. Zutreffend ist lediglich, dass das

Erlernen einer andern, nämlich einer Auch-Landessprache, eine

vorrangige Motivation besitzt, selbst wenn die Gründe eher
wirtschaftlicher oder politischer Natur sind als kultureller.

Die Vielfalt der Sprachkulturen der Schweiz
als Erkenntnisquelle

Die Probleme der Rommunikation beginnen also schon im eigenen
Haus. Das mag einen hellhörig machen für sprachliche
Kommunikationsgrenzen, aber nicht minder für den linguistischen Grenzverkehr.

Wie sehr es mit den Voraussetzungen für eine gegenseitige
Kenntnisnahme unserer Sprachkulturen hapert, zeigt sich darin,
dass unsere Literatur, sobald wir sie als Ganzes betrachten,
unabdingbar eine Übersetzungsliteratur ist. Wobei Brücken sich nicht
unbedingt direkt von der einen Sprachregion zur andern spannen. Meine

Bücher gelangten über den Umweg Paris in die französische
Schweiz und welsche Autoren erreichen über bundesdeutsche
Verlage die deutsche Schweiz.

Man kann auf recht unterschiedliche und unbeholfene Weise polyglott

sein. Was etwa das Rätoromanische betrifft, bin ich schon stolz,

wenn ich weiss, dass in gewissen Gegenden des Kantons Graubünden

über dem Wald anders geredet wird als unter dem Wald. Sich an

der Reception oder Bar auf Italienisch zu verständigen, heisst noch

nicht, italienische Lyrik lesen zu können. Was das Französische an-

146



geht, war es in meinem Fall nicht die französische Schweiz, die prägte,
sondern Frankreich, Paris als intellektuelle Hauptstadt der

Fünfzigerjahre mit dem nouveau roman, dem Existenzialismus und
seinen Themen der Absurdität und des Engagements.

Wie immer sich das Verhältnis zu den andern Sprachen ausnimmt, in
einer Hinsicht war die Viersprachigkeit entscheidend, nämlich als
Erfahrung und Erkenntnis, dass es neben der eigenen noch andere Sprachen

gibt, und zwar nicht irgendwo ausserhalb oder als Exotik,
sondern als unabdingbaren Bestandteil des eigenen Kulturbewusstseins;
eine Relativierung, die in dem Masse, wie sie Grenzen zog, diese
durchbrach. Damit war der eigenen Sprache von vornherein jede Geste

von Exklusivität genommen, jede kulturelle Hierarchie hinfällig.

Dialekt und Hochdeutsch

Die Visitenkarte «Schweizer» benötigt aber sogleich eine Präzisierung,

in unserm Falle «Deutschschweizer»; mit dieser Einschränkung
beginnt von neuem ein Dilemma.

Unweigerlich wird damit die Tatsache angesprochen, dass Reden und
Schreiben nicht Hand in Hand gehen. Wir reden Mundart. Aber was
für einen Dialekt habe ich gelernt? Mein Vater ist aus der
Innerschweiz zugewandert, um in Zürich Arbeit zu finden, und desgleichen

kam meine Grossmutter aus dem Schwabenland. So redete
ich als Kind einen Dialekt, der sich zwischen dem «Sodele» meiner
Grossmutter und dem «Rüdig» meines Vaters bewegte, womit er
alles bezeichnete, was ihm als Luzerner imponierte.

Die Entstehung des «Schweizerdeutsch»
Zu der Zeit war bereits im Entstehen, wofür es schon immer ein Wort
gab, aber keine reale Entsprechung: Schwyzertütsch. Es hat linguistisch

nie ein Schweizerdeutsch gegeben, sondern nur allemanni-
sche Dialekte. Es ist neu, dass sich ein überregionales Schweizerdeutsch

zum Beispiel in Zürich und seiner Millionenagglomeration
heranbildet; eine Sprache, in der zwar einzelne Dialekte per Intonation

oder Vokabular durchklingen, in der sich diese Dialekte jedoch
zu etwas Neuem abschleifen, zu einer Umgangssprache.

Diese Umgangssprache spiegelt eine politisch-wirtschaftliche
Entwicklung, wonach die bisherige politisch-adminstrative Gliederung

147



des Landes an Bedeutung verliert. Anstelle der Kantone formieren
sich regionale Grossräume. Solche Grossräumigkeit schafft in dem

Masse, wie sie Ausdruck einer Entwicklung ist, zugleich Voraussetzungen

für sprachliche Gemeinsamkeit.

Es liegt auf der Hand, dass mich ähnliche oder parallele Entwicklungen

interessieren - auf Reisen in Asien zum Beispiel die
Heranbildung einer Nationalsprache in Ländern von jungen Unabhängigkeiten,

wie Malaysia, Indonesien oder den Philippinen: der Entscheid,
die Sprache der Hauptstadt, das heisst der Migrationszentren, zur
Nationalsprache zu erklären. Wobei es mir nicht um die Propagierung

einer schweizerdeutschen Nationalsprache geht; merkenswert
sind gewisse Gesetzlichkeiten, die sich aus der Tatsache von
Binnenwanderung und Wirtschaftskonzentration ergeben.

Die Rolle der Medien
Ohne Zweifel fällt den gesprochenen Medien eine entscheidende

Sprachrolle zu. Dem Radio in vermehrtem Masse, wie sich
Lokalsender etablieren, die fast durchgehend in der Umgangssprache
senden. Der Einfluss ist umso zukunftsträchtiger, als er sich an ein

jugendliches Publikum wendet. Zwar klingt eine schweizerische
Tonart durch, Vokabular und Redewendungen stehen jedoch für eine
städtische Sprache, wie sie nicht viel anders in deutschen oder
österreichischen Städten verwendet wird. Die Sprache gleicht sich in dem
Masse an, wie sich die Probleme unserer hochindustrialisierten
Gesellschaften gleichen. Dabei kann das sprachliche Gefälle von
Stadt zu Land im eigenen Land grösser sein als von einer Schweizer
Stadt zu einer deutschen; die Jugendkultur könnte dafür Beispiele

geben. So betrachtet, kann die Helvetisierung bzw. Verschweizerung
im Sprachlichen zugleich als eine Begleiterscheinung der Interna-
tionalisierung gesehen werden.

Paradoxer ist die Rolle des Fernsehens. Es favorisiert wie das Radio

die Umgangssprache. Aber das deutschschweizerische Publikum
schaut bundesdeutsches und österreichisches Fernsehen. So kommt
über den Bildschirm Hochdeutsches ins Schweizer Haus wie noch
nie und prägt «Tschüsschen»-Sprachgewohnheiten. Nicht mehr gilt
die gängige Vorstellung, wonach unsere Kinder erst in der Schule

mit dem Hochdeutschen konfrontiert werden; das haben die
bundesdeutschen TV-Kinderstunden und andere Programme geändert.
So ist eine Szene wie die folgende möglich: Ich höre Kinder meiner
Nichte spielen, und ich vernehme, wie eines sagt: «Ich erschiesse

dich», und zwar auf Hochdeutsch. Sie spielen Mafia, und sie tun dies,

148



zum einheimischen Trost, vorläufig immerhin noch hauptsächlich
im Dialekt.

Mundart und «Schriftsprache»

Der Satz «Wir reden Dialekt» gibt nur die halbe Wahrheit wieder. Wir
reden auch das, was man Hochdeutsch nennt, wie gut oder schlecht
auch immer: in der Schule, beim Gericht, in der Kirche, bei
Versammlungen oder wo auch sonst bei offiziellen Anlässen und
Feierlichkeiten. Allerdings hat der Dialekt Platz erobert, der bisher dem
Hochdeutschen vorbehalten blieb. Es drängt sich jedoch in diesem
Zusammenhang ein Argument prinzipieller Art auf, um gegen den Abbau
oder die Nicht-Pflege des Hochdeutschen anzutreten, nämlich ein
kulturelles: Wir partizipieren kraft des Hochdeutschen an einem grösseren

europäischen Kulturraum; was zugleich Tradition und Aktualität,
eine kreative Präsenz des Empfangens und des Gebens bedeutet.

Das Schweizerdeutsch, das vermehrt zum Zug kam, hat eine eigene
Prägung erfahren. Man hat mit Recht darauf hingewiesen, dass unsere
Mundart sich schlecht für das Abstrakte eignet; einfach weil sie darin
keine oder kaum Erfahrung und Übung hat. Das zeitigte beim Dialektkult

insofern Folgen, als eine Mundart sich zu Wort meldete, die
hochdeutsch oder in hochdeutschen Formulierungen dachte und diese in die
Mundart übersetzte. Damit entstand alles andere als eine ursprüngliche
Ausdrucksweise. Der Schnabel, «wie er gewachsen war», redete Papier.

Wenn es sich vor einer Vorstellung zu hüten gilt, ist es die: das
Hochdeutsch zur Schriftsprache zu reduzieren; es als eine Sprache zu
verstehen, in der in erster Linie (oder gar ausschliesslich) geschrieben
wird. Das läuft auf eine fatale Arbeitsteilung hinaus; eine Sprache lebt
nur, indem man sie spricht; sie inspiriert und prüft sich im Sprechakt.
Demnach ist Hochdeutsch-Reden zugleich die Schule des
Hochdeutsch-Schreibens.

Zu bedeutsamem Kitsch kann man sich verführen lassen, wenn der
Dialekt als «Muttersprache» und das Hochdeutsche als «Vatersprache»

ausgegeben wird. Was sind das für Verhältnisse, in denen der
Vater erst zu reden beginnt, wenn die Kinder schulpflichtig werden;
als ob nicht Grossmutter, Tanten und alle Onkel und erst noch die
Geschwister mitredeten; als ob wir uns nicht auf der Strasse um den
Wortschatz bereicherten, den sie uns am Familientisch vorenthalten!

149



Bedenklich wird es, wenn zwischen Mundart und Hochdeutsch eine
Hierarchie aufgestellt wird; wenn wir aufgrund der Tatsache, dass

wir zuerst Mundart lernen und hinterher erst Hochdeutsch, die

Mundart für das Wahre und Echte nehmen. Von da aus ist es nicht
weit zur Ideologisierung von Heimatlichem! Der Entscheid, in Mundart

zu dichten und zu schreiben, garantiert noch nicht Ursprünglichkeit

und Unmittelbarkeit. Die ergibt sich nicht kraft der Mundart
von selber, sondern aus deren Handhabung. An ihrer künstlerischen
Erträglichkeit ändert kein vaterländischer Bonus etwas.

Kein Sonderfall

Ein derart «ursprüngliches» literarisches Unterfangen nimmt sich
zudem naiv aus, wenn ich zum Beispiel das Schaffen des Kenianers
Ngugi WaThiongo danebenhalte. Dieser Autor verfasste seine ersten
Romane auf Englisch, entschied sich dann, die Theaterstücke in
Kikuyu zu schreiben, um sich direkt an seine analphabetischen
Landsleute zu wenden, wählte dann auch für seine Romane die
afrikanische Sprache; aber seine Sachprosa, in der er solche Entscheidungen

begründet, verfasst er nach wie vor auf Englisch. Wir tun gut
daran, solche Autoren und solche Sprachsituationen beizuziehen,
wenn wir darüber diskutieren, dass wir nicht in der Sprache schreiben,

in der wir reden. Ich erinnere mich noch gut daran, und es liegt
gar nicht so weit zurück, dass Autoren bei uns überzeugt waren,
unsere Sprachsituation sei einmalig auf der Welt; einmal mehr ein
Sonderfall innerhalb unseres berühmten Sonderfalls!

Unsicherheit und Anpassungszwang

Damit ist unser Problem von gesprochener und geschriebener Sprache

zwar in Relation gesetzt, aber nicht aus der Welt geschafft. Das

Dilemma bleibt. Es sind unsere prominentesten Autoren, die vom
Hochdeutschen, in dem sie schreiben, als einer Fremdsprache reden.
Was mich betrifft, so versuche ich, ohne den Begriff Fremdsprache
auszukommen. Ich habe für mich, wenn auch nicht nur für den

Eigengebrauch, die Formel geprägt, dass wir innerhalb der eigenen
Sprache zweisprachig sind - damit istvorerst einmal zwischen Mundart

und Hochdeutsch ein neutrales Gleichgewicht hergestellt, dank
dem in Gleichberechtigung die Rollen verteilt werden können,
entsprechend der jeweiligen Funktionen.

150



Auch so gilt noch, dass das Problem zwar abgesteckt, aber nicht gelöst
ist. Denn unleugbar lässt sich gegenüber dem Hochdeutschen
Verlegenheit ausmachen, eine Unsicherheit, gepaart mit dem Willen, es
recht zu machen. Das führt zur Überzeugung, dass ein Schweizer
Autor es ganz besonders ernst meint mit der Sprache und deswegen
das ist, was in seinem Land eh schon als Qualität gilt, nämlich
sorgfältig. Das kann ihn aber auch daran hindern, dem Sprachkreativen
freien Lauf zu lassen.

Man darf an einen klassischen Kollegen aus der französischen Schweiz
erinnern: Charles Ferdinand Ramuz. Er begab sich als junger Schriftsteller

nach Paris und bekannte, er habe in der Absicht, ein korrektes
Französisch zu schreiben, seinen Figuren Sonntagskleider angezogen;
bis er sich entschied, in den Ranton Waadt zurückzukehren und seine
Figuren mit den Alltagskleidern seiner Region auszustatten. Auf der
Suche nach authentischer Einfachheit pflegte er in den letzten Werken

eine Simplizität, die immer wieder ins Manieristische abglitt.

Auf dieses wohlvertraute Problem von Unsicherheit und Anpassungszwang
kann man auch ausserhalb des vertrauten deutschen Sprachraums

zu reden kommen. Luis Guytisolo, der Katalanisch spricht, aber
Spanisch schreibt, gestand mir einmal, wie sehr er an seinem Spanisch
arbeite, und dass für ihn nicht das Schreiben, sondern das Ausfeilen
die grosse Mühe, aber auch die grosse Gefahr darstelle.

Die Helvetismen

Nun gibt es kaum einen Deutschschweizer Autor, der nicht in irgendeiner

Weise mit Verlag oder Presse, wenn auch nicht katalanische, so
doch helvetische Erfahrungen gemacht hätte. Man könnte sich eine
reizvolle Anthologie vorstellen: «Ich und meine Helvetismen». Als
Motto voran ein Zitat von Friedrich Dürrenmatt, der bei den Proben
zu «Romulus der Grosse» auf die Mahnung eines deutschen
Schauspielers hin: «Es heisst nicht <Morgenessen>, sondern <Frühstück»>,
die Szene neu schreibt und Romulus dem Zeremonienmeister auf
eben diese Vorhaltung hin antworten lässt: «Was in diesem Haus
klassisches Latein ist, bestimme ich.»

Als persönlichen Beitrag zum Thema könnte ich die Glosse anführen,
die ich in den Sammelband «Der Waschküchenschlüssel oder Was,
wenn Gott Schweizer wäre» aufgenommen habe. Der Vater kommt

151



betrunken nach Hause und trägt unterm Arm zusammengerollt das

Überkleid. «Überkleid», meint der Lektor, «das versteht kein
Mensch». - «Wie sagt man dem, was ein Arbeiter zur Arbeit trägt?» -
«Overall.» - «Nein, mein Überkleid besteht aus Jacke und Hose,
zudem gab es in den dreissiger Jahren bei uns kaum Overalls.» Das

Gespräch fand in einem Verlag statt, der berühmt war für seine

soziologischen Texte: Man wusste, wann und wo und mit wem der
Weltgeist die Revolution durchführt; unklar war nur: Was trägt der
Arbeiter zur Arbeit? Einer der Lektoren hatte Beziehungen zum Volk;
er hatte in den Semesterferien an einer Tankstelle gearbeitet: «Das

heisst <blauer Anton»>. Nein, ich war nicht bereit zu schreiben: Er trug
unter dem Arm zusammengerollt den blauen Anton; also durfte mein
Arbeiter das Überkleid behalten.

Für unsere helvetischen Möglichkeiten von klassischem Latein könnte

man ein Simulationsspiel arrangieren zwischen einem Schweizer
Autor und einem deutschen Lektor, wobei es nicht uninteressantwäre,
den Part des Lektors abwechslungsweise von einem Norddeutschen
und einem Süddeutschen spielen zu lassen; das ergäbe ein interessantes

Je-nachdem, weil der eine mit dem Schweizer zusammengesessen

hat und der andere zusammengesessen ist. Vor dem Auftritt
könnte man den Schweizer Autor einen Blick zu einem österreichischen

Rollegen werfen lassen, der viel weniger Bedenken hat wegen
seiner Austriazismen als der Schweizer wegen seiner Helvetismen.

Das Vokabular
Bei diesem Planspiel liesse sich der Streit durchaus systematisieren.
Es ginge vorerst einmal ums Vokabular. Da sind all die Wörter, die in
der schweizerischen Mundart und im Hochdeutschen vorkommen,
aber Verschiedenes bedeuten. Dazu kann ich mit einem Beispiel aus
meinem jüngsten Roman, «Saison», beitragen. Eine Szene spielt in
einer Badeanstalt; für den Mietschlüssel eines Kästchens oder einer
Kabine leistet man ein «Depot». Im sechsbändigen Duden, auf den
ihn der Lektor verweist, erfährt unser Autor unter «d», was «Depot»
alles heissen kann: Lager, Bodensatz, Fahrzeugpark; nur das, wofür
unser Autor das Wort benutzt, steht nicht hier. «Depot» kann auch
Kaution bedeuten. «Also gut», ruft der Lektor. Aber eine Kaution leistet

man nur für etwas Grösseres und nicht für einen Mietschlüssel;
jedenfalls liesse unser Autor seinen Bademeister nie sagen: «und
dann ist noch eine Kaution zu bezahlen» oder «eine Kaution zu
leisten». Mit dem Ersatz durch ein anderes Wort ist es also nicht getan,
weil diese Änderung verfälscht; es muss umschrieben werden. Der
Bademeister kann sagen: «Sie müssen für den Schlüssel noch fünf
152



Franken hinterlegen»; oder noch adäquater: «Sie müssen fünf Franken

deponieren». Andrerseits kann «Flaschendepot» ohne weiteres
auf «Flaschenpfand» umredigiert werden, aber «Schlüsseldepot»
nicht auf «Schlüsselpfand».

Heftiger aber wird die Auseinandersetzung, wenn der Lektor oder die
Lektorin meint, dass «Trottoir» nach Duden ein veraltetes Wort ist.
Unser Autor aber lässt sich nicht vom Trottoir auf den gegenüberliegenden

Bürgersteig vertreiben, das geht ihm gegen den Strich. Mit
einer solchen Korrektur fühlt er sich vereinnahmt. Und dann das
Wort «Tram». Nein, nur das nicht! Der Autor erinnert sich, wie ein
Lektor einem Kollegen mitten in Zürich das «Tram» wegschnappte
und ihn in eine «Elektrische» umsteigen liess. Gut, in einem laufenden

Text ist er bereit zu schreiben: «... und dann nahm er die Stras-
senbahn», aber in der direkten Rede zieht er wegen der Authentizität
vor zu schreiben: «Ich nehme das Tram.»

Die direkte Rede
Nun ist gerade die direkte Rede eine heikle Sache. Der Autor weiss, dass
bei ihm wie bei den meisten Schweizer Kollegen die direkte Rede eine
Schwachstelle ist, da er in der Mundart als Vergangenheitsform nur das
Perfekt kennt und er somit nie sicher ist, welches Tempus er einsetzen
soll. Möglich, dass der Autor die Gelegenheit nutzt, dem Lektor von
einer Erfahrung in Kairo zu erzählen, wo er versuchte, ägyptischen
Kollegen die schweizerische Sprachsituation darzulegen; bis er dann zu
seiner Überraschung aufgeklärt wurde: Neben dem klassischem
Arabisch, dem des Koran, kennt das Arabische eine Umgangssprache und
eine Schriftsprache. Einige Schriftsteller treffen für das Erzählen eine
Kombinationslösung, die für ihn völlig neu war und wofür er in der
eigenen Literatur keine Parallele kannte: die erzählenden Passagen in
der Schriftsprache und die direkte Rede in der Umgangssprache. Nicht
dass unser Autor an Nachahmung denkt, aber die Umschau bei anderen

zeigt, dass man mit seinen Problemen nicht allein dasteht.

Der Helvetismus als Resultat einer künstlerischen Entscheidung

Solche Umschau erweist sich auch für unser Planspiel als sinnvoll,
wenn dabei aufgezeigt wird, dass es nicht eine Standardsprache
schlechthin gibt und helvetische Tonart oder helvetischer Wortschatz
nicht ein Grundsatz-, sondern ein stilistischer und ein künstlerischer
Entscheid ist. Was sich als Authentizität ausnimmt, was als fiktiona-
le Authentizität angestrebt wird, ist nicht ein Geschiebe, das aus der

153



gesprochenen Mundart ins Geschriebene mit herübergenommen
wird, sondern es steht für einen bewusst-kreativen Akt sprachlicher
Entscheidung. Demnach kann der gleiche Helvetismus in einem Text
unerlässlich sein und in einem andern falsch und störend. Dann un-
erlässlich, wenn die Erzählsituation zu einer bestimmten Zeit und in
einem bestimmten Milieu spielt; denn das bedeutet, dass die Sprache
situiert ist. Ist ein Text aber nicht auf eine Situation hin angelegt, kann
die gleiche helvetische Nuancierung nicht nur störend wirken,
sondern eine falsche Tonart bringen. Deswegen müssten wir unseren
Lektor und unseren Autor ebenso situierte wie nicht-situierte Texte

redigieren lassen, um sie in diesem Planspiel die sprachlichen
Entscheidungen gemäss der Stilebene fällen zu lassen, für die sie sich
entschlossen haben.

Ein solches Offenhalten von Sprache und ein solches Akzeptieren von
Nebeneinander ist allerdings nur möglich und tolerierbar, wenn
nicht mehr der Begriff einer einzig richtigen beziehungsweise reinen
Sprache gilt.

Öffnung der Sprachen

Die Vorstellung sprachlicher Reinheit und Richtigkeit und die Forderung

danach sind weltweit hinfällig geworden. Es ist aufschlussreich,
dass ein Land wie Frankreich mit seiner Akademie und seinem
Kulturzentralismus angefangen hat, von einer Literatur französischer
Ausdrucksweise («d'expression frangaise») zu sprechen, der Tatsache
Rechnung tragend, dass auch ausserhalb Frankreichs französische
Literatur verfasst wird, in der Schweiz wie in Belgien, in Kanada, auf den
Antillen und in Afrika. Es zeugt nur von Konsequenz, wenn der Gon-

court-Preis, eine der hohen literarischen Auszeichnungen, vor drei
Jahren an einen Autor aus den Antillen ging, der seine Prosa
bewusst mit kreolischen Ausdrücken durchsetzt, das Beispiel einer,
wenn man will, «unreinen» Literatur bietend, eine kulturelle Mischform,

die ihrerseits ein Resultat französischer Geschichte und
Kulturgeschichte ist.

Man kann diese Entwicklung auch als Beispiel dafür nehmen, dass die

bisherigen Zentren ihre Vormachtstellung reduzieren oder gar verlieren,

und sei es nur, dass anstelle des einen Zentrums verschiedene
Zentren treten; eine Entwicklung, die auch für die Sprache von Belang
ist, zumal in einer Zeit der informativen Vernetzung man schwerlich
gross vom Gegensatz Zentrum/Rand mehr reden kann.

154



Zur Formel «französische Ausdrucksweise» ist man gelangt, weil ein
Wort wie «französisch» zwei Bedeutungen hat - es ist sowohl eine
Sprache als auch eine Nation gemeint; wie ja «deutsch» ebenso
«deutschsprachig» heissen kann wie «deutscher Nationalität». Ich
habe mir in Parallele zu «litterature d'expression frangaise» einmal
überlegt - damals gab es noch die DDR -, ob man nicht auch von
einer Literatur deutscher Ausdrucksweise reden könnte, um klar zu
machen, dass es eine deutschsprachige Literatur gibt, die in
verschiedenen Ländern geschrieben wird: in der Bundesrepublik, in
Österreich, in der Schweiz und irgendwo auch ausserhalb des
deutschen Sprachraums, wenn man an die einstige Exilliteratur denkt.

Made in Switzerland - nicht als Gütesiegel

Das heisst nicht, dass einer spezifischen Schweizer Literatur das Wort
geredet werden soll, sondern nur, dass es spezifische Voraussetzungen

gibt, die auch sprachliche Konsequenzen haben, was sich nicht
nur in der Wortwahl ausdrückt, sondern weniger vordergründig,
aber vielleicht noch viel bestimmender in Wortstellung und Radenzen,

im Satzbau und im Duktus. Keinesfalls soll einer Literatur das
Wort gesprochen werden, die sich durch Besonderheiten auszeichnen

soll, wenn möglich durch irgendeine Alpenexotik oder durch
andere Markenzeichen «made in Switzerland».

Derselbe Autor, der an einer bestimmten Stelle in seinem Werk auf
einer helvetischen Einfärbung beharrt, kann sich vehement dagegen
wehren, wenn ihm helvetisches Auftreten empfohlen oder solches
von ihm erwartet wird. Aus diesem Grund hatte ich auch einmal den
gutgemeinten Batschlag einer Literaturkritikerin beiseite zu legen:
als Schweizer Autor müsste man sich viel mehr an den schweizerischen

Wortschatz halten, zum Beispiel einen so schönen Ausdruck
wie «Einnachten» pflegen.

Wenn damit gemeint sein sollte, dass wir von unserer Sprache her
durchaus in der Lage sind, mit Wörtern oder Ausdrücken die deutsche

Sprache zu bereichern, können wir kaum etwas dagegen
vorbringen und werden uns einem solchen Kreativbeitrag auch kaum
versagen. Doch wenn mit der Empfehlung nicht nur gemeint war, sich
zu Eigenem zu bekennen, sondern durchklang, dass sich ein Schweizer

Autor als Schweizer Autor zu erkennen geben soll, ist der Ratschlag
eine Platzanweisung, die ich zurückweise. Ich habe im Münchner
Hofbräuhaus herrlich kräftige Ausdrücke gehört, und es würde mich nicht

155



überraschen, ihnen auch im Werk eines Münchner Autors wieder zu
begegnen; aber ich würde ihm nie, nur weil er Bayer ist, empfehlen,
mehr sprachliche Weisswürste in seine Prosa einzubringen.

Sprache als Sprachmöglichkeiten

Nun könnte ich auch alle meine bisherigen Überlegungen beiseite
schieben. Und dann ginge es nicht mehr um sprachliche Ausdrucksweise

helvetischer oder irgendwelcher anderer Provenienz, sondern

um die Möglichkeit von Sprache überhaupt. Das Leiden lautet dann
nicht mehr, wie sage ich es auf Hochdeutsch oder in dieser oder

jener Sprache, sondern: Wie sage ich es überhaupt?

Dann wäre unvermeidbar vom Defizitären jeglicher Sprache die

Rede, von der Warnung, Worte nicht für Realität zu nehmen; gesprochen

werden müsste von jener Ironie, die eine Grundhaltung sein

kann, um ständig daran zu erinnern, wie wenig Sprache deckungsgleich

mit der Realität ist.

Dann würde die Reflexion bei der Erfahrung einsetzen, dass ich
keine Sprache besitze, sondern nur Sprachmöglichkeiten; dass es

diese Sprachmöglichkeiten sind, die eine Mehr- oder Vielsprachigkeit

innerhalb der eigenen Sprache ausmachen; dass mich fürs
Erzählen ebenso der Soziolekt wie die Fachsprache lockt, gemäss
einem meiner Helden, der einmal von sich sagt, er würde gerne
jedes Wort mindestens einmal benutzen.

Dahinter stände die Überzeugung, dass Stil eine Frage der Situation
ist. Stil nicht als etwas, das man mitbringt und das für und bei jeder
Gelegenheit gleicherweise benutzt wird. Stil wird bestimmt durch die

Begegnung mit dem Thema; das Gegenüber erlangt
Mitbestimmungsrecht. Insofern ist Stil eine Frage der Situation.

Sprache mit Ohren fürs Gegenüber

Damit käme eine Sprache zum Zug, die nicht nur einen Mund hat,
sondern auch Ohren. Eine Sprache, die auf ihr Gegenüber eingeht;
in dem Sinne, dass ein Buch, das im brasilianischen Nordosten spielt,
eine andere Sprache spricht als eines, das Südkalifornien und Los

Angeles als Schauplatz hat - um mit eigenen Beispielen zu operieren,
meinen Büchern «Wunderwelt» und «Herbst in der Grossen Orange».

156



In beiden Fällen eine Sprache, welche das Gegenüber zum Sprechen
bringen möchte, so dass eine der ärmsten Gegenden unserer Welt
sich eben anders äussert als eine der reichsten.

Dies möchte ich genauer illustrieren. Während Jahren bereiste ich
den brasilianischen Nordosten, eine Region der Unterentwicklung,
wo die Misere grosse Phantasie entwickelt hat. Über diesen
Nordosten, der zyklisch von einer Dürrekatastrophe heimgesucht wird,
wollte ich ein Buch veröffentlichen. Doch dann ergab der Zufall eine
Begegnung: An einem Wallfahrtsort vor der Kathedrale Photographen,

die auf Kundschaft warteten; eine Gruppe Kinder; in einem
zum Sarg hergerichteten Sardinenkistchen ihr totes Schwesterchen;
mit Familienbild, bevor die Trauernden auf den Friedhof gehen.

Als ich dieses tote Mädchen in seinem Särglein sah, war mir klar, wie
mein Buch ausfallen wird: Da war ein dreijähriges Kind, Fatima, das
hatte keine Chance gehabt, seine eigene Welt kennen zu lernen, und
da war ein Fremder wie ich, der in dieser Welt reiste und sie kennen

lernen durfte. Ich werde diesem Kind erzählen, was seine Welt
ausmacht und ausgemacht hätte, ihm zurückgebend, was ihm
gehörte.

Indem ich mich als Erzähler (in «Wunderwelt») so an ein Kind richte,
wird die Erzähllage für den Leser, einen deutschsprachigen
beziehungsweise zentraleuropäischen, bestimmt. Von diesem darf der
Autor annehmen, dass er vom brasilianischen Nordosten keine
Ahnung hat. Doch gerade einem solchen möchte der Autor diese
Region, wie man sagt, näherbringen. Der Leser befindet sich gleichsam

im Wissensstand eines Kindes. Wenn der Autor dem Kind erzählt,
was es alles in der Schule über seinen Nordosten hätte lernen können,

informiert er indirekt den Leser, ohne aus diesem einen
Ignoranten zu machen oder ihn gar mit Besserwisserei zu belehren.

Grenzverkehr

Für die Erfahrung mit Sprachmöglichkeiten kann die Übersetzung als
Schule dienen, um die Chancen und Grenzen der eigenen Sprache
kennen zu lernen, indem man mit den Chancen und Grenzen einer
anderen Sprache konfrontiert wird. Dabei könnte sich eine Neugierde
entwickeln, die sich auf das ausrichtet, was den einzelnen Sprachen
ureigen ist, was man nur in ihnen findet und in andern nicht.

157



Ich habe einmal den Traum von einer Sprache geträumt, welche alle
diese Besonderheiten vereint. Es wäre eine Sprache, die
Unübersetzbares vereint, wie den «esprit» der Franzosen, den «new deal» der
USA, die «saudade» der Portugiesen, den «Weltschmerz» der
Deutschen, das «Nicht-Drauskommen» der Schweizer. Eine Sprache, die
nicht nur Wörter vereint, sondern auch aus verschiedenen Sprachen
ihre Grammatik und ihre Regeln bezieht; die den Dual kennt, eine

eigene Verbform für den Beziehungsraum zwischen dem Einzelnen
und dem grossen Kollektiv; eine Sprache, in der man nach dem

Superlativ den Konjunktiv setzen müsste - eine Regel, die dem
Deutschen nicht schlecht anstehen würde; eine Sprache, die von einer
andern verschiedene Zukunftsformen übernimmt: ein Futurum für
eine Zukunft, die ernst gemeint ist; für eine, die sein könnte, und für
eine, die reine Höflichkeit ist.

Damit sind wir nun aber weit weg von Helvetismen, von Mundart und
Hochdeutsch, von unserem Planspiel Lektor/Autor, von Umgangsund

Standardsprache. Und doch, in all dem, was wir als literarische
Ausdrucksweisen ansprachen und aufzuzeigen versuchten, waren
stets die Fragen nach dem Sprachmaterial mitgegeben, das zur
Verfügung steht, auf das man angewiesen ist und dessen man sich
bedient, und das man auch in dem Mass verändert, in dem man es

benutzt und auf seine Kreativität hin prüft.

Alle diese sprachlichen Grenzüberschreitungen führten immer wieder

zu dem, was einst meine erste Spracherfahrung ausmachte: Sprache

als ein Spannungsfeld, in dem sie sich nie als ein reines und
definitives Gebilde präsentierte und nie einen Absolutheitsanspruch
erheben konnte.

158


	Linguistischer Grenzverkehr

