
Zeitschrift: Sprachspiegel : Zweimonatsschrift

Herausgeber: Schweizerischer Verein für die deutsche Sprache

Band: 52 (1996)

Heft: 6

Artikel: Wo Ochs und Esel, Wolf und Lamm...

Autor: Keller, Hildegard Elisabeth

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-421725

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-421725
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wo Ochs und Esel, Wolf und Lamm.

Mittelalterliche Streiflichter zu Weihnachten

Fon Hildegard Elisabeth Keller

Das christliche Weihnachtsfest prägt - zusammen mit der schon früher
eingeführten Osterfeier - seit mehr als eineinhalb Jahrtausenden die abendländische

Festkultur, und zwar auf volkstümlicher wie kirchlich-offizieller Ebene.
Dass dies bis heute gilt, verdankt sich wohl auch dem Paradox, dass diese beiden

christlichen Angelpunkte sich der Säkularisierung, miteingeschlossen die
Kommerzialisierung, kaum widersetzten. Widersprüche werden halt lieber
aufgelöst als ertragen. Dies betrifft auch Weihnachten, denn: Wer vermag
schon - überhaupt und beim «Fest des Schenkens und der Freude» erst recht -
dran zu denken, dass sich ein wimmerndes Häufchen Gott in Menschenhaut
und Menschenhand begeben haben soll?
Die lange Entwicklung der weihnächtlichen Kulturgeschichte zeigt nicht nur
ob, sondern auch in welcher Form ein christliches Bewusstsein wach war für
ein solches Ereignis, das «Himmel und Erde versöhnt hat», wie man im 12. Jh.
glaubte. Erhaltene Werke der bildenden Künste und der Literatur führen Wandel

und Konstanz des Gottesgeburts-Motivs vor Augen. Theologische
Umschichtungen führen zu je neuen Sichtweisen in der Ikonographie.1 Sie
entscheiden beispielsweise darüber, wer aufs Bild oder auf die Skulptur darf.
Allen voran sind das Wickelkind Jesus und seine Mutter Maria dargestellt. Ochs
und Esel - übrigens oh allegorische Vertreter des Juden- und Heidentums -
sind auch immer und von Anfang an dabei; bald auch schon verschiedene
Hebammen und Helferinnen, auch Hirten. Joseph kommt spät, etwa ab dem 5. Jh.,
hinzu. Er muss anfangs eher untätig am Bildrand sitzen, bis er allmählich (um
die Jahrtausendwende) mit Maria ins Gespräch kommt. Meistens dreht es sich
um seine Zweifel an ihrer merkwürdigen Schwängerung. Später, ab 1350,
betätigt er sich hausmännisch als Koch und Windelwäscher, richtet dem Kind
das Badewasser und bewährt sich als Akteur im spätmittelalterlichen Genrebild

aus dem schon stadtbürgerlichen Familienhaushalt. So weit zum Personal,

an dem sich europäische Kulturgeschichte, also auch jene menschlicher
Beziehungen (hier zwischen Mutter und Kind, zwischen Mann und Frau)
ablesen liesse.
Wesentlichere Auskünfte darüber, wie der Kind gewordene Gott gesehen worden

ist, gibt die dargestellte Szenerie in der frühchristlichen Kunst. Gebiert
Maria in der Ostkirche in einer Höhle, so geschieht dies in den westkirchlichen
Kunstwerken im bekannten Stall. Detailreich ausgemalte oder erzählte
Geburtsszenerien sollen alle Zweifel an der Tatsächlichkeit der Menschwerdung
Gottes zerstreuen helfen, wie besonders ostkirchliche Vertreter eindringlich
bekräftigen: Gott mkarniert sich nicht nur scheinbar.
Ein Aspekt im Wandel der Darstellung der Menschwerdung Gottes fällt
besonders ins Auge: Die jeweilige Gewichtung der Macht des Gottes einerseits,

190



der Ohnmacht des Randes und Menschen andererseits. Diese Frage hängt mit
den zwei in Christus vereinten Naturen (Gott- und Menschnatur) zusammen.
Sie prägt die Repräsentation des göttlichen Kindes. Dass Christus - auch bei
seiner Geburt als Menschensäugling - herrscherlich auf die Welt kommt, zeigt
beispielsweise die reiche, palastartige Architektur, in der man die Geburt ab
ca. 800 stattfinden lässt. Mittendrin kann ein Christusknabe ernst in die Welt
blicken, ihr mit einem Segensgestus Ehrfurcht gebieten.

Er ist gewaltic unde starc
derze wihen naht geboren u

daz ist der heilige Krist,
ja lobt in allez, daz dir ist,
niwan der tievel eine.

dur sinen grözen übermuot
so wart in diu helle zeleile.

Er ist mächtig und stark,
der zu Weihnachten geboren ward.
Es ist der Heilige Christ,
ja, es lobt ihn alles, was ihm eigen ist.
Nur allein der Teufel nicht.
Wegen seines grossen Hochmuts
kam er in die Hölle.2

Welten davon entfernt sind dann jene vergleichsweise vermenschlichten
hochmittelalterlichen Bilder, die eine innig mit ihrem Kind verbundene Mutter

oder die Hebammen beim Waschen des Neugeborenen zeigen. Dass die
Mutter mit ihrem Kind nun bisweilen auf dem Erdboden sitzt, sagt, wie alle
Bildelemente, etwas über die menschliche Mutter und das göttliche Kind aus.
Zum einen weisen Künstler, aber auch Prediger wie Bernhard von Clairvaux,
damit auf die Demut Marias hin, weil schon seit Isidors von Sevilla Etymologie
lat. humus (Erdboden) eben von humilis (demütig) komme.3 Zum andern aber
muss das Neugeborene auf dem (in manchen Quellen nackten) Fussboden
liegen. Seine Kälte kündet jene des Erdreichs an. Das Neugeborene zieht seine
Arme und Beine an den Körper. Die Schwäche in Christi menschlicher
Erscheinung ermöglicht compassio, Miterleben und Mitleiden.

Sie (Maria) plickt nider auf dy erden. Do sach sie iren miniclichen sun, ein
solchs schonß kindt und alß ein zartz von aller menschlicher gezird den
sach sie gestrackt ligen vor ir schossz auf der erden und daß lieb kindlein

mocht wol ein gute weil sein gelegen also in grosser kellen und hertigkeit,
die do gel von dem ertrich. do die lieb muter das schon kindt. an sach, daß
eß sein peinlein über ein ander hab geschrenckt und sein liebliche ermlein zu
im hab gezogen vorfrost und vor hertigkeit deß ertrichs.

Sie blickt auf die Erde nieder. Da sah sie ihren liebreichen Sohn; ein so schönes, zartes

und anmutiges Kind. Sie sah ihn ausgestreckt vor ihrem Schoss auf der Erde
liegen. Das Kind mochte eine gute Weile so in der grossen Kälte und Härte, die
vom Erdreich ausgeht, gelegen sein, als die liebe Mutter bemerkt hatte, dass das
schöne Kind seine Beinchen übereinander verschränkt und seine Armchen an sich
gezogen hatte wegen des frostigen, harten Erdreichs.4

Zarter und schöner, ohnmächtiger und frierender erblickt kein Mensch das

Licht der Welt. Und nur ein Gott, der sich aus Liebe «in die Welt entleert», wie
Paulus sagt, kann dies aus freien Stücken wollen. Christus lässt sich vom müt-

191



terlichen heiligen Geist «in der verborgenen Rammer des mütterlichen
Bauches» einkleiden, um im «Mantel der Duldsamkeit und des Empfindens» -
wehrlos also - geboren zu werden. So freundlich sagt es eine anonyme
Hohelied-Auslegung aus dem 12. Jahrhundert.5 Diese Selbstverknechtung Gottes
für den Menschen ist eine der grossen Weihnachtsbotschaften der hochmittelalterlichen

Bilder und Texte. Erhabenheit und Elend zugleich färben deshalb
die Bilder und Berichte von der Gottesgeburt, wie hier zum Beispiel bei Mechthild

von Magdeburg:

Der almehtige got mit siner wisheit, der ewige sun mit siner menschlichen
warheit, der heiig geist mit siner cleinlichen suessekeit ging dar die ganzen
want Marien lichamen mit swebender wunne ane alle arbeit. Das was also
schier geschehen, als dü sunne gibet iren schin nach dem suessen touwe
Do Maria ir schoene kint angesach, do neigte si ir houbet ze sinem antlit und
sprach: «Siest mir willekommen, min unschuldiges kint und min gewaltiger
herre, des alle ding din sint»
Maria nam von Josephs sattel ein hertes tuoch, das der esel ufsinem ruggen
under dem sattel truog, und darzuo das oberste teil von irme hemde, da si
unsern Herren under hatte getragen. Das ander teil baut si wider umb iren
lichamen zesamne. In disiu tuoch want dü jungfrowe den grossen heilant und leit
in in die krippfen; do weinete er alzehant als ein nüwe geboren kint, wan die
wile das dü kint sprachlos sint, so weinent si niemer ane rehte not. Also tel
unser herre, do er wider siner edelen art in eime vihestalle also herte gebettet
wart durch die boesen sünde; do weinete er alles menschlich künne. Do
verbarg er alle sine wunne und allen sinen gewalt. Do wart dü jungfrouwe be-

truebet und das kint wart hungerig und kalt.

Der allmächtige Gott mit seiner Weisheit, der ewige Sohn mit seiner menschlichen
Wahrheit, der heilige Geist mit seiner zarten Milde ging durch die intakte Körperwand

Marias mit schwebender Freude, ohne jede Mühe (aus dem Leib der Mutter).
Das war so schnell geschehen, wie die Sonne ihre Strahlen auf den liebreizenden
Tau aussendet. Als Maria ihr schönes Kind anblickte, da neigte sie ihren Kopf zu
seinem Gesicht und sprach: «Sei mir willkommen, mein schuldfreies Kind und mein
mächtiger Herr, dem alles zugehört.»
Maria nahm von Josephs Sattel ein grobes Tuch, das der Esel auf seinem Rücken unter

dem Sattel getragen hatte, dazu auch das oberste Stück ihres Oberkleides, unter
dem sie unseren Herrn getragen hatte. Das andere Ende band sie wieder um ihren
Körper. In diese Tücher wickelte die Jungfrau den grossen Heiland und legte ihn in
die Krippe. Da weinte er sofort wie ein neugeborenes Kind, denn die Kinder weinen,
solange sie sprachlos sind, niemals ohne wirkliche Notwendigkeit. Genauso tat es
auch unser Herr, als er entgegen seiner edeln Natur in einem Viehstall wegen der
Sündhaftigkeit so hart gebettet worden war. Da weinte er über das ganze
Menschengeschlecht. Er verbarg all seine Freude und seine Macht. Dadurch wurde die
Jungfrau betrübt und das Kind fror und hungerte.6

Freudig, leicht und licht kommt ein Gott auf Menschenart -und doch nicht wie
üblich - zur Welt und weint als hungriges, frierendes Kind im Viehstall. Von
Esel, Ochs und Windeln wird berichtet, vom harten Stroh und den groben
Drillichhosen Josephs, aus denen er steigt, weil sie in der Not als Windeln herhalten

müssen. Wenigstens sind sie noch warm, so kommt das Rind aus der Wär-

192



me der Mutter in jene des Vaters. Vielleicht wird all dies erzählt, weil das
Grösste sich nur über das Geringe, Kleine, halt über all das Drumherum
erzählen lässt. Sicher aber deshalb, weil nur so die Gegensätze fassbar sind, die
zusammenfallen.
Davon leben viele mittelalterliche Weihnachtsdarstellungen in Bild und Text.
Deswegen, zumindest deswegen, meine ich auch, lohnt es, sie weiterzube-
trachten, weiterzuerzählen. Hier nämlich kippt das historische Geschehen,
das jährlich im Dezember gefeiert wird, ins Zeitlose. Da geht es um eine innere

Verbindung von Gegensätzen, die denen, die sie erleben, wohl «wie
Weihnachten" vorkommen. Unabhängig vom Kalender sind «Ochs» und der «Esel»

beieinander, und das Kind treibt auch noch «Wolf» und «Lamm» dazu. Da steht
das Vieh plötzlich in Anführungszeichen, weil es zur Chiffre von
innermenschlichen Kräften, Wehrlosen und Überwältigenden wird. Ein Kind kann
es befrieden und besänftigen, im «Stall», eben drinnen: Wildes wird zahm,
Zorniges sanftmütig. Diesen zeitlosen Sinn kann der Dominikanermönch Heinrich

Seuse im 14. Jh. der Gottesgeburt im Menschen, die Weihnachten auch
meint, abgewinnen. In einem Brief legt er dieses mystische, verinnerlichte
Weihnachtsverständnis dar. Er macht sichtbar, wie anarchisch die
Heilsgeschichte im Grunde genommen ist, wenn Gesetze der Natur, der Zeit und des
Raumes ausser Kraft gesetzt werden. Angesichts dessen, so scheint Seuse
nahezulegen, lässt sich nur noch in die Krippe starren und schweigen.

Die wil die natur in irem natürlichem loujfe was, do hat ein iegliches Her
daz sin werk; do aber der herre der nature her ab kam, do wolt er würken
nüwe wunder, der wunderlich got, und machet daz wilde zam und daz grimme

senßmuetig, als der lieb Isaias hat geselt. Der seit, daz ein wolfsolte wo-
nen bi eime schaefflin und ein baere geweidet werden bi den kelblin, und ein
loewe solli als ein rintfueler essen, und ein vil kleines kindelin soelti ir hueter
sin.
Hoerent nüwe wunder, die hüte und edle tage geschehend in der sele, da daz
liebe kindeli in kunt: da wirt der wuelfin mensch verlieret in senßmuelikeit
und der zornig in stillheit und der grimme in ein suesse mütekeit; daz da
kochfertig was, daz wirt demuetig, und daz da unlidig was, daz wirt gefellig,

wan do sich die hohe gotheit als gar hat gerudert zue eime kindlin, wer
wil sich do ufbiegen?
Ach, zartes min kint, ich las einest ein wort in der geschriß, daz beginne ich
erst verstan, daz ist: liebi glichet unglichü ding. Wan liebi bringet sin selbes

Vergessenheit, und benimet, als vil es mag, alle zweiheit und schlüsset in ein-

valtig einberkeit. Dar umb, kint mins, so steint hüte uf und gip ufden
verborgnen übermuot und neig dich zuo dinem lieb in die kripfen! Luoge,
wie still dü ewige wissheit swigel! Sü enkan nüt reden. Der in dem himel was,
der lit in dem stalle, der bi den engelen was, der lit under dem vihe!

Solange die Natur ihren natürlichen Gang hatte, besass ein jedes Tier seine Eigenart.

Als aber der Herr der Natur herunterkam, da wollte er, der wundersame Gott,
Neuartiges wirken und machte das Wilde zahm, das Zornige sanftmütig, wie der liebe

Isaias gesagt hatte. Der sagte voraus, dass ein Wolf beim Schäften! wohnen und

195



ein Bär bei den Kälbchen geweidet werden und dass ein Löwe wie ein Rind Futter
fressen sollte und ein ganz kleines Kind würde ihr Hüter sein. Hört neue Wunder, die
heute und alle Tage sich in der Seele ereignen, wo das liebe Kindlein hineinkommt.
Da wird der wölfische Mensch sanftmütig, der Wütende ruhig und der Zornige
angenehm mild. Was hoffärtig und stolz war, wird demütig; und was unerträglich war,
wird freundlich, denn wo sich die hohe Gottheit so ganz in ein Kind hinein erniedrigt

hat - wer wollte sich da aufblähen?
Ach, zarte Tochter, ich las einmal ein Wort in der heiligen Schrift, das ich erst jetzt
zu verstehen beginne. Es heisst: Liebe macht Ungleiches gleich. Denn Liebe bringt
(dem Menschen) die Vergessenheit seiner selbst und nimmt (ihm), so weit sie
vermag, alle Zweiheit und macht (ihn) in versöhnter Einfachheit eins. Deshalb sollst
Du, mein Kind, heute aufstehen und deinen versteckten Hochmut aufgeben und
dich zu deinem Lieben in der Krippe neigen. Schau, wie ruhig die ewige Weisheit
schweigt! Sie kann nicht sprechen. Der im Himmel war, liegt nun im Stall; der bei
den Engeln war, liegt nun unter dem Vieh!7

Anmerkungen

1 Ich stütze mich hier auf verschiedene Artikel im Lexikon der christlichen Ikonographie.
2 Das ist eine im späteren 12. Jh. entstandene Strophe des Herger. Zit. aus: Deutsche Lyrik des

frühen und hohen Mittelalters. Edition der Texte und Kommentare von Ingrid Kasten. Übersetzungen

von Margherita Kuhn. Frankfurt a.M. 1995 (Bibliothek Deutscher Klassiker) S. 22-23.
3 Etymologiarum lib. X, PL 82,379.
* Heinrich von St. Gallen: Das Marienleben des Heinrich von St. Gallen. München / Zürich, 1981,

S. 184 (Übersetzungen von der Verfasserin).
5 Das St.Trudperter Hohe Lied. Kritische Ausgabe hg. von Hermann Menhardt. Halle 1934, Verse

9,14-23. Vgl. die von Friedrich Ohly betreute, kommentierte Neuausgabe samt Übersetzung, die
demnächst erscheint (Bibliothek Deutscher Klassiker) und Hildegard E. Keller: Wort und Fleisch.
Körperallegorien, mystische Spiritualität und Dichtung des St.Trudperter Hoheliedes im Horizont
der Inkarnation. Bern 1993, S. 412-414 und S. 457 ff.

6 Mechthild von Magdeburg: Das fliessende Licht der Gottheit. Ed. Hans Neumann / Gisela Voll-
mann-Profe. München / Zürich 1990, V. 23, S. 176 (Übersetzungen von der Verfasserin).

7 Heinrich Seuse: Deutsche Schriften. Herausgegeben von Karl Bihlmeyer. Stuttgart 1 907. Unveränderter

Nachdruck 1961. Hier: Grosses Briefbuch, 4. Brief Habitabit lupus cum agno, S. 420-421).
Übersetzung von der Verfasserin; für eine deutsche Übersetzung verschiedener Texte von Seuse
siebe: Heinrich Seuse: Deutsche mystische Schriften. Düsseldorf 1977.

Rechtschreibreform - ein Kulturverlust?

Zur «Frankfurter Erklärung» (Vgl. S. 220 dieses Hefts)

Von Alfons Müller-Marzohl

Mit einem Notruf, als ginge es wahrhaftig um den Untergang der deutschen
Sprache, setzen sich Schriftsteller gegen die bereits international beschlossene

Rechtschreibreform zur Wehr. Das ist im jetzigen Zeitpunkt mehr als
merkwürdig, denn alle Vorschläge der Fachgremien liegen seit Jahren zur Diskussion

vor, ohne dass ein derartiger Protest zu hören gewesen wäre.

194


	Wo Ochs und Esel, Wolf und Lamm...

