
Zeitschrift: Sprachspiegel : Zweimonatsschrift

Herausgeber: Schweizerischer Verein für die deutsche Sprache

Band: 51 (1995)

Heft: 3

Artikel: Wenn ein Gespräch über Bäume wieder möglich wird...

Autor: Andreotti, Mario

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-421679

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-421679
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


tionen zu faxen hatte Schaller auch etwas zum Zwist zwischen Kanton
und Stadt um die Wiederinbetriebnahme des Notgefängnisses Waid in
Zürich. Was er allerdings damit ausdrücken wollte, scheint uns doch
eher rätselhaft zu sein. Wie zum Beispiel muß dieser Satz entschlüsselt
werden: «Geld- und Personalmangel dürfen nicht als Hinderungsgrund
vorgeschoben werden, den gemeinsamen Weg von Stadt und Kanton zu
verlassen.»? Wer soll hier wen am Verlassen welches Weges hindern und
schiebt dafür welche Begründung vor? Und was ums Himmels willen
heißt die nachstehende Wortfolge: «Bereits im Februar habe ich davor
gewarnt, daß die Lettenschließung nicht der Schlußpunkt, sondern der
Start zur gemeinsamen Drogenpolitik von Stadt und Kanton Zürich sein
muß.»? Hatte Schaller tatsächlich vor einer gemeinsamen Drogenpolitik
gewarnt, oder haben wir ganz einfach nicht begriffen, was uns der neue
Regierungsrat (und ehemalige Journalist) eigentlich sagen will?» Das von
Redaktor zu Redaktor gesagt.«
Da kann ich als Dilettant nur sagen: Deutsche Sprak, swere Sprak!

Wenn ein Gespräch über Bäume wieder
möglich wird
Von der literarischen Moderne zur Postmoderne

Von Dr. Mario Andreotti (Schluß aus Heft 2)

Das war grosso modo die Situation der deutschen Literatur, bevor es zum
Umschwung der frühen siebziger Jahre kam: zum Übergang von der
Moderne zur sogenannten Postmoderne. Meiner Meinung nach kommt das
Jahr 1973 als Erstkandidat für die postmoderne Wende in Frage: Nachdem

die arabische Ölsperre autofreie Sonntage zur Folge hatte, erlebten
die Spaziergänger auf unsern Stadtautobahnen die ersten nicht mehr
ganz modernen Gefühle. Ein Jahr später sprach alles von Rezession; die
Wirtschaftskommentare jammerten; täglich sondierten die Medien im
plötzlichen Nebel der Entwicklung, ob die «Talsohle» schon erreicht sei.
Zwischen den Zeilen stand aber auch der Satz: Klar, daß das mal kommen
mußte. Kurz: In den siebziger Jahren stellte sich atmosphärischer
Mißmut ein. Das Wort «Umwelt» kam auf, meistens verwendet mit leicht
pädagogischer Drohgebärde. Ebenso beflissen wandte man sich vom
«Leben» ab und dem «Überleben» zu. Etwa zur gleichen Zeit schlich sich in
die Redaktion des Dudens übrigens das neue Wort «Frust» ein. Bald darauf

sollte man an den Wänden das apokalyptisch anmutende «No future»
lesen können.

72



Kein Zweifel: ein neues Bewußtsein war entstanden, ein posimodernes
Bewußtsein. Nach 1980 etablierte sich dieses postmoderne Bewußtsein
auch außerhalb der Avantgarde. Allzu bekannt sind die Stationen seither
geworden, als daß ich sie hier im einzelnen erörtern müßte: Waldsterben,
Reaktorangst, Bessourcenschädigung usw. dämpften das Vertrauen in
den linear gedachten Fortschritt. Das Jahr 1986 - Challenger-Katastro-
phe, Tschernobyl, Sandoz-TJnfall - markierte den zeitlichen Höhepunkt
dieses globalen Vertrauensverlustes.
Auf noch eine postmoderne Bewußtseinswende muß ich hier hinweisen,
bevor ich den Begriff der «Postmoderne» selber zu erläutern versuche. Es

handelt sich um die Wende im religiös-metaphysischen Bereich, wie sie

vor allem seit den achtziger Jahren sichtbar wurde und noch wird:
Während in den sechziger und noch in den frühen siebziger Jahren die

Beligion, das Beligiöse ganz allgemein an gesellschaftlicher Wirkung
deutlich eingebüßt hatte, ist seit den achtziger Jahren eine Art
Wiederbelebung des Beligiösen festzustellen. Dabei handelt es sich freilich
nicht um eine kirchlich gebundene Religiosität - seit dem Amtsantritt
von Papst Johannes Paul II. im Jahre 1978 hat sich im katholischen
Bereich die Kritik an der Kirche noch verstärkt -, sondern um eine Beligio-
sität in weitgehend unkirchlicher Form. Alle möglichen esoterischen

Gruppierungen, von der «New-Age»-Bewegung mit ihrer romantischen
Sehnsucht nach dem Goldenen Zeitalter bis hin zu den verschiedenen
Reinkarnationslehren, die gegenwärtig Hochkonjunktur haben, stehen

für diese Beligiosität. Daß sich dabei auch religiöse Abarten, wie
Okkultismus und Satanskult, neu beleben konnten, sei nur nebenbei erwähnt.
Im kirchlichen Raum selber zeigt sich die neugewonnene Religiosität vor
allem in den starken fundamentalistischen Strömungen, die ich eingangs
bereits angedeutet habe.
Überblickt man die letzten zwanzig Jahre, so stellt man, etwas pauschal
gesprochen, eine Remythisierung unseres Denkens, ja unserer ganzen
Kultur, eine Art Auferstehung des Mythos fest. Und zwar in dem Sinne,
daß die aus der Aufklärungstradition stammenden und in den sechziger
Jahren hochgehaltenen Leitbegriffe «Vernunft», «Geschichte» und
«Fortschritt» gleichsam verabschiedet werden und an deren Stelle eben der

Mythos tritt. Nicht umsonst hat Fritz J. Raddatz 1984 in der «Zeit» einen

großen zweiteiligen Artikel veröffentlicht, in dem er das Ende der
Aufklärung und eine «Umwertung unserer Gefühls- und Denkwelt» im
Zeichen des Mythos konstatierte. Damit hatte er das Wesen der Postmoderne

treffend charakterisiert.
«Postmoderne» - diesen Begriff habe ich nun mehrfach gebraucht. Es

handelt sich um einen Begriff, der in intellektuellen Kreisen inzwischen
bereits zum Schlagwort geworden ist. Was meint er aber eigentlich, dieser

Begriff? Versuchen wir eine Definition dessen zu geben, was sich unter

«Postmoderne» verstehen läßt.

73



Der Begriff «Postmoderne» setzt - wie schon gesagt - trivialerweise voraus,

daß es eine Moderne gab. Von dieser Voraussetzung aus ließe sich
die «Postmoderne» zunächst einfach kurz und bündig als «Abschied von
der Moderne» definieren. Als einen solchen Abschied versteht sie sich
denn auch zweifellos. Doch «Abschied von der Moderne» - das sei in aller
Deutlichkeit gesagt - meint hier nicht einfach eine Rückkehr in die alten,
bürgerlichen Denktraditionen, in eine Art vormodernen Zustand. Ebensowenig

läßt sich der Begriff der «Postmoderne» als totaler Antimodernis-
mus verstehen, als eine Art Ausstieg aus der Moderne, wie ihn die
typischen Aussteiger der späten siebziger und achtziger Jahre aufgefaßt
haben wollten. Zu sehr ist bekannt, daß in wesentlichen Bereichen unserer
Zivilisation noch immer ungebremst Modernisierungsprozesse ablaufen,
als daß wir heute pauschal von einer antimodernistischen Epoche sprechen

könnten.
Aber was meint man denn nun wirklich, wenn man von «Postmoderne»
spricht? Etwas Sonderbares, wie mir scheint. «Postmoderne» bedeutet -
wie bereits gesagt - nicht den Abschied von der Moderne; es handelt sich
bei ihr nicht um eine neue Epoche, die mit ihrer Vorgängerin, der Moderne,

gleichsam aufräumt; sie räumt nicht auf, sondern sie läßt die Moderne
gewissermaßen auf sich beruhen, läßt sie, metaphorisch gesprochen,

wie aus Appetitlosigkeit liegen, wodurch die Moderne selber ihren
einstigen Elan verloren hat. Der Epochenwandel gleicht demjenigen
zwischen der Spätantike und dem Frühmittelalter, wo die römischen Monumente

auch nicht abgebrochen, sondern als Trümmerblöcke zwischen
den fränkischen Gutshöfen, umgeben von Hühnergegacker, liegengelassen

wurden. Die Grenze zwischen Gestern und Heute - das wissen nicht
nur die Historiker - ist kein Schnitt; sie gleicht eher einem ausgerissenen
Stoffband. In unsern Städten wurden in den letzten Jahren sogenannte
Wohnstraßen - man bedenke den Widerspruch im Wort - eingerichtet,
auf denen die Autos, Symbole der Rasanz, zwar quergestellt, aber
verbleiben dürfen, und dazwischen stehen Bänke auf der früheren
Fahrbahn, auf denen Mütter mit ihren Kindern sitzen. Das ist, in ein Bild
übersetzt, die Situation der Postmoderne.
Als kurzgefaßte Definition der «Postmoderne» läßt sich etwa folgendes
sagen: Die «Postmoderne» ist jene Epoche, in der wir uns seit den siebziger

Jahren befinden, um damit die ungelösten Probleme der Moderne
gewissermaßen hinter uns zu lassen. Die Postmoderne erscheint in diesem
Sinn als eine Art Korrektiv der Moderne. Hermann Lübbe, der Zürcher
Philosoph, sieht in der Postmoderne eine Beaktion auf die Überforderung
der Moderne. «Wer den Fortschritt», so Lübbe, «nicht mehr zu verarbeiten

vermag, kann auf seinen neuesten Stand... auch nicht mehr
verpflichtet werden.» Die «Postmoderne» erscheint aus dieser Sicht als jenes
Zeitalter, in dem die epochalen Glaubensüberzeugungen der Moderne,
z.B. der hier schon mehrfach angesprochene Fortschrittsglaube, erschüt-

74



tert werden und ihre Tragfähigkeit einbüßen. Aus dieser Definition geht
übrigens recht deutlich hervor, daß der Begriff «Postmoderne» mehr das

Schwinden der bisherigen Überzeugungen als etwas wirklich Neues, z. B.

eine neue Epoche, meint. Die Postmoderne, sagen wir es deutlich, ist in
diesem Sinne ein Kind unserer allgemeinen Verunsicherung, unserer
Orientierungskrise. Das erklärt auch, warum gerade heute fundamentalistische

Strömungen aller Art, die dem Mann, der Frau von der Straße
vermeintliche Sicherheiten anbieten, aufs Ganze gesehen so erfolgreich
sind. Zu diesen fundamentalistischen Strömungen gehört übrigens auch

die ganze «grüne» Bewegung, die in ihrem unterschwelligen Bomantizis-
mus und in ihrer andauernden Katastrophenerwartung - auch das ein
Phänomen der Postmoderne - jeden Fortschritt, Bousseau gleich, insgeheim

als Verfall deutet. Sie, diese vieldiskutierte «grüne» Bewegung, ist
für mich gewissermaßen das rassenreinste Kind der Postmoderne.

Nun ist im Titel meines Aufsatzes nicht einfach von «Moderne» und
«Postmoderne», sondern von literarischer Moderne und Postmoderne die

Bede. Das zwingt mich abschließend, ein paar Worte zur postmodernen
Literatur, also zur Literatur der letzten zwanzig Jahre, zu sagen.
«Postmoderne» - das meint auch im literarischen Bereich nicht einfach
den Abschied von der Moderne. Es ließe sich an zahllosen Beispielen
zeigen, daß die deutsche Literatur der letzten zwanzig Jahre durchaus Neues,

Avantgardistisches vorzuweisen hat. Man hat in diesem Sinne schon

versucht, von einer «postmodernen Moderne» zu sprechen. Der Begriff
taugt, schon seines inneren Widerspruchs wegen, zur Bezeichnung der

gegenwärtigen Literaturepoche allerdings ebensowenig wie die in den

offiziellen Literaturgeschichten zirkulierenden Epochenbegriffe «Neue

Innerlichkeit», «Neue Subjektivität» oder gar «Sensibilität» und dergleichen

mehr. Übrigens hat die Germanistik mit den literarischen Epochenbegriffen

stets Mühe bekundet: Entweder hat sie diese Begriffe, wie etwa
den der Aufklärung oder des Expressionismus, mehr oder weniger legal

aus andern geisteswissenschaftlichen Disziplinen «gestohlen», oder dann

erwiesen sich die Begriffe selber, zumindest aus erkenntnistheoretischer
Sicht, als falsch. Das gilt etwa für den Begriff des «Bealismus».

Doch nun wieder zurück zum Thema. Die literarische Postmoderne
bedeutet also nicht einfach den Abschied von der Moderne; denn «Postmoderne»

kann literarisch sehr wohl auch Abschied von der Moderne

heißen, nämlich dann, wenn man die Moderne selber als eine betont

gesellschaftlich-politisch engagierte und experimentell ausgerichtete
Literatur auffaßt. «Postmoderne» als «Abschied von der Moderne» bedeutet,

so gesehen, ein Dreifaches:
1. Die weitgehende Entpolitisierung der Literatur: Seit den siebziger

Jahren stellen wir im deutschen Sprachraum einen Rückzug der
Literatur aus den Bereichen Gesellschaft und Politik in den Bereich des

75



Apolitisch-Privaten, ja in den einer Art von «Innerlichkeit» fest. Das
hängt zunächst zweifellos einmal damit zusammen, daß die Autoren
der siebziger und achtziger Jahre dem modernen Postulat von der
Veränderbarkeit der Welt durch den Menschen und vor allem durch
die Literatur nicht mehr trauen. Die in den sechziger Jahren noch un-
bezweifelte Vorstellung, daß die Literatur eine unmittelbare öffentliche

Wirkung besitze, gilt seit den siebziger Jahren kaum mehr. Was
vermag Literatur wirklich? Diese Frage wird heute zunehmend
bescheiden, ja kleinlaut gestellt. Hölderlins visionäres Wort «Was bleibet

aber, stiften die Dichter» gilt in unseren Tagen kaum mehr.
Nun wäre es falsch oder zumindest einseitig, wollte man die von mir
angesprochene Entpolitisierung der Literatur nur negativ bewerten. Rückzug

ins Private - das bedeutet seit den siebziger Jahren die Aufnahme
neuer thematischer Schwerpunkte in die Literatur. Zu ihnen gehören
etwa der Generationenkonflikt, das Problem neuer partnerschaftlicher
Beziehungsformen, gehören in diesem Zusammenhang vor allem auch die
vorher schamhaft verhüllten Probleme um Sexualität und Treue (oder
soll ich «Untreue» sagen?) und nicht zuletzt die verschiedenen emanzipatorischen

Bemühungen der Frauen. Apropos Frauen: Ihre Literatur, also
die sogenannte Frauenliteratur, über die heute noch engagiert diskutiert
wird, ist das möglicherweise typischste literarische Kind der Postmoderne.

Es war Erica Pedretti, die 1970 mit dem schmalen Prosaband «Harmloses

bitte» einer breiten Öffentlichkeit bewußt gemacht hat, daß die
literarische Domäne der Schweizer Schriftstellerin nicht das Kinderbuch -
und die «moderne» Literatur überhaupt nicht eine Domäne der Männer
sein mußte. Die endgültige Überwindung der Schwellenangst bringt aber
das Jahr 1975, als die Erstlinge Verena Stefans («Häutungen») und
Gertrud Leuteneggers («Vorabend») erschienen - zwei Bücher, die beinahe zu
Kultbüchern der ganzen deutschen Frauenbewegung wurden. Ich darf
die paar wenigen Anmerkungen zur Frauenliteratur nicht abschließen,
ohne die beiden bekannten Namen Eveline Hasler und Helen Meier
wenigstens erwähnt zu haben.
2. Der starke Autobiografismus in der Literatur: Nach 1970 hieß es

plötzlich, die Literatur müsse das Leben, die Welt, in der wir nun
einmal sind, möglichst authentisch wiedergeben. «Forderung nach
Authentizität» haben das die Germanisten in ihrem fürchterlichen
Bildungsjargon genannt. «Es ist ganz gut, wieder bei sich selbst
anzufangen, zu fragen, wo stehe ich, wo ist mein Punkt», meinte
ausgerechnet Günter Graß, der erfolgreichste Erzähler der Bundesrepublik.
Tatsächlich schrieben nun eine ganze Reihe etablierter Autoren auto-
biografische Texte. 1972 erschienen «Aus dem Tagebuch einer
Schnecke» von Graß und «Die Jahre, die ihr kennt» von Peter Rühmkopf,

1973 erschien Karin Strucks Tagebuch «Klassenliebe», 1975 Max
Frischs «Montauk», und noch im gleichen Jahr begann Thomas Bern-

7G



hard mit der Veröffentlichung der vier Bände seiner Erinnerungen.
Dies sind nur ein paar wenige Beispiele für die zahlreich auftretende
autobiografische Literatur nach 1970. Sie gehört, gerade auch weil sie

sich apolitisch, privat begreift, zu den typischen Erzeugnissen der
literarischen Postmoderne.

Und schließlich
3. Ich bezeichne es mit einem etwas unschönen Begriff als «Refiktiona-

lisierung der Literatur»: Was ist damit gemeint? Die Literatur der

sechziger Jahre war eine weitgehend gestische, das heißt, sie wollte
stets etwas zeigen, vorführen, demonstrieren. Das beste Beispiel
dafür bildet die konkrete Poesie eines Gomringer oder Jandl. Die
Literatur der nac/zsiebziger Jahre will erzählen, will Spannung erzeugen,
will den Leser zur Identifikation auffordern. Berühmt geworden ist in
diesem Zusammenhang eine Äußerung von Peter Handke, der in den

sechziger Jahren von sich behauptet hatte, er könne in der Literatur
keine Geschichten mehr vertragen. Handke sagte 1972, nach Erscheinen

seines Kurzromans «Der kurze Brief zum langen Abschied», in
einem Interview folgendes: «Ich bin jetzt der Meinung, daß eine Fiktion

nötig ist, eine reflektierte Fiktion, damit die Lesenden sich wirklich
identifizieren können. Und Identifikation möchte ich schon
erreichen.» Dieses Wort Handkes könnte geradezu das Motto der literarischen

Postmoderne sein.
Diese ganze Refiktionalisierung der Literatur gilt etwa für Handkes

Frauenbiografie «Wunschloses Unglück» aus dem Jahre 1973 so gut wie
für Peter Webers zwanzig Jahre später erschienenen regionalistischen
Roman «Der Wettermacher». Sie hat dazu geführt, daß der alte, fiktive,
persönliche Erzähler gewissermaßen in den Roman zurückgekehrt ist.
Bezeichnenderweise trägt denn auch ein in den frühen achtziger Jahren

erschienenes Buch zur Thematik der literarischen Postmoderne den Titel
«Die Wiederkehr des Erzählers».

Sind wir noch mitten drin in dieser Postmoderne, oder geht diese Epoche

bereits wieder ihrem Ende zu? Längst fehlt es nicht mehr an Diagnosen,
die an der Postmoderne Alterungserscheinungen festgestellt haben. Man

spricht dann gerne von einer Krise der Postmoderne, so wie man einst,

zu Beginn der Moderne, von einer Krise des Romans, des Dramas gesprochen

hat. Und bereits sind die Schnelldenker wieder am Werk und reden

halb ironisch, halb ernst von einer «Post-Postmoderne», in der wir zurzeit

angeblich stecken. Nun, mit was für Bezeichnungen wir denn auch

immer unsere Epoche literarisch erfassen wollen, eines bloß ist letztlich
wichtig: der Umstand nämlich, daß die Literatur, für die Leser wie für
die Kritiker, spannend, ja aufregend bleibt - und dies trotz ihrer
«durchschlagenden Wirkungslosigkeit», von der schon Max Frisch sprach.

77


	Wenn ein Gespräch über Bäume wieder möglich wird...

