
Zeitschrift: Sprachspiegel : Zweimonatsschrift

Herausgeber: Schweizerischer Verein für die deutsche Sprache

Band: 51 (1995)

Heft: 2

Artikel: Wenn ein Gespräch über Bäume wieder möglich wird...

Autor: Andreotti, Mario

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-421674

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-421674
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wenn ein Gespräch über Bäume wieder
möglich wird
Von der literarischen Moderne zur Postmoderne*

Von Prof. Dr. Mario Andreotti

«Es ist eigentlich eine böse Zeit! Das Lachen ist teuer geworden in der
Welt, Stirnrunzeln und Seufzen gar wohlfeil Die Menschen haben lange

Gesichter und schwere Herzen, und wenn sich zwei Bekannte begegnen,

zucken sie die Achseln und eilen fast ohne Gruß aneinander vorbei;
es ist eine böse Zeit!» Mit diesen Worten beginnt - Sie wissen es - «Die
Chronik der Sperlingsgasse», Wilhelm Raabes erster Boman, der 1857
erschien. Es sind Worte, die angesichts einer fatalen Wirtschaftsrezession
und immer noch steigender Arbeitslosenzahlen, aber auch angesichts
eines unbeschreiblichen Völkermordens auf dem Balkan, mindestens von
ihrem Sinngehalt her auch in unseren Tagen wieder geschrieben werden
könnten. «Wieder» sage ich. Die Historiker haben längst gezeigt, daß es
in der Geschichte, beinahe in regelmäßigem Wechsel, immer wieder
pessimistische, ja gar nihilistisch anmutende Zeitströmungen gegeben hat.
Eine derartige Zeitströmung - man hat geradezu von einer Epoche des
Weltschmerzes gesprochen - findet sich kurz nach 1848, also zur Zeit
des späten Schopenhauer. Auf sie spielt das eingangs erwähnte Zitat von
Wilhelm Baabe an.
Unser 20. Jahrhundert stellt, geistesgeschichtlich gesehen, als Ganzes eine

eher pessimistische Epoche dar. Begriffe wie «Sinnkrise» und
«Orientierungskrise», ja gar wie «SinnZeere» und «geistige Obdachlosigkeit»
machen allerdings deutlich, daß der Pessimismus unserer Zeit, wenn ich
mir vorderhand diesen etwas unscharfen Begriff erlauben darf, von ganz
anderer Qualität ist als beispielsweise jener zur Zeit der Romantik. Er ist
eine unweigerliche Folge jenes geistigen Pluralismus, der sich seit Nietzsche

an die Stelle einer als absolut angesehenen Religion gesetzt und so,
vor allem seit Ende des Zweiten Weltkrieges, zu einer umfassenden
Orientierungskrise geführt hat. Diese Orientierungskrise hat ihrerseits zwei
grundsätzlich verschiedene Möglichkeiten menschlichen Verhaltens
bewirkt.

* Dieser Aufsatz wurde zuerst in leicht angepaßter Form als Vortrag gehalten,
und zwar am 20. April 1994 vor der Gesellschaft für deutsche Sprache und
Literatur in St. Gallen; dann am 4. Mai 1994 vor dem Zürcher Schriftsteller-
Verband in Zürich und am 13. Januar 1995 vor dem Briger Vortragsverein in Brig.
- Wer sich noch weiter in die Postmoderne vertiefen möchte, greife zu meinem
Buch «Die Struktur der modernen Literatur», das im Sommer in 3., erweiterter
Auflage in der Uni-Taschenbücher-Reihe beim Verlag Paul Haupt in Bern
erscheinen wird.

36



Da sind zunächst jene, die sich aus möglichen Antworten auf die

Sinnfrage des Lebens nichts machen, ja die eine solche Frage erst gar nicht
stellen. Ihr Kredo ist das ihrer materiellen Sicherheit, ihres Prestiges in
Beruf und Gesellschaft, um das sie sich Tag für Tag sorgen. In dieser

Sorge gehen sie vollkommen auf, so daß für Sinnfragen, für Neuorientierungen

schlechterdings kein Raum mehr bleibt.
Und da sind die andern, die, freilich als weit kleinere Gruppe, aus der

heutigen Orientierungslosigkeit, aus der Sinnkrise mit aller Vehemenz

auszubrechen versuchen. Sie tun das vielfach auf eine Art, die man heute

gerne als «fundamentalistisch» bezeichnet. Diese zweite Gruppe von
Menschen hat sich seit den späten siebziger Jahren in den verschiedensten

Vereinigungen organisiert: Das reicht von der jüdischen Ultraorthodoxie

über die sich äußerst kämpferisch gebenden islamischen
Fundamentalisten, etwa im Iran, in Ägypten und in Algerien, bis zu den

verschiedenen christlichen Gruppierungen, die deutlich fundamentalistisch

gefärbt sind: etwa zu den Evangelikaien im Protestantismus oder zu

Bewegungen wie der des «Opus Dei» und der «Communione e liberazione»

innerhalb der katholischen Kirche. Und wenn wir denn schon beim
Aufzählen sind, so darf eine Gruppe, die in den letzten Jahren in die Schlagzeilen

geraten ist, nicht unerwähnt bleiben: es ist der Verein zur Förderung

der Psychologischen Menschenkenntnis (VPM) in Zürich, der in

ganzseitigen Inseraten, etwa in der NZZ, für eine neue, metaphysisch
verankerte Ethik wirbt. «Ja zur Ethik - Nein zum Nihilismus» heißt es in
einem letztes Jahr erschienenen VPM-Inserat bezeichnenderweise.

Nun erachte ich es selbstverständlich nicht als meine Aufgabe, hier über

diese einzelnen weltanschaulichen Gruppen zu informieren. Dazu wäre
ich fachlich auch gar nicht kompetent. Es ging und geht mir in dieser

Sache nur um eines: klarzumachen, daß es sich bei diesem deutlichen

Erstarken konservativer Gruppierungen seit den siebziger Jahren meines

Erachtens um eine typisch postmoderne Erscheinung handelt. Damit

stoße ich auf den Begriff der «Postmoderne».

Seit gut zehn Jahren ist es gleichsam Mode geworden, im Zusammenhang

mit zeitkritischen, aber auch mit literarischen Fragen den Begriff
«Postmoderne» zu. verwenden. Doch was ist unter diesem Namen zu

verstehen?
Der Begriff «Postmoderne» setzt voraus, daß es eine «Moderne» gibt, die

wir inzwischen hinter uns haben. Oder anders gesagt: man kann von

einer «Postmoderne» nur dann sprechen, wenn klar ist, was unter der

sogenannten «Moderne» zu verstehen ist.
Nun bin ich weder Kulturanthropologe, also Philosoph, noch Soziologe,

sondern Germanist. Und als solcher möchte ich mich ganz bewußt auf

die Literatur beschränken, auch wenn das nicht ohne gewisse Ausblicke

auf den Bereich der neuesten Geistes- und Sozialgeschichte geschehen

37



kann. Meine Frage lautet in diesem Sinne ganz konkret: Was versteht
man denn unter «Moderne» in der Literatur - und was dementsprechend
unter einer «postmodernen Literatur»?
Nun ist in der neueren Literaturgeschichte «Moderne» nicht gleich
«Moderne». Für die einen Literarhistoriker geht der Begriff der «Moderne» in
dem der «Gegenwart» fast vollständig auf, so daß sie die Begriffe
«moderne Literatur» und «Literatur der Gegenwart» praktisch synonym
verwenden. Für die andern ist die literarische Moderne mit ganz bestimmten

Epochen des 20. Jahrhunderts identisch, etwa mit der des Expressionismus

oder mit der des Hermetismus der fünfziger und frühen sechziger

Jahre. Wir wählen hier zur Bestimmung der literarischen Moderne
einen andern, einen dritten Weg, wie ich ihn bereits in meinem Buch «Die
Struktur der modernen Literatur» aufgezeigt habe.
Wir beurteilen die literarische Moderne nicht nach einem bestimmten
Zeit- oder Epochenkriterium, sondern danach, was sich in bestimmten
Texten, die man dann eben als «modern» bezeichnet, gegenüber den
andern, sogenannt üblichen, den herkömmlichen Texten grundsätzlich
verändert hat. Die geistesgeschichtliche Basis unserer Beurteilung bildet
dabei die Frage nach jenem neuen Menschenbild und nach jener völlig
neuen Wirklichkeitserfahrung, die seit der Wende zum 20. Jahrhundert
unsere Epoche bestimmen. Dieses Neue ist - oder besser - war derart
evident, daß wir von einem geistesgeschichtlichen Paradigmawechsel
sprechen können.
Versuchen wir nun diesen Paradigmawechsel, der Mitte des 19. Jahrhunderts

einsetzt und kurz nach 1900 seinen ersten Kulminationspunkt
erreicht, etwas genauer zu beschreiben. Das bedingt allerdings, daß wir
uns in ein paar kurzen Ausführungen klarmachen, wie die geistige Situation

in den Jahrhunderten zuvor, vom Mittelalter über das Barock und
die Aufklärung bis hin zur Romantik, ausgesehen hat. Selbstverständlich
kann es dabei, wie eben angetönt, nur um die Andeutung einiger großer
Linien gehen.
Man kann die abendländische, insbesondere die deutsche Literaturgeschichte,

etwas vereinfacht mit der Entwicklung eines Kindes und eines
Jugendlichen vergleichen. Einen solchen Vergleich möchte ich wagen,
immer mit dem Ziel vor Augen, analog zur Entwicklungspsychologie des
Kindes einige zentrale Stadien des geistesgeschichtlichen Wandels
festzuhalten.

Ein Kind in den ersten drei Lebensjahren nimmt die Welt zweifellos auf
mythologische Weise wahr. Das Kind erlebt beispielsweise einen Ball
nicht einfach als Ball, sondern als «lieben» oder als «bösen» Ball, je nachdem,

ob ihm der Ball in die Arme rollt oder mit Wucht an den Kopf
knallt. Die Entwicklungspsychologie hat für diese vermenschlichte Sichtweise

der Welt bekanntlich den Begriff «physiognomisches Weltbild»
geschaffen. Ein ähnlich physiognomisches Weltbild hat nun auch der

38



Mensch der älteren Zeit. Innerhalb der abendländischen Geistesgeschichte

ist das etwa die Zeit bis um 1700, literaturgeschichtlich gesprochen also

die Zeit bis zum Ende des Barocks. Für dieses physiognomische Weltbild,

wie ich es hier einmal nenne, waren zwei Momente entscheidend:
1. der Glaube, daß die Welt zeitliches Abbild einer ewigen, göttlichen

Ordnung und daher in sich harmonisch sei;

2. die Vorstellung, daß Gott als «summum ens», als Sinnzentrum der
Welt den Zusammenhalt dieser Welt garantiere. Nicht der Mensch

empfand sich als Sinnmitte des Kosmos, sondern für ihn hatte Gott
diesen Platz inne. Der Mensch war nur insofern Mensch, als er ein
Geschöpf seines Schöpfers war. Allein galt er nichts.

Ähnlich wie das Kind im ersten Trotzalter (drittes und viertes Lebensjahr)

sein «Ich» entdeckt und sich dann durch Schreien und Stampfen

entsprechend bemerkbar macht, beginnt sich der Mensch seit der

Renaissance, vor allem aber seit der Aufklärung selber zu entdecken. Gott

rückt dabei mehr und mehr an den Rand. Was bleibt, ist der Glaube an

eine letztlich harmonische Welt. Doch diese Harmonie der Welt wird
nicht mehr sosehr durch einen Gott als vielmehr durch den Menschen

selber garantiert. Empfand sich der Mensch des Mittelalters, mit den

andern Lebewesen zusammen, bloß als einen Teil dieser Welt, als einen

Mikrokosmos, so empfindet sich der neuzeitliche Mensch als das eigentliche

Sinnzentrum des Seienden. Die Welt ist für ihn, auf ihn hin geschaffen;

er ist, theologisch mehrfach sanktioniert, die Krone der Schöpfung.
Aus dieser Anschauung heraus entsteht seit dem Ende des 18. Jahrhunderts,

also etwa seit der deutschen Klassik, so etwas wie ein menschliches

Autonomiebewußtsein: Der Mensch glaubt, kraft seiner angeblichen
Autonomie, die an sich unaufhebbaren Widersprüche dieser Welt vermitteln,

gewissermaßen harmonisieren zu können. So ergibt sich in bezug
auf den Menschen eine Art Heldenprinzip, das für die gesamte bürgerliche

Kultur bis heute zentral geworden ist. Dieses Heldenprinzip, verbunden

mit einem ungemeinen Harmoniebedürfnis, beherrscht unser Denken

weitgehend. Das erklärt zu einem großen Teil, warum bei uns Begriffe

wie «Persönlichkeit», «Selbständigkeit», «Eigenverantwortlichkeit»,
«seelische Reife» und dergleichen mehr einen derart hohen Prestigewert
haben, auch wenn diese Begriffe der alltäglichen menschlichen Realität
auf Schritt und Tritt widersprechen.
Kehren wir damit nochmals zum Beispiel des Kindes zurück. Es hat sein

Ich und so sich selbst entdeckt. Doch spätestens in der Pubertäts- und
Adoleszenzzeit spürt der Jugendliche, daß er nicht eine von der ihn
umgebenden «Wirklichkeit» unabhängige Größe ist, sondern daß er vielmehr
in diese «Wirklichkeit» integriert, durch sie bestimmt und geformt wird.
Ganz ähnlich beginnt sich der Mensch seit dem 19. Jahrhundert, genauer
seit dem Anfang des Industriezeitalters, zu erleben. Er muß zunehmend

39



spüren, daß er von sozioökonomischen und existentiellen Kollektivkräften
abhängig ist, denen gegenüber sich sein Anspruch auf Freiheit und

Autonomie als bloße Fiktion entpuppt. Im Endeffekt hat diese Erfahrung
zu Karl Marx geführt. Vor allem aber erfährt der Mensch - etwa im
Zusammenhang mit dem Fortschritt der Naturwissenschaften -, daß er
innerhalb des gesamten Kosmos ein winziger, unbedeutender Teil ist, dem
dieser Kosmos letztlich gleichgültig, gesichtslos gegenübersteht. Friedrich

Nietzsche hat diese Erkenntnis in einem provokanten Satz formuliert:

«Es sind schon viele Tierarten verschwunden; gesetzt, daß auch der
Mensch verschwände, so würde nichts in der Welt fehlen.» Und Alfred
Döblin, einer der besten Nietzsche-Kenner seiner Zeit, hat, Nietzsches
Satz gleichsam auf die Dichtung anwendend, 1917 die berühmt gewordenen

Worte geschrieben: «Es ist verkehrt anzunehmen, der Mensch sei
Gegenstand des Dramas oder des Romans. Sie haben beide weder mit den
Menschen noch der Wichtigkeit eines einzelnen Helden oder seiner
Probleme etwas zu tun.»
Damit stehen wir mitten in der Thematik der philosophischen und
literarischen Moderne. Diese Thematik zeichnet sich durch drei zentrale
Elemente aus, die sich, etwas verkürzt, wie folgt darstellen lassen:
1. In dieser Welt ist kein bestimmter Sinn erkennbar, auf den hin das
menschliche Leben, ja das Seiende überhaupt, ausgerichtet wäre. In der
literarischen Konsequenz heißt das: Bekommt etwa in einem traditionellen

Roman oder Drama alles, selbst das Negativste, vom Schluß her
seinen Sinn, so entfällt in modernen Dichtungen eine solch harmonisierende

Sinngebung weitgehend. Dies führt dann beim Leser oftmals zum
Eindruck, moderne Texte seien pessimistisch oder gar nihilistisch.
2. Der Mensch ist nicht die einheits stiftende Kraft, das Sinnzentrum der
Welt. Oder etwas abstrakter ausgedrückt: Das menschliche Subjekt
gestaltet nicht die «Wirklichkeit», sondern die «Wirklichkeit» bringt sich
selbst und das Subjekt in einem dialektischen Prozeß hervor. Dies bedeutet

das Ende der überkommenen Vorstellung von menschlicher Autonomie.

Vor allem aber bedeutet es das Ende der Auffassung, das Individuum
bestimme den Gang der Geschichte. Die Verhältnisse sind derart

übermächtig geworden, daß der Mensch unserer Zeit durch sie gleichsam
kollektiviert, ja entpersönlicht wird. Nicht umsonst verwendet die Soziologie

seit der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts den Begriff der «Masse».

Auf die entstandene moderne Literatur bezogen, heißt das nun: Den
traditionellen Helden, der sich als Individuum in der Begegnung mit der
Welt behauptet, gibt es nicht mehr. Moderne Dichtung bedeutet in
diesem Sinne vor allem den Abschied vom Helden. In bezug auf den Roman
meint das übrigens auch: den Abschied vom individuellen, persönlichen
Erzähler. Nur so läßt sich die Verwendung von völlig neuen Stilmitteln
wie erlebter Rede, innerem Monolog, Perspektivenwechsel usw. in der
Moderne erklären.

40



3. Die älteren Philosophen und Dichter hatten noch geglaubt, daß es so

etwas wie ein festes Wesen des Menschen gebe, das der Zeit quasi entzogen

sei, so daß der Mensch sich stets gleich bleibe. Diese Auffassung
teilt die Moderne nicht mehr. Nach ihr erfährt der Mensch nur durch die

Geschichte, was er ist. Weil er eine geschichtliche Größe ist, gibt es kein
festes Wesen des Menschen. Damit fallen Begriffe wie «individueller
Charakter» und «Persönlichkeit», an denen wir innerhalb unserer bürgerlichen

Kultur aus einem gewissen Harmoniebedürfnis heraus fast
krampfhaft festhalten, weitgehend dahin. In diesem Sinne hat die
Sozialpsychologie schon in den sechziger Jahren vorgeschlagen, nicht mehr
von einem individuellen, sondern höchstens noch von einem
Gesellschaftscharakter des Menschen zu sprechen.
Auf die Dichtung hat sich diese neue, eben moderne Auffassung vom
Menschen insofern unmittelbar ausgewirkt, als seit den zehner und
zwanziger Jahren unseres Jahrhunderts, also seit dem Expressionismus,
eine gewaltige Montageliteratur entsteht. Was ist denn die «Montage» -
anthropologisch gesehen - anderes als das in die Literatur umgesetzte
Eingeständnis, daß es so etwas wie einen festen Kern des menschlichen
Ichs, wie ein statisches Bewußtsein, von dem ein Descartes, ein Kant, ein
Hegel noch ausgegangen waren, schlicht und einfach nicht gibt. Daß wir
bei solchen Gedanken neben Nietzsche auch an Sigmund Freud, der von
der Auflösung der personalen Einheit des Ichs in Es, Ich und Über-Ich
gesprochen hat, erinnert werden, versteht sich fast von selbst.

Ich habe nun in ein paar groben Zügen aufzuzeigen versucht, was sich
unter dem Begriff der «Moderne» geistesgeschichtlich und vor allem
literarisch allenfalls verstehen läßt. Ich habe aber noch nicht gesagt, wo
in unserem Jahrhundert man auf diese Moderne stößt.
Da ist vor allem auf zwei Epochen zu verweisen: auf eine erste Epoche
kurz nach 1900, die in Deutschland an sich bis zum Beginn des

Nationalsozialismus, also bis in die dreißiger Jahre hinein, dauert. Diese erste
Epoche setzt - geistesgeschichtlich gesprochen - mit der Erschütterung
des Glaubens an die Festigkeit, die Autonomie des menschlichen Ichs
ein, wie sie vor allem von Nietzsche und von Freuds Psychoanalyse
ausgegangen ist.
Neben dieser ersten modernen Epoche gibt es eine zweite, die gleich
nach dem Zweiten Weltkrieg einsetzt und, wenn ich recht sehe, bis zum
Beginn der siebziger Jahre dauert. Von verschiedenen Literarhistorikern
wird sie als die Epoche der Moderne schlechthin bezeichnet, was,
zumindest aus der Sicht einer strukturalen Literaturwissenschaft, wie ich
sie vertrete, nicht ganz stimmt. Die literarische Moderne - ich sage das

hier bewußt etwas apodiktisch - beginnt nicht 1945, sondern schon kurz
nach 1900, etwa mit Hofmannsthals Chandosbrief und mit den frühen
Erzählungen von Döblin und Kafka.

41



Gleichwohl empfindet man aus heutiger Sicht die beiden Jahrzehnte
nach dem Zweiten Weltkrieg geistesgeschichtlich, vor allem aber literarisch,

als eine besonders moderne Epoche. Warum?
Die fünfziger Jahre sind noch in bester Erinnerung: sie standen noch
vollkommen im Schatten des Zweiten Weltkrieges, jenes fürchterlichen
Weltgeschehens, über das man bei uns, den nicht betroffenen Schweizern,

in denkwürdig-schwerem Ton sprach. Unsere Schweizer Dörfer
lagen noch ziemlich am Haufen, umringt von mächtigen Obstbäumen; ihr
Bild war etwa das gleiche wie hundert Jahre zuvor. Zwischen Bellinzona
und Magadino fuhr noch eine Dampfeisenbahn, aus der wir Kinder jedesmal

schwarz vor Ruß, «come un <spazzacamin»>, wie wir damals sagten,
ausstiegen. Die Arbeiter fuhren mit Hosenklammern auf schwarzen
Bücktrittvelos zur Fabrik; die Buben waren kurzhaarig und gescheitelt;
wenn es hochkam, trugen sie «Röhrlihosen», was schon fast gefährlich
war. In den Alpen lagen die Skirummelplätze von morgen noch verschlafen

unter dem bläulichen Rauch der Holzfeuerungen; die späteren Barbesitzer

gingen im Winter mit einer schwarzen Zipfelkappe in den Wald,
um zu holzen. Als am Ende des Jahrzehnts die erste schweizerische
Boulevardzeitung erschien, herrschte landesweit eine moralische Empörung,
die uns heute fast unbegreiflich vorkommt. Mit einem Wort: die Welt der
fünfziger Jahre schien noch fast ganz in sich gekehrt zu sein.
Das galt nun weitgehend auch für die Literatur dieser Zeit. Zwar hatte
diese Literatur zu einem neuen Ton, einer neuen Sprache gefunden; doch
begann sie an sich selber, gleichsam an ihrer Existenzberechtigung, zu
zweifeln. Adornos Verdikt - nach Auschwitz ließen sich keine Gedichte
mehr schreiben - ist uns sicher noch in Erinnerung. Dieser Zweifel in
eigener Sache war denn auch mehr als verständlich: Was hatte denn die
Literatur im Hinblick auf die Bekämpfung des übersteigerten Nationalismus,

des Faschismus, vor allem des faschistischen Rassenwahns, dem
Regimegegner, «Nichtarier» und «Untermenschen» im eigenen Land und
im besetzten Ausland in Millionenhöhe zum Opfer fielen, erreicht? Für
sie galt offensichtlich, was für Humanismus und Christentum insgesamt
zutraf: Sie alle hatten versagt; sie waren nicht imstande gewesen, jene
gewaltigen kollektiven Kräfte aufzuhalten, die in den zwölf Jahren
Naziherrschaft über Europa hereingebrochen waren. Wo waren all die Kräfte
des menschlichen Ichs, an die Kant und Schiller noch vorbehaltlos
geglaubt hatten? Wo war die menschliche Vernunft, die im Sinne der
Aufklärer, etwa in dem eines Lessing, den Menschen stets zum Guten führen
sollte? Wo war überhaupt jener von Natur aus gute Mensch, von dem
Goethe in seiner «Iphigenie» noch zu träumen gewagt hatte? Sagen wir es
kurz: der Traum vom menschlichen Subjekt, von seiner lenkenden,
sinngebenden Kraft, war nach dem Zweiten Weltkrieg endgültig ausgeträumt!
Und wie reagierte die Literatur auf diese anthropologische Ernüchterung?

Ich habe es bereits angedeutet: Sie begann an sich selber zu zwei-

42



fein, zweifelte vor allem an ihrer gesellschaftlichen Funktion, wie das

Gottfried Benns berühmter Marburger Lyrikvortrag vom Jahre 1951

besonders deutlich gezeigt hat. Mit dem Etikett «hermetisch», das bekanntlich

soviel wie «dunkel, schwerzugänglich, verschlüsselt» meint, haben
die Germanisten diese Literatur, vorab die Lyrik, versehen, mit einem
Begriff also, der an sich aus der italienischen Lyrikforschung stammt.
Und dann kamen die sechziger Jahre, die sowohl gesellschaftlich-politisch

als auch geistesgeschichtlich-literarisch einen unübersehbaren
Einschnitt bedeuteten. Zunächst ein paar Worte zur gesellschaftlichen
Situation der sechziger Jahre:
Ziemlich genau um 1960 setzte der wirtschaftliche Spurt ein. Innerhalb
anderthalb Jahrzehnten wuchsen auf Kuhwiesen kleine Manhattans, aus
Bauerndörfern wurden Satellitenstädte. Auf Glanzpapier flatterten
Firmenbroschüren ins Haus, die rituell Umsatzsteigerungen meldeten; ein
Jahr ohne Zusatzraten wäre ein Schadenfall gewesen. Der Lebenskomfort
wurde allgemein: wer gestern noch «wertkonservativ» gegen ein Auto

war, besaß morgen zwei. Die Zeit war eine steile Treppe, jedes Jahr ein

Tritt, und wahrscheinlich war unterschwellig klar, daß oben ein
Dachbalken sein würde. Man machte sich daran, alles und jedes in den Griff
zu bekommen; es war überhaupt die Zeit der Macher, für die eben alles,
die Bildung so gut wie die Liebe, machbar geworden war.
Zu den sechziger Jahren gehörte der Vietnamkrieg, auch er letztlich ein

Versuch, etwas in den Griff zu bekommen. Und zu ihnen gehörte notabe-

ne die Studentenrevolte: sie nahm die «Gesellschaft» wie ein Objekt ins

Visier, um sie effektgerichtet, also auf modernistische Art zu verändern;
die Teleologie des marxistischen Denkens kam ihr entgegen, insofern
nämlich, als die Zukunft «im Prinzip» konstruierbar war. «No future» -
das sagte damals noch niemand.
In der geistesgeschichtlichen Forschung wurden für die Moderne, gerade
im Hinblick auf die sechziger Jahre, wiederholt vier Charakteristika
genannt, die wie folgt lauten:

1. Das Charakteristikum der Aufklärung: Danach ist die Moderne im
weitesten Sinne aufklärerisch.

2. Das Charakteristikum des Fortschrittsglaubens
3. Das Charakteristikum der Emanzipation, verstanden als Befreiung

aus den religiösen und politischen Zwängen
4. Das Charakteristikum des Kampfs um Wohlstand

Wenn auch die mit diesen vier Kriterien zusammenhängende faktische
Einschränkung der Moderne auf die sechziger Jahre - geistesgeschichtlich

gesehen - problematisch ist, so vermitteln die Kriterien selber doch
ein gutes Bild darüber, was sich unter der «Moderne» verstehen läßt. Von

hier aus soll denn auch versucht werden, das Wesen der «Posrmoderne»

43



zu fassen. Allerdings wird, gerade im Hinblick auf die Literatur, etwa der
Begriff «Aufklärung» näher zu bestimmen sein: er meint in der Moderne
nämlich etwas anderes, als beispielsweise Lessing und Kant darunter
verstanden haben; er besagt, vor allem von Bertolt Brecht aus gesehen,
die Historisierung des menschlichen Bewußtseins, d. h. das radikale
Bekenntnis zur absoluten Zeitlichkeit, gleichsam zur bedrohten Endlichkeit
des Menschen, ohne sie durch den Bückzug auf ein «Ewiges», auf einen
das Leben angeblich sichernden Ordo zu verschleiern. Das widerspricht
aber gerade jener idealistischen Vorstellung von der Autonomie des
Menschen, welche die Aufklärung des 18. Jahrhunderts zum Zentrum ihres
Weltbildes gemacht hatte.
Wenn ich nun den Grundcharakter der Literatur der sechziger Jahre
skizzieren müßte, so könnten folgende zwei Punkte genannt werden:

1. Die Literatur der sechziger Jahre verstand sich als eine Literatur, die
radikal gesellschaftlich, politisch orientiert war. Sie wollte eine durch
und durch engagierte Literatur sein, engagiert im Sinne einer
Veränderung unserer kapitalistischen Gesellschaft in Bichtung eines
demokratischen Sozialismus, wie man das damals nannte. Einige Autoren,
unter ihnen etwa Günter Wallraff, zweifelten an der Möglichkeit,
durch die Literatur gesellschaftlich etwas verändern zu können, und
forderten deshalb deren Abschaffung. So ganz ernst konnte das nicht
gemeint sein, auch wenn in den späten sechziger Jahren allenthalben
vom Tod der Literatur die Rede war. Noch extremer verfuhren jene,
die damals gar der Literaturwissenschaft den Tod wünschten, die
Verse wie den folgenden von sich gaben: «Macht die blaue Blume rot,
schlagt die Germanistik tot.» Ich bin froh, daß es die Germanistik
immer noch gibt; sonst stünde ich jetzt nämlich nicht hier, sondern auf
dem Arbeitsamt.

2. Die Literatur der sechziger Jahre war eine vorwiegend experimentelle
Literatur. Experimentieren, Laborieren, Manipulieren, Arrangieren:
so hießen damals die entscheidenden Schlagworte der Autoren. Das
entsprach ganz dem Geist des Machens, des In-den-Griff-Bekommens,
von dem wir bereits gesprochen haben. Die Produkte dieser alles
anderen als romantischen Literaturauffassung sind Ihnen bekannt: Sie
reichen von der experimentellen Prosa etwa eines Helmut Heißenbüttel

oder eines Arno Schmidt über das, was Eugen Gomringer «Konkrete
Poesie» genannt hat, bis zu jener angeblich klassenlosen Pop-Art,

die nach dem Motto «All is pretty» gewaltige Coca-Cola-Flaschen,
Elvis-Presley-Porträts, überdimensionale Hot-Dogs, Pin-up-Girls,
Gipsabgüsse von Schreibmaschinen und dergleichen mehr zu Kunst
erklärte. Bodo Heimanns bitteres Bonmot, Makulatur sei möglicherweise

das letzte Stadium der Literaturgeschichte, schien sich unter
diesen Umständen fast zu bewahrheiten. (Schluß folgt in Heft 3)

44


	Wenn ein Gespräch über Bäume wieder möglich wird...

