
Zeitschrift: Sprachspiegel : Zweimonatsschrift

Herausgeber: Schweizerischer Verein für die deutsche Sprache

Band: 49 (1993)

Heft: 1

Artikel: Dichtung, was ist das eigentlich?

Autor: Andreotti, Mario

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-421630

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-421630
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dichtung, was ist denn das eigentlich?

Von Dr. Mario Andreotti

An die kleine Begebenheit erinnere ich mich noch gut: Da war ich eingeladen

worden, im Rotary-Club einer kleinen Schweizer Stadt einen Vortrag
über das Menschenbild der modernen Literatur zu halten. Nachdem ich
meine Ausführungen beendigt hatte, bedankte sich der Präsident etwa
mit folgenden Worten für das Referat: «Ich danke Ihnen, Herr Referent,
dafür, daß Sie uns für eine Stunde ins Reich der Dichtung, der Poesie
entführt haben; nun gilt es aber wieder, zu den harten Geschäften des
Alltags zurückzukehren. Kommen wir also zum nächsten Traktandum.»
Was da von diesem Präsidenten gesagt wurde, war sicherlich nicht abfällig

oder gar böse gemeint; aber es war symptomatisch für eine Haltung
der Literatur gegenüber, die dieser die Rolle des Künstlerisch-Unverbindlichen,

ja des Weltfremden zuweist. Ich gestehe gerne, daß mich die
Dankesworte des besagten Präsidenten (er war von Beruf Ingenieur!) zornig
machten, zornig gerade deshalb, weil ich in ihnen diese Haltung zu erkennen

glaubte.
Und trotzdem: Hatte dieser Präsident, der da zwischen «heiterer» Poesie
und «hartem» Alltag klar zu scheiden wußte, nicht doch ein wenig recht?
Haftet der Dichtung nicht doch etwas völlig Unverbindliches an, das nicht
so recht zur Alltagsrealität unserer Welt passen will? Die Frage ist
gestellt; sie führt uns mitten in unser Thema hinein: Was ist denn das eigentlich,

Dichtung? Gehen wir einmal ganz scholastisch vor, und fragen wir
zunächst nach der etymologischen Bedeutung des Wortes «Dichtung».
Möglich, daß sich daraus bereits erste Erkenntnisse ergeben. Die Frage
führt uns in die althochdeutsche Zeit zurück, wo sich ein Verb «tihtön»
findet, das soviel wie «ordnen», «herrichten», dann aber unter dem
Einfluß von lat. dictare diktieren) auch «schreiben», «schriftlich
abfassen», «darstellen» bedeutet. In mittelhochdeutscher Zeit treten und
das ist entscheidend die Bedeutungen «ersinnen», «ausdenken», aber
auch «lügen» dazu. Ein «tihtaere» ist dann also jemand, der in einem
«getihte» eine frei erfundene Welt darstellt. In einer Wendung wie «Dichtest

du wieder etwas zusammen?» ist noch etwas von dieser mittelhochdeutschen

Bedeutungsnuance in unserer Alltagssprache erhalten geblieben.

Die etymologischen Wurzeln des Wortes «Dichtung», nach denen
wir eben gefragt haben, liefern uns bereits eine erste Erkenntnis: In
literarischen Texten handelt es sich offenbar um eine Welt, die nicht aus der
Realität stammt, sondern bewußt «gemacht», d. h. bloß fiktional vorhanden

ist. Daher sprechen wir gemeinhin von fiktionalen Texten und
stellen sie den sogenannten faktischen Texten die eben «Tatsachen»
wiedergeben, gegenüber.
10



Doch diese Unterscheidung genügt keineswegs. Wäre mit ihr alles über
das Wesen literarischer Texte gesagt, dann wäre strenggenommen jede
Lüge Dichtung, nur weil sie fiktional, eben Nichtwahrheit ist. Es müssen
also noch andere Unterscheidungskriterien dazukommen, wollen wir uns
ein Bild von dem machen, was «Dichtung» wirklich meint. Werden wir
ganz konkret, und stellen wir uns die folgende AlltagsSituation vor:

Da kommt ein gutgekleideter Herr an den Bankschalter und ersucht um einen
Baukredit von 700000 Franken, weil er, wie er vorgibt, ein Haus bauen
möchte, für das ein Kostenvoranschlag von 1050000 Franken bestehe. Die
fehlenden 350000 Franken besitze er als Eigenkapital. Zudem betrage sein
monatliches Einkommen flotte 9000 Franken, da er eben Vizedirektor der
Firma X geworden sei.

Fragen wir uns, wie die Bank auf dieses Ersuchen reagieren wird. Sie
wird den verlangten Kredit sicher nicht einfach auszahlen, sondern
zunächst einmal überprüfen, ob die Angaben des «gutgekleideten Herrn»
überhaupt stimmen. Sie wird also Baupläne einfordern, den Kostenvoranschlag

unter die Lupe nehmen usw. Ergibt sich dabei, daß die vom
Gesuchsteller gemachten Angaben stimmen, so steht der Gewährung
eines Baukredits nichts im Wege. Zeigt es sich hingegen, daß die Angaben

falsch sind, dann ist es nicht nur mit der Kreditgewährung vorbei,
sondern dann muß der Gesuchsteller unter Umständen sogar mit einer
Strafanzeige wegen Betrugs rechnen.
Übersetzen wir dieses Alltagsbeispiel in die Sprache der Textlinguistik:
Der «gutgekleidete Herr» hat im Zusammenhang mit seinem Kreditgesuch

Angaben über seine Vermögens- und Einkommensverhältnisse
gemacht, von denen er wissen muß, daß sie jederzeit überprüft werden
können. Stimmen diese Angaben, dann handelt es sich linguistisch
gesprochen um einen faktischen Text. Stimmen sie nicht, so haben
wir schlicht und einfach eine Lüge, eine Variante der Fiktion nämlich,
vor uns. Beide Male aber und darauf kommt es nun an läßt es sich
nicht von einem literarischen Text, von Dichtung sprechen. Warum
nicht?
Der Grund dafür ist einfach: In beiden Fällen nimmt der Sprecher, also
der Gesuchsteller, für sich in Anspruch, daß seine Aussagen wahr sind,
d.h. den tatsächlichen Verhältnissen entsprechen. Es gehört ja zum Wesen

der Lüge, daß sie so tut, als ob sie die lautere Wahrheit sei. Dazu
gehört ein zweites: Eine Aussage, die den Anspruch aufWahrheit erhebt,
zieht, weil sie dem Hörer mehr oder weniger versteckt Handlungsanweisungen

gibt, stets Sanktionen nach sich. Was heißt das nun?
Bleiben wir bei unserem Beispiel: Wenn der «gutgekleidete Herr» am
Bankschalter bestimmte (von Rechts wegen wichtige) Angaben macht,
so fordert er damit den Bankbeamten unausgesprochen auf, diese zu
überprüfen. Er gibt dem Beamten also (auch wenn er das vielleicht an

11



sich nicht möchte) eine Handlungsanweisung. Aus dieser Handlungsanweisung

ergeben sich jetzt die Sanktionen: Stimmen die Angaben, so
erhält der Herr den Kredit; stimmen sie nicht, dann muß er mit negativen
Folgen rechnen. Wir stehen hier wieder linguistisch gesprochen
innerhalb einer bestimmten Kommunikationssituation, die wir als
pragmatische Kommunikationssituation bezeichnen wollen. Dabei versteht
man unter «Pragmatik» (von gr. pragma Handlung) jene Disziplin
(der Linguistik), die die Sprache als Form sozialen Handelns, als Interaktion

zwischen Kommunikationspartnern in konkreten Kommunikationssituationen

untersucht.
Wenn wir nun (immer linguistisch ausgedrückt) sogenannte Alltagstexte
als «pragmatische Kommunikationssituationen» benannt haben, so müssen

wir bei literarischen Texten folgerichtig von nichtpragmatischen
Kommunikationssituationen sprechen. Wir erhalten dann folgende
Gegenüberstellung:

pragmatische
Kommunikationssituationen

Handlungsanweisungen/
Sanktionen

i
faktische Texte
fiktionale Texte

nichtpragmatische
Kommunikationssituationen

keine Handlungsanweisungen/
keine Sanktionen

i
nur fiktionale Texte

Sie ersehen aus dem Schema sofort, worauf es in literarischen Texten
ankommt: darauf nämlich, daß sie keinen Faktizitätsanspruch erheben,
daß sie dem Leser dementsprechend keine Handlungsanweisungen
geben und ihr Inhalt somit auch nicht sanktioniert werden kann. Niemand
wird also hingehen und überprüfen, ob es die Taugenichtsfigur, wie sie
Eichendorff in der gleichnamigen Erzählung gezeichnet hat, historisch-
biografisch wirklich gab. Auf alle Fälle wird keiner die künstlerische
Qualität der Geschichte an einem solchen Faktum messen. Umgekehrt
erwartet auch der Eichendorffsche Erzähler von uns als Leser nicht, daß
wir, unsere Alltagspflichten vergessend, aufbrechen und in «Gottes
weite Welt» ziehen. Er hätte auch keine Sanktionsmöglichkeiten, d. h.
keine Möglichkeiten, seine «Forderungen» dem Leser gegenüber
durchzusetzen.

Der Unterschied zwischen pragmatischen und nichtpragmatischen Texten

(wie wir nun vereinfachend sagen können) läßt sich noch anders
formulieren: Pragmatische Texte sind Texte, die auf ein außerhalb von
ihnen liegendes Ziel hin angelegt sind. So ist es das Ziel eines Lehrbuchs
12



für Biologie, daß die in ihm enthaltenen Angaben, die eben den Anspruch
auf Faktizität erheben, vom Schüler oder Studenten gelernt werden.
Anders bei einem nichtpragmatischen Text: Hier gibt es (sieht man
einmal von den sekundären Möglichkeiten ab, etwa Gedichte auswendig
lernen zu lassen) kein solches äußeres Ziel. In nichtpragmatischen Texten

verweist die Botschaft gleichsam auf sich selbst. Was das konkret
heißt, und welche Folgen sich daraus sprachlich ergeben, wird nun zu
zeigen sein.
Doch halten wir zunächst für einen Augenblick inne. Wir unterschieden
zwischen pragmatischen und nichtpragmatischen Texten, und dies in
der Absicht, Dichtungen als nichtpragmatische Texte zu situieren. Aber
stimmt das? Sind nichtpragmatische und literarische Texte wirklich ein
und dasselbe? Die Antwort lautet: Nein. Die Begründung dafür ist
zunächst wieder relativ einfach. Wäre jede nichtpragmatische
Kommunikationssituation schon eine Dichtung, dann müßten z. B. auch die Alltagswitze,

die sicherlich keine pragmatische Sprachfunktion besitzen, dichterische

Texte sein, dann dürften sich alle Witzeerzähler als Dichter fühlen.
Aber eben: so einfach ist es nicht. Wir haben also weiter zu fragen,
inwiefern wir den Begriff «pragmatische Kommunikation» einengen
müssen, wenn wir wirklich von «Dichtung» sprechen wollen.
Verwenden wir dazu zwei Beispiele. Beim ersten handelt es sich um
einen Flüsterwitz aus dem Dritten Reich:

Welches ist das kleinste deutsche Konzentrationslager? Neudeck. Es hat nur
einen Gefangenen: Paul von Hindenburg.

Dieser politische Witz ist zunächst einmal durch seine nichtpragmatische
Kommunikationssituation bestimmt: Jedermann weiß, daß es sich bei
Neudeck, dem Gut Hindenburgs in Ostpreußen, nicht um ein faktisches
Konzentrationslager gehandelt hat. Niemand aber nimmt es dem (anonymen)

Autor des Witzes übel, wenn er in «Neudeck» die Fiktion eines
KZ erstehen läßt, ist doch allgemein bekannt, wie sehr Hindenburg, vor
allem in seinen letzten Lebensmonaten, von den Nationalsozialisten
abhängig war. Und hier liegt genau der springende Punkt: Beim Witz
handelt es sich um eine Textsorte, der zwar keine pragmatische
Sprachfunktion zukommt, die sich aber immer noch an bestimmten «äußeren»
Fakten orientieren muß. Deshalb nur wirkt er auch lustig.
Anders der eigentlich literarische Text, wie das folgende Textbeispiel
aus Günter Grass' Roman «Die Blechtrommel» zu zeigen vermag:

Ich erblickte das Licht dieser Welt in Gestalt zweier Sechzig-Watt-Glühbirnen.
Noch heute kommt mir deshalb der Bibeltext «Es werde Licht und es ward
Licht» - wie der gelungenste Werbeslogan der Firma Osram vor. Bis auf den
obligaten Dammriß verlief meine Geburt glatt. Mühelos befreite ich mich
aus der von Müttern, Embryonen und Hebammen gleichviel geschätzten
Kopflage.

13



Hier ist nicht nur jeder Anspruch auf Faktizität aufgehoben (es handelt
sich um ein fiktionales Ich, also um das Ich einer erfundenen Figur),
sondern der Wirklichkeitsbezug bewußt verfremdet. Wer von einem Ich
spricht, das «in Gestalt zweier Sechzig-Watt-Glühbirnen» das Licht der
Welt erblickt, lügt nicht einfach; er signalisiert dem Leser vielmehr, daß
er unserer realen Welt eine Art Gegenwelt entgegenstellen will, die in
einem andern, tieferen Sinne «wahr» ist. Genau dies ist mit dem Begriff
«verfremden» in einem allgemeinliterarischen Sinne nämlich gemeint.
«Verfremdung» als ein genuin literarischer Vorgang meint damit ein
Zweifaches: Aufbau einer vom Faktischen losgelösten Welt, die nur auf
sich selbst und damit vor allem auf den Zeichencharakter der Sprache
(von dem diese Welt lebt) verweist. Man nennt dies in der Literaturwissenschaft

die autoreferentielle Funktion der Dichtung. Mit ihr hängt
eine zweite Funktion zusammen, die im Grass-Text, etwa im Satz «Es
werde Licht, und es ward Licht», ebenfalls sichtbar wird. Es handelt
sich um die poetische Funktion der Dichtung, darum nämlich, daß die
sprachlichen Zeichen nicht auf äußere (pragmatische) Bedeutungsobjekte,

sondern auf neue Sprachebenen, die im Text selber angelegt sind,
verweisen. So verweist der genannte Satz, indem er sich als Genesiszitat
zu erkennen gibt, auf seine unmittelbare Motivfunktion, die Grass'
Verfremdung des traditionellen Entwicklungsromans (wo man vom «Dunkeln»

ins «Helle» schreitet) bereits andeutet. Damit sind wir, wie schon
gesagt, auf einer neuen Sprachebene des Textes, auf die wir in einem
späteren Beitrag näher eingehen müssen.
Literarische Texte lassen sich nun abschließend als Texte definieren,
die durch eine nichtpragmatische, eine autoreferentielle und eine poetische

Sprachfunktion bestimmt sind.

Die Muße, ein veraltender Begriff
Von Dr. Renate Bebermeyer

Der Mensch altert, wenn er nicht jung stirbt, und stirbt im Alter. Bei
den Wörtern ist dies anders: Dieses Lebensgesetz gilt nur für einen Teil
von ihnen und läuft auch da auf unterschiedliche Weise ab. Es gibt
Wörter, die wie Einzeller unsterblich erscheinen, solche, die lange Zeiten
überdauern, andere, die schneller veralten, und wieder andere, die
aussterben. Gegenwärtig gibt es eine ausgesprochene «Kindersterblichkeit»:

Neuwörter sterben schon im «Säuglingsalter». Der sprachliche
Alterungsprozeß wird von Zufall und Sprachmode gelenkt und gesteuert
und vom Wandel der menschlichen Werte und von Vorstellungen diktiert.
14


	Dichtung, was ist das eigentlich?

