
Zeitschrift: Sprachspiegel : Zweimonatsschrift

Herausgeber: Schweizerischer Verein für die deutsche Sprache

Band: 44 (1988)

Heft: 4

Artikel: Diutisk - dütsch - deutsch . 1200 Jahre deutsche Sprache im Spiegel
ihrer Eigenbezeichnung (Fortsetzung)

Autor: Sonderegger, Stefan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-421518

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-421518
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Diutisk dütsch deutsch

1200 Jahre deutsche Sprache im Spiegel ihrer Eigenbezeichnung

Von Professor Dr. Dr. h. c. Stefan Sonderegger (Fortsetzung)

II Deutsch als sprachliche Bewußtseinsgröße

Wir wollen uns nun im folgenden den Jahrhundertleistungen
deutscher Sprache im Spiegel des volkssprachlichen Sprachbewußtseins

zuwenden, sozusagen in einer Jahrtausendschau dessen,

was die Besinnung auf die Sprache der Väter, auf die lingua
patria oder propria seit karolingischer Zeit, auf die seit dem

Spätmittelalter als Muttersprache bezeichnete eigene Sprachform

an sprachgeschichtlichen Ergebnissen dieser besonderen
Bewußtseinshaltung hervorgebracht hat.
Im 8. Jahrhundert beginnt die schriftliche Uberlieferung in
deutscher Sprache soweit nicht wenige als früh- oder vordeutsch
zu bezeichnende Runeninschriften des 6. und frühen 7. Jahrhunderts

vorliegen und diese schriftliche Überlieferung
erfüllt sich quantitativ zunächst in den beiden Grundströmen
Namen und Glossen auf Jahrhunderte hinaus. Doch gegen Ende
des 8. Jahrhunderts, nicht viel später, als der erste Beleg 788 für
die deutsche Sprache als theodisca lingua erscheint, wird das

erste deutsche Buch, der lateinisch-deutsche Abrogans, ein
gewaltiges lateinisch-althochdeutsches alphabetisch angeordnetes
Synonymenwörterbuch mit vielen, auch biblischen Wörtern
niedergeschrieben die älteste Sanktgaller Handschrift unter zwei
weiteren des frühen 9. Jahrhunderts kurz vor 800 irgendwo im
Südwesten des deutschen Sprachgebietes entstanden, auf deren
drei letzten Blättern um das älteste sogenannte Sanktgaller
Paternoster und Kredo in alemannisch-althochdeutscher Sprache
bereichert. Kein Zufall, daß das älteste deutsche Buch, das wir
kennen, ein Wörterbuch darstellt: galt es doch, die für das Deutsche

neu zu gewinnende Schriftlichkeit und Verschriftung in
Anlehnung an das Vorbild der lingua franca Latein zu erreichen.
Die Sprachbezeichnung Deutsch kommt in diesem pro
Handschrift über 3000 Wörter und insgesamt gegen 15 000 Belege
umfassenden Sprachkorpus nicht vor aber deutsche Sprache ist
hier erstmals umfassend schriftlich festgehalten.
Breiter entfaltet sich Volkssprachlich-Deutsches im 9. Jahrhundert,

wo wir ganz verschiedene klösterliche Aufzeichnungen si-
tuieren können, unter denen die Niederschrift des einzigen
altgermanischen Heldenliedes in deutscher Sprache, des
Hildebrandsliedes in althochdeutscher, teilweise nicht fehlerfrei ins

102



Altsächsische umgesetzter Sprachform aus dem Kloster Fulda,
die erste größere Bibelübersetzung in der ebenfalls in Fulda
entstandenen Evangelienharmonie nach der lateinischen Fassung
des frühchristlichen Syrers Tatian und Otfrid von Weißenburgs
dichterische Evangelienharmonie in früher Endreimtechnik
herausragen. Zumal mit Otfrids Evangelienwerk ist das erste
rein deutsche Buch aus fränkischem Sprachbewußtsein wie aus
dem Wettstreit mit den dichterischen Epen der Antike heraus
geschaffen worden: und sie spiegelt sich in der lateinischen
Überschrift zum ersten Gesang des ersten von fünf Büchern Cur
scriptor hunc librum theodisce dictaverit (Warum der Verfasser

dieses Buch auf deutsch gedichtet hat") ebenso wie in der
althochdeutschen rhetorischen Frage I, 1, 33 f.:

Uuänana sulun Fräncon einon that biuuänkon,
ni si in frenkisgon biginnen, sie gotes lob singen?
(Warum sollen denn die Franken allein darin nun wanken,
daß sie auf fränkisch nicht beginnen, Gottes Lob zu singen?")

Dies wird wiederum mehrfach positiv abgewandelt, wie zum
Beispiel im folgenden Vers (I, 113 ff.):

Nu uuill ih scriban unser heil, euangeliono deil,
so uuir nu hiar bigunnun, in frenkisga zungun
(Nun will ich schreiben zu unserem Heile der Evangelien ihre Teile,
wie es nun hier durch uns entsprungen in fränkischer Zungen.")

Dem 10. Jahrhundert ist mit dem kleinen liturgischen Petruslied

das älteste deutsche Kirchenlied zuzuordnen, das dreimal
mit den zwei refrainartigen Langzeilen in Form der Bitte an den
heiligen Kirchengründer endet:

Pittemes den gotes trut alla samant uparlut
daz er uns firtanen giuuerdo ginaden.
(Bitten wir den Gottvertrauten allesamt deutlich und laut,
daß er uns Verlorenen gnädig helfe zu Erkorenen.")

Damit hat sich Volkssprache schon in Kirche und volksliedhafter
Kirchenliedtradition eingefunden ein nicht unwichtiges Zeugnis

für die reale Volkssprachlichkeit des Althochdeutschen, die
man neben dessen Lateinverhaftung immer wieder unterstreichen

muß.
Das späte 10. und frühe 11. Jahrhundert, also die Zeit um die
Jahrtausendwende, steht im Zeichen Notkers des Deutschen,
Labeo oder auch zeitgenössisch schon Teutonicus genannt, wegen

seiner schon von den Zeitgenossen unter ihnen Gisela von
Schwaben, Imperatrix, Gemahlin König Konrads II. bewunderten

Ubersetzungsleistung aus dem Lateinischen ins Althoch-

103



deutsche, das er nach eigenen Prinzipien phonetisch erstmals
genau und grammatisch durchgebildet verschriftet hat, nicht
ohne gleichzeitig zu hoher stilistischer Gestaltung in der
Volkssprache zu gelangen. Spätalthochdeutsche Übersetzungskunst
vor ciceronianischem Hintergrund darf man Notkers Verfahren
nennen, das er als größter Übersetzer des deutschen Frühmittelalters

im Bereich der erstmals in Angriff genommenen Septem
artes liberales sowie des erstmals vollständig bewältigten
gesamten Psalters rhetorisch, philosophisch und theologisch-inter-
pretatorisch verwirklicht hat. Wenn es ihm auch in erster Linie
um das Verständnis des Lateins der Grundtexte über das
Medium der Volkssprache ging, so hat Notker der Deutsche für seine

Muttersprache durch sein Übersetzen aus dem Lateinischen
doch Ähnliches geleistet wie Cicero für das Lateinische am Vorbild

des Griechischen; und eine deutschsprachige Cicero-Rezeption

beginnt übrigens gerade und ausdrücklich mit Notker von
St. Gallen, der außerdem den besonderen Typus eines
lateinischalthochdeutschen Textbuches geschaffen hat, da sich in seinen
Werken Lateinisch und Deutsch Satz für Satz von Grundsprache

zu Zielsprache folgen und so auch handschriftlich in eigenen
Büchern vermittelt sind.
Im 12. Jahrhundert dann ist ein Ausgreifen dichterischer
deutscher Sprache nach verschiedenen Richtungen hin festzustellen,
und es ist nicht übertrieben zu sagen, daß sich nun seit
frühmittelhochdeutscher Zeit bewährt hat, was die vorausliegende Epoche

des Althochdeutschen nach Wortschatz, Übersetzung und
stilistischer Differenzierung bis hin zur Reimtechnik aufgebaut
hatte: geistliche Dichtung, zumal Bibeldichtung tritt neben den
westromanisch ausgerichteten Minnesang, historisches Versepos
wie beispielsweise die bairische Kaiserchronik neben frühhöfische

Epik. Die Zeugnisse über die deutsche Sprache dieser Zeit
sind denn auch recht verschieden. Der unbekannte Verfasser des

mittelhochdeutschen Pilatusgedichtes um 1180 formuliert:

Man sagit von dütscher zungen / siu si unbetwungen (ungebändigt") /
ze vögene herte (schwer zu fügen")

Dann empfiehlt er, sie wie Stahl auf dem Amboß zu schlagen,
und trotzdem erklärt der Dichter noch fast resignierend: si ist
mir noch al ze laz (träge"). Andererseits kann Gottfried von
Straßburg in seinem dem Tristan eingefügten Dichterkatalog um
1210 bereits die sprachliche Meisterschaft der ihm unmittelbar
vorangehenden Persönlichkeiten vor und nach 1200 herausstreichen,

besonders Heinrichs von Veldeke, von dem er ehrenvoll
sagt:

104



er inpfete daz erste ris / in tiutscher zungen:
dä von sit este ersprungen / von den die bluomen kämen
(Er pflanzte das erste Reis [im Sinne von Schößling] in deutscher
Sprache: daraus entsprangen seither Äste, aus denen Blüten
erwuchsen.")

So stehen wir dann im 13. Jahrhundert vor der ersten großen
Blütezeit deutscher Sprache vor allem in der höfischen Dichtung
der Stauferzeit, die bis über die Jahrhundertmitte reicht.
Gattungsmäßig treten neben die drei großen höfischen Epiker und
Lyriker Hartmann von Aue, Wolfram von Eschenbach und Walther

von der Vogelweide die Formen des anonymen Heldenepos
germanischer Stofflichkeit vor allem Nibelungenlied und
Kudrun zeitlich folgen ihnen die sogenannten späthöfischen
Epigonen, unter ihnen immerhin so bedeutende Dichter wie der
Stricker, Rudolf von Ems und Konrad von Würzburg, deren
eigenständiges Dichtertum neuerdings immer stärker bewußt
wird. Was die Sprachgeltung des Deutschen betrifft, verbreitet
sich diese gerade in diesem 13. Jahrhundert durch die Urkundensprache

und die volkssprachlichen Rechtsbücher (Sachsenspiegel,

Deutschenspiegel, Schwabenspiegel) ganz gewaltig, während

literarisch bisher nur dem Latein vorbehaltene weitere
Gattungen sich erstmals der Volkssprache öffnen: das mittelalterliche

Drama (im Osterspiel von Muri zum Beispiel oder im Sanktgaller

Spiel von der Kindheit Jesu), Fabeln und Lehrdichtung,
Geschichtsschreibung in Prosa. So konnte am Ende dieses
Jahrhunderts dem man im 18. und 19. Jahrhundert nach den Ho-
henstaufern den Namen schwäbisches Zeitalter" gegeben hatte

¦ Hugo von Trimberg in seiner Morallehre Der Renner" um
1300 zum Verhältnis des nun stärker eingeschränkten Lateins
im Vergleich zur deutschen Volkssprache sagen (Vs. 22343):

Tiutsch hät wite hovestat / Latin an smalem fletze stät
als ein wol geziertiu maget.
(Deutsch hat einen weiten Bezirk, / Latein steht auf schmaler Diele
wie eine hübsch aufgeputzte Jungfrau.")

Das 14. Jahrhundert hat man schon das Jahrhundert der Laienbibel

genannt, weil sich im Spätmittelalter nun über die ältere
Bibeldichtung und vor allem über Psalter-, gelegentlich auch
über Evangelien- und Epistelübersetzung endlich der Weg zu
einer deutschsprachigen Vollbibel öffnet, die wir für das 14.

Jahrhundert mehrfach nachweisen können. Auch der erste deutsche

Privatbrief einer Elisabeth von Baierbrunn ist dieser Zeit
um 1305 zuzuweisen, wie sich auch das deutschsprachige

Fachschrifttum entscheidend verbreitert. Als Typus einer
einzellandschaftlich besonders intensiven Sprachkultur darf die

105



Deutschordensliteratur in West- und Ostpreußen dieses
Jahrhunderts bezeichnet werden auch ihr Anliegen ist vorzugsweise

Bibeldichtung und Bibelübersetzung in einer Frühform
ostmitteldeutscher Schriftsprachlichkeit", während die
Ordensurkunden teils mittelniederdeutsch, teils hochdeutsch abgefaßt
sind.
Das 15. Jahrhundert brachte seit 1460 auch für die deutsche
Sprache die neue Errungenschaft des Buchdrucks mittels beweglicher

Lettern, was im Hinblick auf Sprachverbreitung ein neues
Zeitalter eröffnet hat; und schon in der Frühzeit des
Buchdrucks darf man im Vergleich zur vorausgehenden mittelalterlichen

wie noch gleichzeitigen frühneuzeitlichen Handschriftenherstellung

und -Verbreitung von einem neuen Massenmedium
sprechen, wenn es sich auch vorerst nur in verhältnismäßig kleinen

Auflagen, vielen Einblattdrucken und Flugschriften etablierte.

Kein Jahrhundert zeigt wie das 15. Jahrhundert ein so enges
Ineinandergreifen auslaufender Handschriftentradition und
neuer Buchdruckerkunst, die sich auf deutsch vor allem in
Bibeldrucken (erste deutsche gedruckte Vollbibel seit der Straßburger
Mentel-Bibel von 1466), Unterhaltungsliteratur, Volksbüchern
und Übersetzungen aus dem Lateinischen, Französischen und
Italienischen erfüllt hat. Mit dem Buchdruck wurde die Sprache
ökonomisch auswertbar: Bücher ließen sich von Anfang an
verkaufen, während Handschriften in der Regel nur in besonderem

Auftrag gegen Geld hergestellt beziehungsweise
abgeschrieben wurden. So legten schon die ersten deutschen
Buchdrucker in den letzten Jahren des 15. Jahrhunderts ihre katalogartigen

Bücherzettel als Angebot für Adel und städtisches
Bürgertum auf.
Im 16. Jahrhundert ist im Gefolge von Reformation und schulisch
ausgerichtetem, philologisch begründetem Humanismus ein
eminent beschleunigter Verdeutschungsprozeß festzustellen, der
ohne das neue Massenmedium des Buchdrucks aus dem
vorangegangenen Jahrhundert nicht denkbar ist. Zunächst darf seit
Luther und den weiteren oft auf weite Strecken mindestens
teilweise auf ihm beruhenden Bibelübersetzungen (neben Luther
1522 34 u. a. die Bibelübersetzung der Zürcher Prädikanten
1524 ff. mit erster Vollbibel noch vor Luther seit 1530; die
katholischen Korrekturbibeln von Hieronymus Emser, NT 1527;
Johannes Dietenberger, Vollbibel 1534; Johann Eck, Vollbibel
1537) neben den vielen Katechismen und liturgischen
Verdeutschungen (unter ihnen Luthers Deutsche Messe von 1526)

geradezu von einer Biblisierung der deutschen Sprache gesprochen

werden, die im übrigen bis in den Pietismus des 18.

Jahrhunderts reicht. Die Bibel und weitere liturgisch-katechetische

106



Literatur wird zum wichtigsten und auch am stärksten verbreiteten

Sprachkorpus des Deutschen. Sogar die seit rund 1530
aufkommende deutsche Grammatik zunächst als Lesekunst,
Orthografie, später umfassender als Sprachlehre orientiert sich
geradezu normativ an der deutschen Bibel nach Luther. Die
Biblia deutsch bleibt bis in die Barockzeit hinein sprachliche
Richtschnur; und daß es durch Luther und die Reformation
überhaupt nicht zu einer konfessionellen Spaltung der deutschen
Sprache gekommen ist, beruht weitgehend darauf, daß sich
Luthers Übersetzung in Wortwahl und Stilistik nicht in dogmatischer

Hinsicht freilich über die Grenzen seines reformatorischen

Bekenntnisses durchzusetzen vermochte. Keine der
deutschen Bibelübersetzungen seit Luther der zeitgenössischen
wie. der späteren haben sich seiner direkten oder indirekten
Wirkung entziehen können, was sogar im 20. Jahrhundert noch
durch die beiden jüdischen Übersetzer Martin Buber und Franz
Rosenzweig (AT unter dem Titel Die Schrift, 192638, 2. Auflage

1954 1961 von Buber allein) ausdrücklich bestätigt worden

ist. Dies hat Luther selbst gefühlt; seine Übersetzungshaltung

ist, wie er selbst sagt, vom Bewußtsein geprägt, er könne
deutsch, seine Übersetzung sei die erste richtige deutsche und
verständliche, was dolmetschen für kunst / mühe und arbeit
sey / das hab ich wol erfaren Wer mein dolmetschen nicht
wil / der las es anstehen / Sols gemeistert werden / so wil ichs
selber thun." Auch die deutschen Humanisten ziehen da mit. Ihre
Übersetzungen, zumal der römischen Geschichtsschreiber oder
italienischer Renaissanceliteratur, vertiefen das seit dem 15.

Jahrhundert ohnehin erweiterte weltliche Übersetzungsspektrum,

während der Sprachwechsel vom Lateinischen zum Deutschen

auch sonst Briefverkehr und Literaturschaffen zu bereichern

beginnt. All dies läßt sich mit Ulrich Huttens Anrueffung
an die Teütschen (aus der Clag und vormanung)" von 1520
zusammenfassend ausdrücken:

Latein ich vor geschriben hab,
das was eim yeden nit bekandt: / Yetz schrey ich an das vatterlandt,
Teütsch nation in irer sprach, / zu bringen dißen dingen räch.

Nach der Biblisierung der deutschen Sprache im 16. Jahrhundert
darf im Barockzeitalter des 17. Jahrhunderts von ihrer Heroisierung

gesprochen werden: teutsche Haubt- und Heldensprache
wird sie in den großen typologisch-grammatisch-lexikografi-
schen Werken etwa eines Justus Georg Schottelius genannt
(Ausführliche Arbeit Von der Teütschen HaubtSprache, 1663), der
ihr besondere Lobreden zukommen läßt, oder eines Kaspar .Stie¬

ler von 1691, wo ihr Stammbaum und Fortwachs nach uralter

107



Herkunft sowie morphologischer Erneuerungsmöglichkeit nach
Wortwurzeln dargestellt wird. Daneben erhebt Wolfgang Ratke
oder Ratichius 1612 erstmals das Postulat nach einer deutschen
Unterrichtssprache in den Schulen, während Martin Opitz 1624
als Buch deutscher Poeterey die erste deutsch geschriebene Lehre

von den Dichtungsgattungen vorlegt. Selbst der Philosoph
Gottfried Wilhelm Leibniz hat sich um die Wende zum 18.
Jahrhundert mehr programmatisch allerdings, aber eindrücklich
mahnend mit der Förderung des Deutschen, dessen Sprachpflege
und mit dem Gedanken eines großen deutschen Wörterbuches
befaßt, was nicht ohne Nachwirkung für das spätere 18.
Jahrhundert blieb.
Zwei Stichworte sollen für das ebenso aufklärerisch-fortschrittliche

wie dem entwicklungsgeschichtlichen Denken verhaftete
18. Jahrhundert stehen, was Leistung für das Deutsche und
Besinnung auf diese Muttersprache betrifft: die endlich einigermaßen

abgeschlossene wie bewußt getätigte Normierung einer
allgemeinen deutschen Buch- und Schriftsprache, auch im
amtlichen Gebrauch, im gesamten deutschen Sprachgebiet sowie die
Historisierung nach Lebensaltern der Sprache um mit Johann
Gottfried Herder zu sprechen oder nach Zeitpunkten im Sinne

geschichtlicher Sprachstufen, um Worte Johann Jacob
Bodmers und anderer aufzunehmen. Normierung wurde als aktuelle
Aufgabe verstanden, und sie verbürgte den Geltungsbereich, ja
das Prestige der deutschen Sprache gerade im Vergleich mit den
längst besser normierten Nachbarn Französisch oder Italienisch,
Historisierung war ein neuer Erkenntnisvorgang und ließ erst
die geschichtliche Tiefe, ja den literarisch-volkskundlichen Wert
der Muttersprache in ihrem tausendjährigen Kontinuum begreifen.

Beiden Vorgängen sind große Werke des 18. Jahrhunderts
zu verdanken: der Normierung auf lange hin abschließende
Grammatiken und Wörterbücher von Gottsched bis Adelung,
der Historisierung herrliche Sammelwerke wie Johannes Schilters

Thesaurus antiquitatum Teutonicarum" (1726 28) oder
Johann Jacob Bodmers Sammlung von Minnesingern aus dem
schwäbischen Zeitpuncte" (1758 59, Vorläufer als Proben schon
1748), um nur einiges aus reicher Fülle zu nennen, an die selbst
die wissenschaftlichere und philologisch anspruchsvollere
Grimm-Zeit des frühen 19. Jahrhunderts noch anschließen
konnte.
Von einer deutschen Bewegung für die Zeit von der Mitte des
18. Jahrhunderts bis zur Mitte des 19. Jahrhunderts zu sprechen,
wie dies Wilhelm Dilthey als Kulturphilosoph und Hermann
Nohl als Pädagoge tun um damit die freilich feststellbare
Kulmination deutschkundlicher Studien wie die Entfaltung deutsch-

108



sprachiger Literatur- und Geistesgeschichte seit Klopstock und
Herder bis in Romantik und Gelehrten tum des 19. Jahrhunderts
epochal zu erfassen scheint uns problematisch. Denn ähnliche
Bestrebungen ergeben sich überblickt man die Gesamtgeschichte

von Wert und Begriff Deutsch, von deutscher Sprachbildung

und Sprachbesinnung bereits für den Humanismus
des 16. Jahrhunderts, für die zunehmende Bibelverdeutschung
seit der Reformationszeit, für die Barockzeit mit ihren
Sprachgesellschaften, mindestens programmatisch auch für Martin
Opitz und Leibniz, selbst für manche Vertreter der Aufklärung,
um nur einiges aus dem großen Kontinuum der Bemühungen um
Geltung und Verfeinerung deutscher Muttersprache aufleuchten
zu lassen. Auch läßt sich die Hochblüte deutscher Sprach- und
Literaturentfaltung zwischen 1750 und 1850 nicht allein mit dem
im übrigen durch den viel engeren Nationalismus des Deutschen
Reiches zwischen 1870 und 1945 belasteten Ausdruck Deutsche
Bewegung" erfassen. (Schluß folgt)

Binnenwanderung über die Sprachgrenzen

Nicht nur Tiere, auch Menschen können Gegenstand der
Verhaltensforschung sein. Anstelle von Beobachtung und Experiment

treten dann Statistiken und Befragungen. Vorbehalte sind
freilich angebracht: Die Fragestellung kann zu sachwidriger
Beeinflussung ausarten und die Erfragbarkeit des Verhaltens findet
ihre Grenze an der Tatsache, daß menschliches Tun und Lassen
vom Unbewußten und Unterbewußten gesteuert wird.
Daß ein beachtlicher Bevölkerungsaustausch zwischen den
Sprachgebieten der Schweiz stattfindet, und zwar nicht nur in
der Nähe der Sprachgrenzen, ist bekannt. Das wirkliche Ausmaß

ist dagegen nur in groben Zügen aus den Volkszählungen
zu erschließen. Wenig Genaues weiß man über die Gründe der
Binnenwanderung und noch weniger über das unterschiedliche
Verhalten der Einwanderer" in ihrer neuen Umgebung. Kaum
zu erfassen ist wohl die Zahl derer, die zwar eine Veiiegung des
Wohnsitzes erwägen, aber keinen Wechsel des Sprachgebietes
in Kauf nehmen wollen.
Deutlichere Vorstellungen der die Sprachgrenzen überschreitenden

Binnenwanderung vermittelt nun, wie der Zeitschrift
Thema" (4/1987) zu entnehmen ist, eine Untersuchung, die an
der ETH Lausanne durchgeführt wurde. Sie stützt sich zur

109


	Diutisk - dütsch - deutsch . 1200 Jahre deutsche Sprache im Spiegel ihrer Eigenbezeichnung (Fortsetzung)

