
Zeitschrift: Sprachspiegel : Zweimonatsschrift

Herausgeber: Schweizerischer Verein für die deutsche Sprache

Band: 38 (1982)

Heft: 2

Artikel: Die Bibel und das Deutsch von heute

Autor: Schoch, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-421339

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-421339
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Bibel und das Deutsch von heute
Von Pfarrer Dr. Max Schock

Schon Luther hatte seine Bibelübersetzung mehrmals verbessert.
1545 erschien die Ausgabe letzter Hand, und diese blieb durch
die Jahrhunderte ziemlich fest. Die Orthografie wurde geändert.
Einige wenige Wörter wurden Ende des 19. Jahrhunderts
ausgewechselt, zum Beispiel ,Krebs' gegen Panzer' und Schnüre'
gegen Schwiegertöchter'; denn Bezeichnungen können veralten
und außer Gebrauch geraten. Nach dem Krieg kam ein neu
bearbeiteter Luther-Text heraus, 1956 für das Neue, 1964 für das
Alte Testament.
Diese Bibel bewahrte im ganzen und im einzelnen Luthers Wortwahl,

obschon sie grammatisch wegließ, was allzu weit vom
heutigen Gebrauch abliegt. Deshalb forderten viele eine tiefer
greifende Änderung. Man sollte nach dem Urtext neu
übersetzen, wo Luther für viele griechische Ausdrücke nur einen
einzigen brauchte wie zum Beispiel das Wort ,Lust'. Diese neue
Übertragung hat das Druckdatum 1975. Da wird zum Beispiel das
Licht nicht mehr unter den Scheffel', sondern unter den ,Eimer'
gestellt.
Gegen dieses Revisionstestament wurde protestiert, und man hat
deshalb da und dort etwas zurückgenommen. Darunter ist auch
der ,Eimer' zu nennen. Aber zahllose Wörter sind endgültig
ausgeschieden, weil sie als altertümlich gelten, so ,Landpfleger',
kundtun', .kundsein', ,loswerden', ,lossein', kräftig', ,köstlich',
,knechten', ,knechtisch', weitgehend auch ,Kleid'. Ganz
verschwunden sind Kindlein', Haufe', .Obrigkeit'. Das in den
Einleitungen zu den Gleichnissen so oft gebrauchte .gleich' das
Himmelreich ist gleich einem Kaufmann" ist fast immer
ersetzt worden. Wer sich darum interessiert, kann leicht in einer
neuen Konkordanz zur Luther-Bibel feststellen, welche Wörter
getilgt worden sind; denn dieses aufschlußreiche Verzeichnis
druckt die Sätze kursiv, die noch 1956 in der Bibel standen, aber
1975 ersetzt worden sind. Die Verluste sind sehr groß. Da sind
Wortblumen ausgereutet worden, um gängigen Nutzwörtern
Raum zu schaffen.
Die neue Übersetzung folgt Grundsätzen, die der Germanist
Prof. Dr. Fritz Tschirch vorgestellt und durchgesetzt hat. Es solle
ein lebensfremdes Sonn- und Feiertagsdeutsch vermieden werden.

Das lebendige Deutsch unserer Tage stelle reichere
Ausdrucksmöglichkeiten bereit, als sie Luther zu Gebote gestanden
hätten. Es sei klarer gegliedert und eigne sich besser für den
Ausdruck verwickelter gedanklicher Bezüge.

37



Er erwähnt den Gebrauch der Erzählzeiten und meint, daß diese
durchgehend konsequent angewandt werden müßten. Luther
übersetzte nämlich textgetreu das griechische Präsens mit der
deutschen Gegenwartsform, den griechischen Aorist mit den
deutschen Vergangenheitsformen Perfekt oder Imperfekt. Man
verfolge den aufregenden Wechsel der Zeitformen beispielsweise
in der Erzählung von Joh. 20, wie Maria Magdalena und die von
ihr herbeigerufenen Jünger das leere Grab entdecken. Durch
mehr als vier Jahrhunderte hindurch wurde Luthers Gebrauch
der Tempora beibehalten: An dem ersten Tage der Woche
kommt Maria Magdalena frühe, da es noch finster war, zum
Grabe und sieht, daß der Stein vom Grabe hinweg war. Da
läuft sie und kommt zu Simon Petrus und zu dem andern Jünger,
welchen Jesus liebhatte, und spricht zu ihnen: Sie haben den
Herrn weggenommen aus dem Grabe, und wir wissen nicht, wo
sie ihn hingelegt haben. Da ging Petrus und der andere Jünger
hinaus und kamen zum Grabe. Es liefen aber die zwei miteinander,

und der andere Jünger lief voraus, schneller als Petrus,
und kam zuerst zum Grabe, schaut hinein (Luther übersetzte
noch: kucket hinein") und sieht die leinenen Binden gelegt;
er ging aber nicht hinein."
Der für die Luther-Sprache typische Wechsel der Erzählzeiten
hat jetzt einer offenbar korrekteren Verwendung der Zeiten
weichen müssen. Die Zürcher Bibel, der man ebenso Genauigkeit
wie die Verwendung moderner Sprache nachrühmt, hat den
Zeitenwechsel so belassen, wie ihn der griechische Text bietet.
Ich habe viele moderne Übersetzungen der letzten Jahre
nachgeprüft und überall gefunden, daß der Wechsel von Präsens und
Imperfekt aufgegeben worden ist. Eine Ausnahme macht die
Übersetzung von Franz Sigge, der in einem Nachwort aber
betont, das Wort göttlicher Offenbarung verlange eine
Übertragung, die spachlich klar und philologisch treu dem griechischen

Urtext entspricht". Er bejaht daher in weitgehendem
Maße grammatische Angleichung und Treue bis zur gleichen
Wortstellung. Er bewahrt auch soweit wie möglich das
Satzgefüge. Die in der Vorkriegszeit verbreitete moderne
Übersetzung von F. Pfäfflin, die sich gewisse Freiheiten herausnimmt,

hat den Wechsel der Zeitformen beibehalten. Das läßt
vermuten, daß erst in den letzten zwanzig Jahren ein Verlust
der Biegsamkeit und Freiheit der deutschen Sprache eingetreten
ist. Und der Grund dürfte kein anderer sein als der, daß die
Bibel aufgehört hat, den Sprachgebrauch zu beeinflussen.
Eine andere Forderung nach sprachlicher Korrektheit verlangt
heute, daß im Nebensatz das Verb am Ende stehe. Wir haben
im Ohr, daß Luther Jesu Worte wie folgt wiedergibt: Was

38



ihr getan habt einem unter meinen geringsten Brüdern, das habt
ihr mir getan" (Mt. 25, 40). Wer mir nachfolgt, der wird nicht
wandeln in Finsternis, sondern wird das Licht des Lebens haben"
(Jh. 8, 12).
Die Satz;- und Wortstellung ergibt sich durch den Wunsch,
Gegensätze zu betonen, Luther hat vor allem gern das Wörtlein
,tun' durch Vorausstellung herausgehoben: Die den Willen tun
meines Vaters im Himmel. .", Wer diese meine Rede hört und
tut sie...", Was ihr getan habt einem unter diesen meinen
geringsten Brüdern, das habt ihr mir getan". Die heutigen
Übersetzer verzichten auf diese freie Stellung des Verbs. Doch stoße
ich zufällig auf einen Satz, indem sie die abweichende
Wortstellung beibehalten haben, nämlich Wenn ihr Glauben habt
nur so groß wie ein Senfkorn, .". Manchmal rettete sich doch
der alte Luther-Text und wich nicht der Ausdrucksweise von
heute. Übrigens kommen auch die neuen selbständigen
Übersetzungen und freien Übertragungen nicht darum herum, den
Vergleich wie ein Senfkorn" an das Satzende zu stellen. Es
stimmt eben nicht, daß es ein unumstößliches Gesetz gebe,
welches das Verb an den Schluß zwänge.
Das Neue Testament von 1975 macht den Leser in Mt. 16, 26 in
folgender Form mit der Bedeutung der Selbstaufopferung
bekannt: Was hilft es dem Menschen, wenn er die ganze Welt
gewinnt, aber dabei sein Leben einbüßt?" Luthers eigene
Übersetzung blieb all die Jahrhunderte durch von einem einprägsamen

Wechsel der Modi gekennzeichnet. Wie wunderbar zeigen
die Konjunktive die Unmöglichkeit, ja Nichtigkeit des Lebens
an, das nur sich selber sucht und dient: Was hülfe es dem
Menschen, wenn er die ganze Welt gewönne und nähme doch
Schaden an seiner Seele?"
Ja was kann es schon helfen, wenn man die Bibel ganz dem Ohr
oder Auge eines modernen Menschen anpaßt, dieser aber nicht
mehr gepackt und ergriffen wird, sondern ohne Anstoß und
daher unaufmerksam ihre Weisheit verpaßt? Es geht um den
geradezu affektiven Gehalt der Modi: Indikativ, Konjunktiv,
Optativ, Imperativ. Die Massenmedien unserer Zeit brauchen
an ihrer Stelle, wie Fritz Tschirch bemerkt, abtönende
Formwörter (doch, ja, nun, schon, auch, wohl, dagegen, so, wenigstens,

übrigens, immerhin). Sie erweitern die Nennformen der
Verben mit Hilfszeitwörtern (sollen, werden, mögen, wollen,
können). Der Konjunktiv ist eingeschrumpft, so daß fast nur
noch diese ihn zeigen. Was mag der Grund sein? Tschirch gibt
einen Hinweis: Der moderne Mensch sei ein Leser, der einen
Text eher sehe als höre. Tatsächlich; wer das Wort hauptsächlich
mit dem Auge statt mit dem Ohr wahrnimmt, den berührt die

39



Abwechslung nicht. Er bemerkt die Stimmung nicht, die durch
andere Vokale und Rhythmen zu ihm gelangen will. Er hat ein
desto größeres Bedürfnis, daß das Buchstabenbüd des Verbs, das
die Bedeutung trägt, unverändert dasselbe bleibe, und zieht
daher dem Konjunktiv das Hilfszeitwort vor, das den Infinitiv
ermöglicht. Die Schreibe verdrängt die Rede.
Die Kirche übt in der Predigt noch die althergebrachte
Mitteilung durch das hörbare, klangvolle Wort. Wer gut redet, spart
an Worten, aber biegt und formt sie plastisch mit den reichen
Beugeformen der Sprache. Das setzt freilich auch Hörer voraus,
welche die Feinheiten verstehen und genießen. Wem bliebe
verborgen, wie weit diese Fähigkeit heute sowohl denen fehlt,
die zum Hören gerufen sind, als auch jenen, die das Amt der
Rede haben?
Was wir verlieren, wenn wir den Konjunktiv einbüßen, macht
auch Lk. 18, 25 deutlich; die Stelle lautet jetzt so: Es ist leichter,
daß ein Kamel durch ein Nadelöhr kommt, als daß ein Reicher
in das Reich Gottes kommt." Das Unwirkliche wird nicht mehr
sprachlich empfunden, sondern nur wie informativ mitgeteilt.
Wie unpassend nimmt sich der Indikativ erst in einem Gebet
aus, wo darum gefleht wird, daß etwas sei oder komme; so Phil.
1, 9: Und ich bete darum, daß eure Liebe je mehr und mehr
reich werde an Erkenntnis und aller Erfahrung, daß ihr prüfen
möget, was das Beste sei, auf daß ihr lauter und unanstößig seid
auf den Tag Christi, erfüllt mit Frucht der Gerechtigkeit, die
durch Jesus Christus geschaffen wird zu Gottes Ehre und Lob."
Zuerst der Gebetswunsch und dann Ziel und Absicht stehen im
Konjunktiv, Anfang und Ende aber im Indikativ: ich bete" und
Gerechtigkeit, die durch Jesus Christus geschaffen wird". Die
neue Übersetzung beschränkt sich auf lauter Indikative: immer
reicher wird an Erkenntnis und jeder Erfahrung, so daß ihr prüfen

könnt, worauf es ankommt, damit ihr lauter und unanstößig
seid für den Tag Christi".
Auch Mahnungen erscheinen jetzt in der Wirklichkeitsform:
Seht zu, daß keiner dem andern Böses vergilt", statt ,vergelte'.
Wenn schon modern und doch dem Inhalt gemäß, hätte der
Imperativ eingeführt werden müssen, oder es hätte die Mahnung
so gesprochen werden können: Seht zu, keiner darf dem andern
das Böse vergelten." Entsprechend wie bei Ermahnungen fehlt
der Konjunktiv oder Optativ auch bei Wünschen, bei
Willenskundgebungen, während er als Inhalt des Hoffens häufiger
beibehalten wird.
Ein Satz, der sich früher schön anhörte, wird jetzt, wie bereits
gesagt, dem Auge angepaßt und klingt nun schlecht. Man
vergleiche Luthers Wer da hat, dem wird gegeben, daß er die

40



Fülle habe" mit der jetzigen Formulierung: Wer etwas hat, dem
wird noch mehr gegeben werden, so daß er übergenug hat" (Mt.
13, 12). Diesen Satz hat man nicht mehr im Ohr. Man bewegt ihn
auch nicht mehr im Herzen. Eigentlich widerspricht er sogar dem
hochmodernen Bedürfnis nach einer Sprache, die sich
meditieren läßt. Er ist zu sehr bloß Information und beschäftigt nur
den Verstand, den er freilich ärgert. Diese Sprachform entspricht
einem rationalistischen, dem Intellekt verhafteten Geschlecht.
Unsere Jugend wendet sich bekanntlich ausgerechnet in ihrem
Verlangen nach Erleben und Gefühl davon ab. Erich Fromm
sagte, sie dürste nach einem affektiven Wissen. Gerade diese
neuen Sprachformen könnten das Bibelbuch dem Intellekthaß
der neuen Generation überantworten und das Neue Testament
ihr verleiden.
Es gibt Änderungen am Text der Luther-Bibel, die durch den
Bedeutungswandel von Wörtern veranlaßt sind, wie beispielsweise

das Wort ärgern' für ,Anstoß erregen', ,Zins' für Steuer',
Schoß' für ,Abgabe', ,zurechnen' für anrechnen'. Andere

Änderungen sind durch neue Erkenntnisse und Entdeckungen im
Handschriftenbestand des Urtextes bedingt.
Die Veränderungen im Satzgefüge, die Verluste, welche die
Sprache in ihrer Struktur bedrohen, aufzuzeigen war mein
Anliegen. Wir erleiden aber mehr als das. Es geht um die
verlorene Muße und Besinnung, in der das Wort im Herzen bewegt
werden kann. Unser Deutsch wird zum Werkzeug in Händen von
Menschen, die als Werbeleute, als Demagogen bedrängen, stoßen,
schlagen und übertölpeln wollen. Ich wehre mich für eine
Sprache, die den Weg zum Herzen findet, und das heißt, die
aufmerken läßt, zu denken gibt und zur Besinnung ruft, aber
niemals manipuliert, nie entmündigt und bevormundet, nie
Weisheit in Informationen verkehrt, die man schlechterdings
anzunehmen, zur Kenntnis zu nehmen hat wie eine Gebrauchsanweisung,

eine Hausordnung, ein Reglement oder einfach eine
Mitteilung. Darum darf sich die Bibelsprache von der Sprache
der Zeitung unterscheiden.
Es gibt freilich moderne Übersetzungen, die mit Absicht eine
Sprache anwenden, die den kurzen Satz und den Indikativ jeder
größeren Satzperiode vorzieht, aber dennoch zur Besinnung und
zum Nachdenken auffordern. Man muß aber bereit sein, statt
eine wörtliche Übersetzung eine Übertragung zu versuchen, die
dasselbe erzählt und in der gleichen Weise Aufmerksamkeit
erregt, wie es der Urtext tun mag. Aber es geht nicht, ohne
daß damit eigene Deutungen unterlegt werden, die zwar
aktuell sind, aber auch den Leser im ungewissen lassen, ob er
noch die Meinung des Apostels oder Evangelisten oder doch

41



schon diejenige des Dolmetschers lese. Zum Schluß eine
Übertragung des Unservaters, wie sie im NT 68 Gute Nachricht für
Sie" erschien, später freilich wieder verändert wurde. Typisch
ist darin der Verzicht auf den Himmel, weil es ihn für den
heutigen Menschen nur noch als Atmosphäre gibt:

Unser Vater, der die Welt regiert!
Verschaffe deinem Wort Gehör,
bringe dein Reich zu uns
und mache die Menschen bereit, deinen Willen zu tun.
Gib uns, was wir heute brauchen,
und verzeih uns alle Fehler, wie wir den andern verzeihen.
Stelle unsern Glauben nicht auf die Probe,
sondern befreie uns aus der Gewalt des Bösen."

Ein modernes Märchen und seine Sprache

Zu Peter Rühmkorfs Auf Wiedersehen in Kenilworth"

Von Dr. Renate Bebermeyer

Auch literarische Gattungen unterliegen dem Prinzip des Wandels

und der Veränderung, das sich in inneren und äußeren Um-
schichtungs- und Umgestaltungsprozessen äußert. Im Innern
werden inhaltliche und formale Schwerpunkte verlagert ¦ nach
außen werden Hierarchieverhältnisse neu strukturiert: jede Zeit
hat ihre Vorliebe für eine besondere literarische Gattung bei
Vernachlässigung oder gar Geringschätzung anderer; eine Situation,

die so etwas wie eine zeittypische, kollektiv getragene Rang-
ordnungs- oder Präferenzliste entstehen läßt, deren Positionen
nach Art der heute so gängigen Bestsellerlisten ¦ verändert oder

völlig umgeschichtet werden.
Dieses fluktuierende Publikumsinteresse wird einmal von
literarischen Persönlichkeiten beeinflußt und geprägt, zum andern sind
die Grundlagen der jeweiligen Rezeptionswilligkeit und -fähig-
keit die Voraussetzungen dieser Auf- und Annahme vom
sogenannten Zeitgeist abhängig, also der Summe all dessen, was
Lebensumstände und -vorstellungsgerüste einer Generation
ausmachen.

Die Gattung Märchen wird in bezug auf ihre Wertschätzung,
Wirksamkeit und Verbreitung von polar gegengerichteten
Komponenten bestimmt; sie gehört zugleich zu den ältesten, ver-
breitetsten wie zu denen, die bis in unser Jahrhundert von wissen-

42


	Die Bibel und das Deutsch von heute

