Zeitschrift: Sprachspiegel : Zweimonatsschrift
Herausgeber: Schweizerischer Verein fur die deutsche Sprache

Band: 31 (1975)
Heft: 2
Rubrik: Sprachverfall

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Sprachverfall

Verfilschung der Sprache beim heutigen Theater

Die Sprache ist ins Gerede gekommen, die Sprache, die aus dem fliichtigen
Material von Lauten und Klingen Gestalten geformt hat, die wie Basalt-
blécke in unsere Gegenwart ragen: den Odipus und die Antigone, den
Hamlet, den Faust, den Peer Gynt, das Kéthchen und die Jungfrau von
Orleans. Ein ganzes Geschlecht von aus Sprache geborenen Gestalten steht
vor uns, riesenhaft, unwirklich und doch von erdriickender Wirklichkeit.
Lange haben wir sie auf den weltbedeutenden Brettern passieren lassen,
weil wir den Wahrheiten glaubten, die sie verkorpern, und versuchten, sie
fiir uns nutzbar zu machen, weil wir die Wiirde des Menschen, von der
Schiller noch sagte: ,Die Menschheit hat ihre Wiirde verloren, aber die
Kunst hat sie gerettet und aufbewahrt®, in der Sprache der Kunst wieder-
zufinden hofften.

Damit scheint es nun endgiiltig vorbei zu sein. Wir glauben nicht mehr an
die Wiirde der Kunst. Wir glauben den Wahrheiten ihrer Gestalten nicht
mehr. Sie passen nicht in unser System. Wir wissen es besser. Wir sind
realistisch. Wir sind ideologisch und psychoanalytisch geschult. Wir reden
dazwischen, dem Shakespeare, dem Schiller, dem Goethe, dem Kleist, dem
Tbsen, dem Strindberg, dem Tschechow, dem Hebbel. Wir verstehen die
Sprache, die sie sprechen, nicht mehr. Wir glauben nicht mehr an das
AuBerordentliche ihrer Gestalten. Wir scheuen das Abenteuer, das Wagnis,
das Risiko, das sie eingingen. Gott ist ein Wagnis, Schicksal ist Wagnis —
wir haben sie abgeschafft. Die Unfille, die uns heute begegnen, sind keine
wirklichen Schicksale mehr.

Die Angst vor den Worten, den groBen Worten, hat uns die Sprache ver-
schlagen. Unsere Sprache ist sprachlos geworden, das Wort vom allzu
achtlosen Gebrauch abgegriffen, von der pervertierten Verwendung im
Interesse demagogischer Zwecke demoralisiert und zur wertlosen Miinze
verschlissen. ,Freiheit® ist das beliebteste Wort auf den Lippen der Des-
poten geworden, , Treue® das Synonym fir blinde Gefolgschaft, ,Vater-
land“ Signum fiir engstirnigen Nationalismus und der Ruf ,Proletarier
aller Linder, vereinigt euch® zur Propagandaphrase einiger Imperialisten.

Die Aufgabe des Theaters

Der Wahrheit eine Gasse zu schlagen ist die schwierige Aufgabe, die dem
Theater gestellt ist. Wie soll es das anfangen? Es hat an sich nichts anderes
zu tun, als eine Wortpartitur horbar und sichtbar zu machen. Dieses Unter-
fangen aber geschieht in dem Moment und fiir den Moment, in dem die
Partitur aufgefithrt wird, also fiir heute und hier, fur den Augenblick. in
dem sich einige hundert Zuschauer versammeln, um sich ein Theaterstuck
vorspielen zu lassen. Theater ist also immer momentan, aktuell; es hat
einen Text, wie alt er auch sein mag, fur den Augenblick zuzubereiten. Die
theatralische Funktion eines Textes unterscheidet sich damit grundsatz-
lich von seiner literarischen. Diese ist fiir die Dauer — der Text ist im
Biicherregal jederzeit nachzulesen —, jene ist flir den Augenblick — der
Text mull im Moment des Hérens in allen seinen Beziiglichkeiten verstan-
den werden, sonst geht er nicht nur verloren, sondern verwirrt, denn das
gehtrte Wort kann man nicht mehr zuriickbldttern.

47



Uberkommene Texte haben auf der Biithne von heute nur dann einen
Sinn, wenn sie zur Erhellung unserer gegenwirtigen Wirklichkeit bei-
tragen. Das Theater muB also diese Texte interpretieren, das heif3t das in
der Sprache von damals gesprochene Wort den Menschen von heute in
ihrer Sprache und in ihren historischen Gegebenheiten verstindlich machen.
Es muf3 zu diesem Behuf die den Texten eigene geschichtliche Lage auf-
suchen und darauf nach der darin gemeinten Sache fragen. Diese
Sache, und nicht ihr historisches Gewand, ist das, was uns angeht und was
uns mit den Worten der Gegenwart verstindlich gemacht werden soll.
Interpretation heiflt dabei sich fragen, welches besondere Verhalten des
Menschen zu seiner Umwelt und zu sich selbst der Autor in seiner histo-
rischen Situation und damit in deren Verkleidung darstellen wollte, und
dieses besondere Verhalten so in die Gegenwart ubertragen, daB3 es fiir
unser eigenes Verhalten im positiven wie im negativen Sinn beispielhaft
wird. Hier lduft die schmale StraBe der Wahrheit, die das Theater ver-
lat, wenn es das, was der Autor gewollt hat, umfunktioniert, verfalscht,
in seinem geistigen Inhalte verandert.

Der Theatermacher muf} sich dariiber klar sein, da der Text eines Autors
zu jeder Zeit anders verstanden wird, je nach den Beziliglichkeiten des
Textes, die sich mit den sich verdndernden Zeiten ebenfalls dndern. Worter
sind nicht unsterblich, sie entstehen und vergehen und haben die selt-
samsten Schicksale. Sie sind da, weil sie einem besonderen BewufBtseins-
zustand, einem Empfindungswert, einer Vorliebe Ausdruck verleihen. An
den vorherrschenden Vokabeln einer Zeit kann man ihre innere Verfassung
ablesen. Verdndert sich diese Verfassung, verschwinden auch ihre Vo-
kabeln, entweder ganz und fiir immer, oder sie tauchen nach einiger Zeit
mit verdnderter Bedeutung wieder auf. Dieser Bedeutungswandel ist
flieBend und fithrt zu kaum wahrnehmbaren Unschiirfen in ihrem Ver-
sténdnis. Hier hat ein waches Sprachbewultsein auf der Lauer zu liegen
und das Wortgewand dem Leib der Dichtung wie den Verstindnismaoglich-
keiten der Zeit immer aufs neue hautnah anzupassen.

Das Wort als Medium der Verstindigung ist nun mal der soziale Kitt
der menschlichen Gesellschaft. Die Reduzierung der Sprache auf das
Gestammel von Sprachunbeholfenen, wie sie unter einem vorgeblichen
Realismus an unseren Bithnen kursiert, die einer vermeintlichen Natiir-
lichkeit wegen gelibte Zerstérung der Rhythmik, Melodik, Architektur
unserer Sprache oder das bei den Leisetretern auf unseren Brettern be-
liebte Verschweigen von Sprache sind Anzeichen des Vertalls, der Ver-
félschung, der Auflosung der Sprache und damit der Gesellschaft.
Angesichts dieser Erscheinungen muf3 das Theater wieder an seine Verant-
wortung gegeniiber der Sprache als die erste seiner Pflichten und Tugenden
erinnert werden. Das klassische Beispiel einer solchen Verantwortlichkeit,
die das Ringen um die Bedeutung des Wortes und um die Wirkung, die es
auf den Angesprochenen ausiiben kann, in sich einschlieBt, stehtim »Faust®,
an der Stelle, wo er beginnt, den Text des Johannes-Evangeliums in sein
»geliebtes Deutsch® zu tibertragen.

Die Deutung, die Goethe im ,,Faust“ dem Text des Neuen Testaments zuteil
werden 1d6t, enth&lt all das, was der Theatermann als Sprecher des
Wortes zu beobachten hat: das Wort, das er spricht, wird nur wirksam,
wenn es dem Zuhorer den Sinn offenbart, der ihm die Kraft gibt zur Tat.
Das Wort, das sich in Sinn, Kraft und Tat tubersetzt, das dem Angespro-
chenen die Moglichkeit gibt, Tater des Wortes zu sein und nicht Hérer
allein, ist das kostbare Instrument, das ihm zur Verwandlung der Welt
anvertraut worden ist. Hannes Razum (gekiirzt aus der ,,NZZ*)

48



	Sprachverfall

