
Zeitschrift: Sprachspiegel : Zweimonatsschrift

Herausgeber: Schweizerischer Verein für die deutsche Sprache

Band: 31 (1975)

Heft: 2

Rubrik: Sprachverfall

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sprachverfall

Verfälschung der Sprache beim heutigen Theater

Die Sprache ist ins Gerede gekommen, die Sprache, die aus dem flüchtigen
Material von Lauten und Klängen Gestalten geformt hat, die wie Basaltblöcke

in unsere Gegenwart ragen: den Ödipus und die Antigone, den

Hamlet, den Faust, den Peer Gynt, das Käthchen und die Jungfrau von
Orleans. Ein ganzes Geschlecht von aus Sprache geborenen Gestalten steht

vor uns, riesenhaft, unwirklich und doch von erdrückender Wirklichkeit.
Lange haben wir sie auf den weltbedeutenden Brettern passieren lassen,

weil wir den Wahrheiten glaubten, die sie verkörpern, und versuchten, sie

für uns nutzbar zu machen, weil wir die Würde des Menschen, von der
Schiller noch sagte: Die Menschheit hat ihre Würde verloren, aber die
Kunst hat sie gerettet und aufbewahrt", in der Sprache der Kunst
wiederzufinden hofften.
Damit scheint es nun endgültig vorbei zu sein. Wir glauben nicht mehr an

die Würde der Kunst. Wir glauben den Wahrheiten ihrer Gestalten nicht
mehr. Sie passen nicht in unser System. Wir wissen es besser. Wir sind
realistisch. Wir sind ideologisch und psychoanalytisch geschult. Wir reden

dazwischen, dem Shakespeare, dem Schiller, dem Goethe, dem Kleist, dem

Ibsen, dem Strindberg, dem Tschechow, dem Hebbel. Wir verstehen die

Sprache, die sie sprechen, nicht mehr. Wir glauben nicht mehr an das

Außerordentliche ihrer Gestalten. Wir scheuen das Abenteuer, das Wagnis,
das Risiko, das sie eingingen. Gott ist ein Wagnis, Schicksal ist Wagnis
wir haben sie abgeschafft. Die Unfälle, die uns heute begegnen, sind keine
wirklichen Schicksale mehr.
Die Angst vor den Worten, den großen Worten, hat uns die Sprache
verschlagen. Unsere Sprache ist sprachlos geworden, das Wort vom allzu
achtlosen Gebrauch abgegriffen, von der pervertierten Verwendung im
Interesse demagogischer Zwecke demoralisiert und zur wertlosen Münze
verschlissen. Freiheit" ist das beliebteste Wort auf den Lippen der
Despoten geworden, Treue" das Synonym für blinde Gefolgschaft, Vaterland"

Signum für engstirnigen Nationalismus und der Ruf Proletarier
aller Länder, vereinigt euch" zur Propagandaphrase einiger Imperialisten.

Die Aufgabe des Theaters

Der Wahrheit eine Gasse zu schlagen ist die schwierige Aufgabe, die dem

Theater gestellt ist. Wie soll es das anfangen? Es hat an sich nichts anderes

zu tun, als eine Wortpartitur hörbar und sichtbar zu machen. Dieses

Unterfangen aber geschieht in dem Moment und für den Moment, in dem die

Partitur aufgeführt wird, also für heute und hier, für den Augenblick, in
dem sich einige hundert Zuschauer versammeln, um sich ein Theaterstück

vorspielen zu lassen. Theater ist also immer momentan, aktuell; es hat
einen Text, wie alt er auch sein mag, für den Augenblick zuzubereiten. Die
theatralische Funktion eines Textes unterscheidet sich damit grundsätzlich

von seiner literarischen. Diese ist für die Dauer der Text ist im
Bücherregal jederzeit nachzulesen jene ist für den Augenblick der
Text muß im Moment des Hörens in allen seinen Bezüglichkeiten verstanden

werden, sonst geht er nicht nur verloren, sondern verwirrt, denn das

gehörte Wort kann man nicht mehr zurückblättern.
47



Überkommene Texte haben auf der Bühne von heute nur dann einen
Sinn, wenn sie zur Erhellung unserer gegenwärtigen Wirklichkeit
beitragen. Das Theater muß also diese Texte interpretieren, das heißt das in
der Sprache von damals gesprochene Wort den Menschen von heute in
ihrer Sprache und in ihren historischen Gegebenheiten verständlich machen.
Es muß zu diesem Behuf die den Texten eigene geschichtliche Lage
aufsuchen und darauf nach der darin gemeinten Sache fragen. Diese
Sache, und nicht ihr historisches Gewand, ist das, was uns angeht und was
uns mit den Worten der Gegenwart verständlich gemacht werden soll.
Interpretation heißt dabei sich fragen, welches besondere Verhalten des
Menschen zu seiner Umwelt und zu sich selbst der Autor in seiner
historischen Situation und damit in deren Verkleidung darstellen wollte, und
dieses besondere Verhalten so in die Gegenwart übertragen, daß es für
unser eigenes Verhalten im positiven wie im negativen Sinn beispielhaft
wird. Hier läuft die schmale Straße der Wahrheit, die das Theater
verläßt, wenn es das, was der Autor gewollt hat, umfunktioniert, verfälscht,
in seinem geistigen Inhalte verändert.
Der Theatermacher muß sich darüber klar sein, daß der Text eines Autors
zu jeder Zeit anders verstanden wird, je nach den Bezüglichkeiten des
Textes, die sich mit den sich verändernden Zeiten ebenfalls ändern. Wörter
sind nicht unsterblich, sie entstehen und vergehen und haben die
seltsamsten Schicksale. Sie sind da, weil sie einem besonderen Bewußtseinszustand,

einem Empfindungswert, einer Vorliebe Ausdruck verleihen. An
den vorherrschenden Vokabeln einer Zeit kann man ihre innere Verfassung
ablesen. Verändert sich diese Verfassung, verschwinden auch ihre
Vokabeln, entweder ganz und für immer, oder sie tauchen nach einiger Zeit
mit veränderter Bedeutung wieder auf. Dieser Bedeutungswandel ist
fließend und führt zu kaum wahrnehmbaren Unschärfen in ihrem
Verständnis. Hier hat ein waches Sprachbewußtsein auf der Lauer zu liegen
und das Wortgewand dem Leib der Dichtung wie den Verständnismöglichkeiten

der Zeit immer aufs neue hautnah anzupassen.
Das Wort als Medium der Verständigung ist nun mal der soziale Kitt
der menschlichen Gesellschaft. Die Reduzierung der Sprache auf das
Gestammel von Sprachunbeholfenen, wie sie unter einem vorgeblichen
Realismus an unseren Bühnen kursiert, die einer vermeintlichen
Natürlichkeit wegen geübte Zerstörung der Rhythmik, Melodik, Architektur
unserer Sprache oder das bei den Leisetretern auf unseren Brettern
beliebte Verschweigen von Sprache sind Anzeichen des Verfalls, der
Verfälschung, der Auflösung der Sprache und damit der Gesellschaft.
Angesichts dieser Erscheinungen muß das Theater wieder an seine
Verantwortung gegenüber der Sprache als die erste seiner Pflichten und Tugenden
erinnert werden. Das klassische Beispiel einer solchen Verantwortlichkeit,
die das Ringen um die Bedeutung des Wortes und um die Wirkung, die es
auf den Angesprochenen ausüben kann, in sich einschließt, steht im Faust",
an der Stelle, wo er beginnt, den Text des Johannes-Evangeliums in sein
geliebtes Deutsch" zu übertragen.
Die Deutung, die Goethe im Faust" dem Text des Neuen Testaments zuteil
werden läßt, enthält all das, was der Theatermann als Sprecher des
Wortes zu beobachten hat: das Wort, das er spricht, wird nur wirksam,
wenn es dem Zuhörer den Sinn offenbart, der ihm die Kraft gibt zur Tat.
Das Wort, das sich in Sinn, Kraft und Tat übersetzt, das dem Angesprochenen

die Möglichkeit gibt, Täter des Wortes zu sein und nicht Hörer
allein, ist das kostbare Instrument, das ihm zur Verwandlung der Welt
anvertraut worden ist. Hannes Razum (gekürzt aus der NZZ")

48


	Sprachverfall

