
Zeitschrift: Sprachspiegel : Zweimonatsschrift

Herausgeber: Schweizerischer Verein für die deutsche Sprache

Band: 15 (1959)

Heft: 4

Artikel: Sprache, Welt und Bildung [Schluss]

Autor: Binswanger, Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-420572

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-420572
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mitteilungen des Deutschschweizerischen Sprachvereins

Juli /August 1959 15. Jahrgang Nr. 4

Sprache, Welt und Bildung

Pon Dr. med. Dr. phil. h. c. Ludwig Binswanger, Kreuzlingen

(Schluß)

Ich gebe Ihnen nun ein paar Beispiele für die Verschiedenheit
der Welterschlossenheit, Weltansicht oder geistigen Organisation"

der Sprachen! Der Fluß heißt in alten indogermanischen
Sprachen bald der Läufer" oder Rauscher", bald der Pflug"
oder Pfeil", bald der Beschützer" oder Ernährer". Wenn wir
ferner das Sehloch des Auges mit einem Fremdwort bezeichnen
als Pupille, der Spanier als nina del ojo (Kind des Auges), die
Griechen als höre oder Mädchen, die Lateiner desgleichen als
pupula, so ist die innere Sprachform" bei allen dieselbe, nämlich

die Meinung, daß man sich das Sehloch als einen Spiegel zu
denken habe, in dem ein Mädchen oder ein Kindchen oder'Püpp-
chen erscheine. Wenn wir dasselbe Sehloch Augenstern nennen und
die Franzosen prunelle dafür sagen, so sind das zwei verschiedene
innere Sprachformen, nämlich das eine Mal die Meinung, daß
man es als eine kleine Pflaume zu denken habe; und wenn ich
Sehloch sage, so meine ich wieder etwas anderes, nämlich daß
das Auge ein Loch habe, während in Wirklichkeit nur eine Licht
durchlassende Stelle vorhanden ist, kein Loch, kein Stern, keine
Pflaume, kein Püppchen, noch Mädchen"6).

6) Vossler, Sprachphilosophie, S. 222.

97



Schon aus diesen Beispielen ersehen Sie, daß die Sprache je
schon eine ausgebildete Begrifflichkeit in sich birgt", mit andern
Worten, daß die Sprache eine wahrhaft schöpferische Handlung
des Geistes" ist und daß dieser Akt" in jeder Sprache ein
individueller, in einer bestimmten Weise verfahrender" ist. Eine
jede solche Weise stellt eine bestimmte Grundform bedeutungsmäßiger

Gliederung oder Artikulation von Welt dar, eine
bestimmte Grundform von Bedeutungseinrichtungen, welche
zugleich ein Ganzes der Weltansicht und des Sprachbaus umschließen"7).

Infolgedessen läßt sich aus jeder Sprache auf Art und
Grad der Bildung eines Volkes, auf den Nationalcharakter",
wie Humboldt sagt, schließen. Tiefer noch als aus Sitten,
Institutionen und Gebräuchen lassen sich die einzelnen Sprachen selbst
aber auch vergleichen hinsichtlich ihres Bildungsniveaus" und
ihres Einflusses auf die geistige Entwicklung der Menschheit.

Aber nicht genug hiermit! Wenn Sie die genannten Beispiele
näher ins Auge fassen, so sehen Sie, daß die einer Sprache
eigentümliche Begrifflichkeit, in der ihre Weltansicht zu Worte kommt,
keineswegs das Produkt logischer Unterscheidung, sondern
gleichnishafter Inbeziehungsetzung ist. Am Ursprung" der primären
Sprachbegriffe steht, wie in der Poesie, das Gleichnis. Schon
Hamann hat es ausgesprochen: Poesie ist die Muttersprache des
menschlichen Geschlechts", wie Gleichnisse älter sind als Schlüsse 8).
Infolgedessen steht die Form und Eigenart der primär-sprachlichen
Begriffsbildung derjenigen des Mythos nahe und lassen sich beide,
wie Cassirer so klar gezeigt hat, der Form und Eigenart der
logischen Begriffe gegenüberstellen. Dabei zeigt sich, daß alles
theoretische Erkennen schon vor einer in der Sprache bereits geformten

Welt seinen Ausgang nimmt.

Wenn Sprache in ihrem Grunde immer gleichnishaft ist, wenn sie
nichts in seiner Einzelheit beläßt, sondern uns vom einen auf das
andere bringt, vom Fluß auf den Pfeil, den Pflug oder den Er-;
nährer usw., so verstehen Sie einerseits, wie Goethe sagen kann,
daß Wort und Bild Korrelate" sind, die sich immerfort suchen",
anderseits aber, auf welche Weise jede Sprache, je nach ihrem

7) Humboldt, a. a. O. VI 204.
8) Hamanns Schriften, herausgegeben von Fr. Roth, II, 258 f.

98



Prinzip der Auswahl, die Flut der schon in der Stimmung
entdeckten Welt zusammenballt zu bestimmten Bedeutungskernen.
Diese schöpferische Handlung des Geistes" in der Sprache ist es,
die uns die Frage R. A. Schröders berechtigt erscheinen läßt: Ist
sie nicht die Künstlerin vor aller Kunst, die Bekennerin vor allem
Bekenntnis, die Dichterin vor aller Dichtung?" Gebildet ist daher

nur ein solcher Gebrauch der Sprache zu nennen, der im Wort
keine abgeschliffene Münze, sondern ein heiliges Gut geistiger
Offenbarung und Schöpfung sieht. Die Sprache teilt aber das
Los alles Menschlichen, daß sie, wie Hamann sagt, dem
Mißbrauch und der Eitelkeit ausgesetzt" ist9).

Wenn ich ein Erfahrungsbeispiel zur Illustrierung der sprachlichen

Erschlossenheit von Welt und ihres gegenüber der in
Praxis und Stimmung ermöglichten Entdecktheit völlig neuartigen
Wesens heranziehen soll, so kann es (trotz aller darauf gerichteten

wissenschaftlichen Bemühungen) nicht die Rolle der Sprache
in der geistigen Entwicklung des normalen Kindes sein. Hier geht
die sprachliche Entwicklung so rasch und sozusagen reibungslos
vor sich und ist die Möglichkeit der Selbstbeobachtung" und
nachträglichen Selbstschilderung so gering, daß wir auf Beobachtungen

und Registrierungen Dritter angewiesen sind. Ganz anders

liegen die Dinge da, wo es sich sozusagen um Naturexperimente"
handelt, mit andern Worten unter gewissen pathologischen
Bedingungen, in erster Linie bei der Bildung Taubstummer und vor
allem Taubblindstummer, aber auch bei der Selbstschilderung

9) Zu all dem vgl. heute aber auch Heidegger: Woher nimmt der Mensch
überhaupt den Anspruch, in das Wesen einer Sache zu gelangen? Der
Mensch kann diesen Anspruch nur dorther nehmen, von woher er ihn
empfängt. Er empfängt ihn aus dem Zuspruch der Sprache. Freilich nur
dann, wenn er und solange er das eigene Wesen der Sprache schon achtet.
Indessen rast ein zügelloses, aber zugleich gewandtes Reden und Schreiben
und Senden von Gesprochenem rings um den Erdball. Der Mensch gebärdet

sich, als sei er Bildner und Meister der Sprache, während doch sie die
Herrin des Menschen bleibt."

Der Mensch spricht erst und nur, insofern er der Sprache entspricht,
indem er auf ihren Zuspruch hört. Unter allen Zusprüchen, die wir
Menschen von uns her mit zum Sprechen bringen dürfen, ist die Sprache der
höchste und der überall erste. Die Sprache winkt uns zuerst und dann
wieder zuletzt das Wesen einer Sprache zu." Dichterisch wohnt der
Mensch ." (Vorträge u. Aufs. 1954, S. 189 f.)

99



aphasischer, d. h. sprachgestörter Hirngeschädigter durch
Wiedererlernen der gestörten oder verlorenen Sprachfähigkeit.

Das durchaus auf einem eigenartigen Experiment der Natur"
beruhende, gerade deshalb aber geeignetste Beispiel, das ich Ihnen
zeigen kann, ist Die Geschichte meines Lebens" von Fielen Keller.
Helen Keller ist im Alter von 19 Monaten, nachdem sie nur das
Wort Vater aussprechen gelernt hatte, durch Krankheit auf
Lebenszeit taub und blind geworden. Sie hatte das Glück, durch eine
überaus verständige, liebevolle und geduldige Lehrerin, Miss
Sullivan, auf dem Wege über das Fingeralphabet und die
Blindenschrift lesen, schreiben und schließlich auf dem Wege der
Lippen- und Kehlkopfbetastung sogar sprechen zu lernen. Sie
hat ihren Bildungsgang vom Aufblitzen des ersten
Sprachverständnisses bis zur völligen Beherrschung der englischen Sprache
und Literatur, der Erlernung der deutschen und französischen
Sprache und Literaturgeschichte und bis zu ihrem Besuch der
Universität in ihrer Selbstbiographie geschildert; daneben besitzen
wir wertvolle Aufzeichnungen von Miss Sullivan über ihren
Unterricht und die sprachlichen und geistigen Fortschritte ihrer
Schülerin. Ich kann hier natürlich nur einige Punkte herausheben

und muß Sie im übrigen auf die eigene Lektüre des Buches,
das sich in jeder größern Bibliothek findet, verweisen.

Helen Keller war, als Miss Sullivan den Unterricht begann, sechs
Jahre alt. Sie hatte schon vor der Krankheit einen heftigen,
eigenwilligen Charakter gezeigt, war jetzt aber ein leidenschaftliches,

höchst ungebärdiges, unmanierliches, völlig unerziehbares
Kind. Trotzdem war ihr Welt schon auf eine ganz andere Weise
erschlossen als dem Tier, eben durch ihre leidenschaftliche
Gestimmtheit. Gleichwohl war sie aber noch keineswegs Mensch im
vollen Sinne des Wortes. Wenn Herder sagt, die Sprache habe
den Menschen menschlich gemacht, indem sie die ungeheure
Flut seiner Affekte in Dämme einschloß", so finden- Sie das, was
hier von der Geschichte der Menschheit gilt, in der Geschichte
eines einzelnen Menschen wieder. Helen Keller wurde mit der
Erlernung der Sprache, mit der Fähigkeit, ihre Gefühle
fingersprachlich auszudrücken, zu denken und die Gefühle und
Gedanken anderer zu verstehen, ein gesittetes, leicht lenkbares, für
Liebe höchst empfängliches, liebevolles Kind. Sie hat mit der
100



Fingersprache nicht nur Welt und Mitwelt, sondern in eins damit
auch sich selbst erschlossen bekommen, war jetzt erst ein
Selbst", ein sich selbst bewußter und insofern erst im vollen
Sinne des Wortes bildungsfähiger Mensch geworden. Bezeichnend

sind ihre Ausdrücke für ihr vorsprachliches Leben und das
Neue, das mit der Erlernung der Sprache aus ihrem Leben wurde.
Sie bezeichnet das erste als Kerker, Schlund des Acheron, als
Finsternis, verschleierte Welt, das Neue als Befreiung der Seele

aus ihrer Haft, als Offenliegen der Welt, als Licht oder als neues
Gesicht. Das steht ganz in Übereinstimmung mit den Bezeichnungen

mancher aphasischer Hirngeschädigter vor der
Wiedererlernung des Sprechens und nach der Wiedergewinnung des

Wortverständnisses. So nennt z. B. der motorisch-aphasisch und
wortblind gewesene Genfer Arzt, Dr. Saloz (wie Sie seiner
Selbstschilderung in den Archives de Psychologie vom Jahre 1919
entnehmen können), das Gefühl, bevor er wieder sprechen und lesen
konnte, Impression d'un voile" oder das Gefühl d'etre barre,
mort comme dans un tombeau" (und das, obwohl er gesprochene
Worte und auch eigene Worte verstand, sobald er sie vor sich
hin murmelte). Die Wiedererlernung des Sprechens, Lesens und
Schreibens aber empfand er als ein so unaussprechliches Glück,
daß er es für unmöglich hielt, es dem Profanen" zu schildern.

Lehrreich ist der Fall Helen Keller für uns nicht deshalb, weil die
Sprache hier keine Laut-, sondern eine Fingersprache ist,
sondern deshalb, weil infolge dieser speziellen sinnlichen Fundierung
oder Stützung der Sprache einer Stützung auf den Tast- und
Bewegungssinn, statt auf Gehör und Gesicht die Etappen des
Sprachverständnisses sich wie gesagt deutlicher scheiden als beim
normalen Kind.

Sobald ich ein paar Wörter buchstabieren konnte", schreibt
Helen Keller in ihrer Lebensgeschichte w), gab mir meine Lehrerin

Pappstreifen in die Hand, auf dem die Wörter in erhöhten
Buchstaben gepreßt waren". (Hier handelt es sich also um
Erschlossenheit von Welt als bloßer Zuhandenheit, also im Sinne des
Umgangs mit einem Zeug etwa als Spiel-zeug). Ich lernte bald

*) 9. Aufl. der deutschen Übersetzung in der Lutzschen Memoirenbibliothek,
S. 32.

101



begreifen, daß jedes gedruckte Wort einen Gegenstand, eine
Tätigkeit oder eine Eigenschaft bezeichnete." Mit diesem Begreifen
des Spielzeugs als Lernzeugs, nämlich als Zeichen für etwas, war
bereits der erste, ja schon der entscheidende Schritt zur Erschließung

der Welt als geistiger" oder bedeutungshafter getan. Ich
hatte einen Rahmen, in dem ich die Wörter zu kurzen Sätzen
aneinanderreihen konnte; ehe ich aber die Sätze in den Rahmen
spannte, pflegte ich sie an Gegenständen darzustellen. Ich fand
z. B. die Streifen mit den Wörtern doli, is, on, bed und legte
jedes Substantiv auf den betreffenden Gegenstand; dann legte
ich meine Puppe ins Bett und neben sie die Wörter is, on, bed,
indem ich so einen Satz aus den Wörtern bildete und zu gleicher
Zeit den Inhalt des Satzes mit Hilfe der Gegenstände selbst
darstellte.

Eines Tages steckte ich mir, wie Fräulein Sullivan mir später
erzählte, das Wort girl an meine Schürze und stellte mich in den
Kleiderschrank. Am Schranke brachte ich die Wörter is, in,
wardrobe an. Nichts machte mir solches Vergnügen wie dieses
Spiel. Meine Lehrerin und ich spielten es stundenlang. Oft wurde
jeder Gegenstand im Zimmer zur Darstellung solcher verkörperter

Sätze verwandt". Hören wir hiezu noch Miss Sullivan: Demnächst

kamen die örtlichen Präpositionen an die Reihe. Helens
Kleid wurde in eine Truhe gelegt und dann auf diese, und ich
buchstabierte ihr dann diese Präpositionen in die Hand. Den
Unterschied zwischen in und on lernte sie sehr bald, obgleich
es einige Zeit dauerte, ehe sie diese Wörter in selbständig gebildeten

Sätzen gebrauchen konnte. Wenn es irgend möglich war,'
führte sie die Lektion mimisch (müßte heißen pantomimisch)
durch, und es machte ihr großes Vergnügen, auf dem Stuhl zu
stehen oder in den Kleiderschrank gestellt zu werden"11). (Sie
sehen, nebenbei gesagt, eine wie große Rolle auch hier immer
noch die Gestimmtheit spielt!)

Was ich Ihnen im Anschluß hieran zeigen möchte, ist die
Bedeutungsfunktion der Sprache, von Bühler und andern einigermaßen

mißverständlich auch als sprachliche Darstellungsfunktion
bezeichnet. Soweit Helen Keller eine Szene darstellt, haben wir

ii) Ebd. 249 f.

102



ja gerade noch keine sprachliche Bedeutungsfunktion vor uns.
Liegt doch ihr Sinn gerade darin, daß sie den Menschen der je-,
weiligen konkreten szenischen oder pantomimischen Darstellung
im Raum überhebt, daß das Wort, der Satz, die Rede anstelle der
Darstellung tritt, ein Vorgang, den wir übrigens auch in der
Entwicklung der Sprache überhaupt, der religiösen Riten, des Rechts,
der Logik usw. beobachten können, und den wir überall als

Übergang von einer archaischen zu einer neuen oder modernen
Form bezeichnen. Der sprachliche, oder wie Husserl sagt, der
sinnbelebte" Ausdruck ersetzt jetzt die Rolle der konkreten
Darstellung oder Handlung, aber nicht dadurch, daß er sie bezeichnet,

d. h. lediglich auf sie hindeutet, sondern dadurch, daß er sie
ausdrückt oder bedeutet. Der sinnbelebte Ausdruck versetzt also

gleichsam die Handlung aus Raum und Zeit in die Region des

Gedankens oder des Verstandes, in der Sprache der Logik aus-i
gedrückt, in die Sphäre der idealen Bedeutung. (Daß dieser

Vorgang etwas anderes ist als Abstraktion hat Husserl ein für allemal
nachgewiesen.) Erst in dem Moment also, wo Helen Keller
verstehen wird, daß die Wortstreifen Puppe ist im Bett" oder
Mädchen ist im Schrank" nicht selbst im Bett oder Schrank sein

müssen, sondern daß sie das Im-Bett- oder Im-Schrank-Sein
bedeuten, räumlich und zeitlich unabhängig von der betreffenden
Situation, daß es also etwas gibt, womit man eine Situation
ausdrücken" kann, ohne sie mittels Zeichen oder mittels der eigenen
Person darzustellen, erst in diesem Moment wird sie Sprache und
somit Verstand haben. Dieser Moment hat denn auch nicht lange
auf sich warten lassen. Vergessen Sie dabei aber wieder nicht
die Rolle der Mitwelt, repräsentiert durch die Lehrerin, die ihr
die Ausdrücke für bestimmte Situationen, Handlungen, Gegenstände

im Medium einer bestimmten sprachlichen Uberlieferung
übermittelte, mit andern Worten sie sinnvoll sprechen lehrte.

Angesichts dieses Lehr- und Lernvorgangs bedarf es immerhin
einer kritischen Bemerkung: Es sieht hier nämlich so aus, als
bestünde das Wesen der Sprache darin, daß Wörterdinge mit
Bedeutungen versehen" würden. Was, wie Sie gesehen haben, für
die Einleitung des sprachlichen Lehr- und Lernprozesses in
derartigen Fällen gilt, darf nun aber keineswegs vom Wesen der
Sprache als solchem ausgesagt werden. Vielmehr gilt es, mit
Heidegger einzusehen, daß in der Sprache das Bedeutungsganze

103



der (vorsprachlichen) Entdecktheit von Welt, ja das Sein
überhaupt zu Worte kommt, mit andern Worten, daß nicht Wörterdinge

mit Bedeutungen versehen werden, sondern daß den Bedeutungen

Wörter zuwachsen12). Der naturwidrige, künstliche
Umweg" (Humboldt), auf dem solche Kranke sprechen lernen, darf
also nicht verwechselt werden mit dem natürlichen, direkten
Weg", den die Sprache als solche einschlägt.

Wie alles gestörte Wachstum unter künstlichen Bedingungen
gefördert werden kann, so kann nun aber auch alles normale Wachstum

unter krankhaften Bedingungen geschädigt, ja rückgängig
gemacht werden. Auch das möchte ich Ihnen noch kurz an
einfachen Beispielen zeigen.

Wenn wir bei Helen Keller den Fortschritt vom darstellenden
Verstehen zum sprachlichen Bedeutungsbewußtsein verfolgen können,

so bei gewissen Hirnkranken den Rückschritt vom letzten zum
ersten. Es gibt Hirnkranke, die eine Aufforderung, z. B. die Türe
aufzumachen, nicht befolgen können, wenn Sie ihnen sagen : öffnen

Sie die Türe", die aber sofort die Türe öffnen, wenn Sie
ihnen die Türklinke in die Hand geben, sie also in die betreffende
konkrete Situation stellen. Der Neurologe drückt sich hier so

aus, daß er sagt, die Kranken lebten nicht mehr im Vorstellungsraum,

sondern nur noch im Aktionsraum (wir würden also sagen:
der durch die Zuhandenheit konstituierten Räumlichkeit).
Dasselbe können Sie aber auch beobachten auf einem andern Gebiet.
Es gibt Hirnkranke, die sehr gut die Aufforderung befolgen können,

nach etwas, besonders an ihrem eigenen Körper, zu greifen,
die aber nicht imstande sind, darauf zu zeigen. Auch in diesem
Verlust der Zeigefunktion bei Erhaltensein der Greiffunktion
haben wir den Rückschritt, das Herabsinken von einem, wenn
auch nicht sprachlichen, so doch schon höheren geistigen Niveau
auf ein niedrigeres vor uns.

Mit diesen Andeutungen müssen wir uns hier begnügen. Was ich
Ihnen an Helen Kellers geistiger Entwicklung zeigen konnte, war
nur die Urfunktion der Sprache innerhalb des Bildungsvorgangs.
Für deren weitere Funktionen, durch Lektüre und Unterricht,

12) Sein und Zeit" 161.

104



Gespräch und Studium, muß ich Sie wie gesagt auf das Original
verweisen. Was Sie hier aber wiederum besonders deutlich
gesehen haben, ist das Wesensgesetz aller Bildung, von der Erlernung

der Sprache bis zur vollen Verstandes- und Herzensbildung,
darin ausgedrückt, daß Bildung nur möglich ist im besonnenen
Aufstieg vom konkret Einmaligen und Einzelnen zu einer, das
Besondere auf höherer Stufe aufhebenden" konkreten Gestalt
(Hegel).

Was wir auf rein logischem Gebiet logisches Wesen, logisches
Eidos oder Idee nennen, auf rein moralischem sittliches Prinzip,
auf künstlerischem (mit Kant) ästhetische Idee, auf rechtlichem
etwa Rechtsnorm, dafür haben wir in Bezug auf das Bildungs-
gesetz überhaupt nur das Wort Stileinheit oder kurz Stil. Das
konkret Allgemeine hinsichtlich der Bildung einer Persönlichkeit
oder eines Volkes ist der Stil, nach dem sich ihre Sprache und
ihr Denken, ihre Gesittung, ihre Kunst, ihr Rechtsempfinden,
ihre Theoria oder Weltschau zu einer in ihrer Geschichte sich
verwirklichenden Einheit gestalten. Bildung kann, wie schon
Heraklit und Pindar gezeigt haben, nicht als ein abgeschlossenes
Was aufgefaßt werden, sondern nur als ein in dauerndem Wer-i
den begriffenes Wie. Dieses Wie aber nennen wir Stil.

Es war mein Anliegen, zu zeigen inwiefern Sprache als die
Bedingung der Möglichkeit von Bildung überhaupt aufzufassen ist,
und zugleich an einem, wenn auch nur sehr beschränkten,
Erfahrungsbeispiel zu demonstrieren, wie sich dieses Wesensgesetz in
der Erfahrung zu zeigen vermag. Mögen Sie aus meinen Ausführungen

ersehen haben, daß Einzelpersönlichkeit, Volk und Menschheit

nicht unabhängig von einander gelebt, ja auch nur gedacht
werden können. Der höchste Ausdruck für diese wechselbezügliche

Gemeinschaft aber lautet: Bildung. Wie der Einzelne, schon
wenn er sprechen lernt und spricht, nicht nur auf seine indivi-,
duelle Weise spricht, sondern auch in der Weise der Sprache
seiner Familie und seines Volksstammes, einer Sprache, die nicht
nur von ihm gesprochen wird, sondern in noch viel höherem Maße
für ihn spricht und denkt, ihn also in viel höherem Maße bildet,'
als er sie, so verhält es sich auch hinsichtlich der staatlichen und
überstaatlichen Schicksalsgemeinschaft in der Welt". Das
Individuum", als verabsolutiertes, bedeutet eine leere Abstraktion,

105



der in der menschlichen Wirklichkeit nichts entspricht.
Individualität und Gemeinschaft schließen sich nicht aus, sondern ein.
Das lebendige Zeugnis dieser Tatsache ist die Sprache; die
Ausrichtung des Lebens nach dieser Tatsache ist die Bildung.
Bildung ist also erst da, wo sie alle unsere Welt- und Lebensbezüge,
wo sie Kopf und Herz gleichermaßen durchdringt, mit einem
Wort, wo sie universal ist. Erst universale Formung des menschlichen

Daseins zur Einheit eines Lebensstils welche Formung,
als nie abgeschlossene und nie abschließbare, also weder mit
Geschlossenheit noch mit Vollkommenheit der Persönlichkeit"
verwechselt werden darf erst universale Formung des Lebens
zur Einheit eines Lebensstils" ist Bildung.

Moderne Gallizismen und Anglizismen im Deutschen

Aus einem Portrag von -f- Prof. Dr. Albert Debrunner (Schluß)

Ich komme nicht, solange du mich nicht rufst" und ich komme
nicht, bis (bevor) du mich rufst" sind gleichbedeutend; und beides

kann sich vermischen zu: ich komme nicht, bis (bevor) du
mich nicht rufst". Wir werden also sagen: Dieses überflüssige
nicht", das nach Wilmanns im 18. Jahrhundert häufig, jetzt
seltener" ist, kann echt deutsch sein, wird aber durch französische
Umgebung gefördert. Das Englische kennt diese Erscheinung
nicht; es stimmt zum korrekten Deutschen.

Einige weitere Erscheinungen will ich kürzer behandeln. Beim
Lernen von Fremdsprachen machen die Porwörter besondere
Schwierigkeiten, zum Beispiel sich erinnern an etwas" se
Souvenir de quelque chose, to remember mit Akkusativ; verzichten
auf etwas" renoncer ä quelque chose; sich freuen über"
se rejouir de quelque chose, to be glad about a thing oder at a

thing. Kein Wunder, daß Leute, die mit fremden Sprachen zu
tun haben, etwa einmal in ihrer eigenen Sprache unsicher werden.
So las ich in einem Zeitungsroman eines Deutschschweizers über
ein echt schweizerisches Thema: Sie waren gefürchtet für ihre
harte und schnelle Kritik", und anderwärts Aussprüche wie Flo-
106


	Sprache, Welt und Bildung [Schluss]

