
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 62 (2003)

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Buchbesprechungen / Comptes rendus

Dominik Perler : Theorien der Intentionaiität im Mittelalter, Frankfurt am
Main (Klostermann) 2002 (Philosophische Abhandlungen, Band 82), 435 Seiten.

Wie kommt es, dass wir uns geistig auf etwas beziehen können? Welche
Struktur muss unser Geist haben, damit solche Bezugnahme möglich ist? Das

vorliegende Buch untersucht einen Ausschnitt der mittelalterlichen Debatte über
solche Fragen. Perler wählt die Intentionalitätstheorie Brentanos als Ausgangspunkt

für seine Studie, nach der Intentionaiität durch das zu Stande kommt, was
„die Scholastiker des Mittelalters die intentionale (auch wohl mentale) Inexistenz
eines Gegenstandes genannt haben" (S. 3). Diese Berufung auf die „Scholastiker
des Mittelalters" wird Perler zum Anlass, die mittelalterlichen Theorien zur
Intentionaiität genauer zu untersuchen.

Die Untersuchung beschränkt sich auf den Zeitraum zwischen 1252 (dem
Beginn der Lehrtätigkeit von Thomas von Aquin in Paris) und 1332 (der Fertigstellung

des 2. Sentenzenkommentars von Adam Wodeham). Aus der riesigen Textfülle

dieser Epoche wählt Perler einige zentrale Texte aus, auf deren Basis er fünf
Modelle der Intentionaiität rekonstruiert: (I) das Modell der formalen Identität
(Thomas von Aquin), (II) das Konstitutionsmodell (Petrus Johannes Olivi und
Dietrich von Freiberg), (III) das Modell der intentionalen Objekte (Duns Scotus
und frühe Scotisten), (IV) das Modell der intentionalen Präsenz (Petrus Aureoli
und Hervaeus Natalis), (V) das Modell der natürlichen Zeichen (Wilhelm von
Ockham und Adam Wodeham). Das Ziel der Untersuchung ist die Rekonstruktion
der Modelle aufgrund der Texte und die Überprüfung ihrer argumentativen
Überzeugungskraft, die Rekonstruktion der Terminologie und schliesslich die
Gegenüberstellung der Modelle mit der aktuellen Diskussion.

Auch nach der Eingrenzung der Fragestellung ist die Aufgabe riesig. Perler
bewältigt sie zunächst, indem er alle Modelle nach einem bestimmten Schema
abhandelt: (i) spezifische Fragestellung des jeweiligen Autors, (ii) Hauptthese,
(iii) Liste der klärungsbedürftigen Fragen, (iv) genauere Rekonstruktion der Theorie

anhand dieser Fragen, (v) Konsequenzen für die Theorie der Bezugnahme in
den drei Bereichen Wahrnehmung, Denken und Sprache und schliesslich (vi) eine
Diskussion der Probleme der Theorie. Diese Form erlaubt eine genaue Untersuchung

der Modelle unter Berücksichtigung der je spezifischen Fragestellung und
dem je eigenen Anspruch. Ausserdem wird sie bei Perler mit einem Bewusstsein
des Besonderen des Mittelalters verwendet, wobei Perler vier Besonderheiten
heraushebt. Erstens wurde Intentionaiität im Mittelalter primär als Merkmal einer
Person empfunden statt als Merkmal eines psychischen Aktes oder Zustandes.
Zweitens nehmen Personen in drei Bereichen Bezug auf Gegenstände: in der
Wahrnehmung, im Intellekt und in der Sprache. Alle diese Bereiche sind von der
mittelalterlichen Intentionalitätsdiskussion untrennbar, obwohl sie durchaus separat

diskutiert werden. Drittens stellen sich im Hinblick auf diese Bereiche Fragen



256 Buchbesprechungen

in verschiedenen philosophischen Disziplinen, nämlich der Metaphysik, der Ko-
gnitionstheorie und der Sprachphilosophie. Viertens hat die mittelalterliche
Diskussion ihre eigenen (aristotelischen und augustinischen) Voraussetzungen und

Ausgangspunkte: De Anima 11.12 begründet die Auffassung, dass Wahrnehmung
in der Aufnahme der wahrnehmbaren Form des wahrgenommenen Gegenstandes
ohne die Materie besteht. De Anima III.4 begründet die Analogie des Intellektes
mit dem Wahrnehmungsvermögen. Die semantische Debatte ist einerseits durch
De Interpretatione I mit der Intentionalitätsdebatte verknüpft, anderseits durch
Augustinus mit De Magistro und mit der Lehre vom verbum mentis aus De Doc-
trina Christiana und De Trinitate. Schliesslich kommen noch zwei weitere
Einflüsse hinzu: die Optik Alhazens mit der Lehre von der species in medio, die
durch Francis Bacon auch terminologisch zur intentio wurde, und die Lehre vom
göttlichen Intellekt aus Augustinus' De Ideis.

Diese Vorbetrachtungen bereiten die Bühne vor für den Auftritt der fünf
Modelle. Die Präsentation der Modelle folgt der Chronologie. Sie bezieht die Modelle
dialektisch aufeinander, ohne dass damit ein teleologisches Geschichtsverständnis
auch nur angedeutet würde. Es ist bemerkenswert, dass Perler weit gehend auf
eine Einordnung der Autoren in „Schulen" verzichtet.

(I) Das Modell der formalen Identität (Thomas von Aquin) geht davon aus,
dass kognitive Bezugnahme nur dann gelingt, „wenn der aktuell tätige Intellekt
mit dem aktuell erkannten Gegenstand [formal] identisch ist" (p. 32). Perler stellt
die Konsequenzen des Modells für die drei Bereiche Wahrnehmung, Intellekt und
Sprache dar, streicht als Vorzüge des Modells heraus, dass es sowohl den naiven
Realismus als auch den Repräsentationalismus vermeidet, und formuliert drei
Probleme des Modells: (i) die metaphysische Voraussetzung des externen Realismus,

(ii) die Untriiglichkeitsthese (unter bestimmten Voraussetzungen) und (iii)
der unklare Status der intelligiblen Formen, der dann zum Vorwurf des Schleiers
führt.

(II) Das Konstitutionsmodell (Petrus Johannes Olivi und Dietrich von
Freiberg) vertritt die folgende These: „Bezugnahme auf etwas ist nur dann möglich,
wenn der Intellekt kraft seines aktiven Vermögens überhaupt Gegenstände
konstituiert." (S. 108) Olivi und Freiberg weisen jede Intentionalitätstheorie zurück,
die von einer Rezeptivität des Intellekts und von vermittelnden Entitäten ausgeht.
Sie gehen davon aus, dass der Intellekt die Fähigkeit habe, von sich aus auf
Gegenstände auszugreifen und sie sogar zu konstituieren. Perler betont zwei Probleme

dieser Position. Einerseits scheint die Annahme der Fähigkeit des Intellekts,
von sich aus auf etwas Bezug zu nehmen, mit Putnam gesprochen auf eine magische

Theorie der Intentionalität zu führen. Zweitens stellt sich die Frage, wie der
Intellekt mit dem Wahrnehmungsvermögen koordiniert ist, wenn er doch von sich
aus auf die Gegenstände ausgreift.

(III) Das Modell der intentionalen Objekte (Duns Scotus) verbindet mit drei
Thesen wichtige Aspekte der ersten zwei Modelle: (i) Natürliche kognitive
Vermögen reichen auch angesichts skeptischer Argumente aus, um „im Normalfall"
zuverlässige Bezugnahme zu erklären, (ii) Intentionale Akte sind aspektgebunden.
Die wichtigsten Aspekte sind der singulare Aspekt (repräsentiert durch Phantasma)

und der allgemeine Aspekt (repräsentiert durch intelligible Spezies), (iii) Der



Comptes rendus 257

intentionale Akt bezieht sich primär auf intentionale Objekte und nicht auf die
äusseren Gegenstände. Diese Position kämpft mit drei wichtigen Problemen.
Erstens gibt Scotus keine Kriterien zur Bestimmung des „Normalfalls" an. Zweitens
kann man fragen, wie sich die intelligible Spezies zum äusseren Gegenstand
einerseits und zum intentionalen Akt anderseits verhält. Drittens stellt sich die Frage
nach dem ontologischen Status der Objekte mit intentionalem Sein.

(IV) Nach dem Modell der intentionalen Präsenz (Petrus Aureoli und Hervaeus

Natalis) bezieht sich eine Person, die einen kognitiven Akt vollzieht, immer auf
etwas intentional Präsentes, „unabhängig davon, ob es dafür eine unmittelbare
materielle Grundlage gibt, ja unabhängig davon, ob dadurch eine Erkenntnis der
materiellen Welt gewonnen wird" (S. 254). Dieses Modell scheint dem Modell der
intentionalen Objekte sehr nahe, weshalb Perler besonders auf die Unterschiede
verweist: Aureoli bezieht (anders als Duns Scotus) auch Wahrnehmungsakte und
besonders Sinnestäuschungen in die Intentionalitätstheorie ein. Ausserdem hält er
intentionale Objekte für ontologisch distinkt.

(V) Das Modell der natürlichen Zeichen (Wilhelm von Ockham und Adam
Wodeham) vertritt folgende These: „Die Zeichenfunktion der [intentionalen] Akte
ermöglicht es, dass sie sich auf etwas beziehen können." (S. 321) Ockham und
Wodeham zeigen eine Tendenz zu einem Neuansatz, der sich in drei Punkten
manifestiert. (i) Sie bestehen darauf, dass eine Intentionalitätstheorie ohne direkte
Bezugnahme sofort auf ontologische und epistemologische Probleme führt, (ii)
Sie berufen sich auf ein Kausalmodell zur Erklärung der Intentionalität. (iii) Sie
betonen den Zeichencharakter der intentionalen Akte. Perler legt schliesslich dar,
dass (ii) und (iii) auf Probleme führen. Zunächst scheint ein Kausalmodell nicht
hinreichend für die Erklärung von Intentionalität, sondern höchstens für die
Entstehung von Sinnesdaten. Weiter muss die mentale Sprache mentale synkatego-
rematische Termini enthalten, deren Entstehung sich mit dem Kausalmodell kaum
erklären lässt.

Diese fünf Modelle deuten an, wie reichhaltig mittelalterliches Denken Uber

Intentionalität war. Darüber hinaus zeigt Perler Uberzeugend, dass die mittelalterlichen

Debatten mindestens in dreifacher Hinsicht auch für die aktuelle Debatte

anregend sind. Erstens gehen alle mittelalterlichen Autoren davon aus, dass

Intentionalität ein vielschichtiges Phänomen ist, das sich nicht auf ein Einzelproblem,
etwa auf das Problem propositionaler Einstellungen, reduzieren lässt. Zweitens
betonen die mittelalterlichen Ansätze, dass eine adäquate Intentionalitätstheorie
mindestens in zweifacher Hinsicht, nämlich genetisch und strukturell, erklären
muss, wie intentionale Akte entstehen können. Drittens fassen alle Modelle
Intentionalität als Merkmal von Personen auf und nicht als Merkmal von psychischen
Akten und Zuständen.

Es gibt aber auch Fragen an dieses Buch. So könnte man erstens fragen, warum
genau diese Autoren ausgewählt wurden, während etwa Heinrich von Ghent oder
Albertus Magnus fehlen. Sind diese beiden Autoren unbedeutender für die
mittelalterliche Intentionalitätsdebatte als etwa Hervaeus Natalis? Zweitens: Inwiefern
kann man mit Perler von einer mittelalterlichen „Intentionalitätsdebatte"
sprechen? Bereits die chronologische Anordnung der Modelle suggeriert eher einen



258 Buchbesprechungen

Reigen. Während in einer Debatte die Argumente hin und her gehen, weist Perler

jeweils bloss den abgrenzenden Bezug auf die Vorgängermodelle nach.

Mit diesem Buch legt Perler jedenfalls eine spannende Studie über die historische

Dimension eines aktuellen philosophischen Problems vor. Mit dem Fokus
auf Theorien gelingt es Perler, eine Text- und Problemfülle zu überblicken und
anhand eines systematischen Kriteriums eine anregende Auswahl zu treffen. Die
Darstellung ist immer klar und der Bezug auf die aktuelle Debatte überzeugend.
Man möchte Flasch beistimmen, wenn er in diesem Buch einen «bedeutenden
Wurf» sieht.

Peter Böschung (Zürich)

Bernard Baertschi & Kevin Mulligan (dir.) : Les nationalismes, Paris, PUF, coll.
«Éthique et philosophie morale», 2002, 249 p.

Un nationaliste, pour le dire vite, veut faire coïncider les frontières politiques et
les frontières nationales : une communauté nationale, une communauté politique.
En quoi son projet est-il justifié? La question soulève des perplexités
conceptuelles («Qu'est-ce que le nationalisme?» ou «Quelle différence y a-t-il
entre communauté éthique et communauté civique?»), ontologiques («Les
nations existent-elles, et comment » ou « Y a-t-il des frontières naturelles ») et
normatives (« La préférence patriotique est-elle éthiquement acceptable » ou « La
justice politique donne-t-elle des droits aux communautés »).

Voilà des problèmes épineux, et empiriquement « chauds », sur lesquels règne
usuellement la plus grande confusion. À cette dernière, Bernard Baertschi et
Kevin Mulligan contribuent à remédier en publiant un recueil collectif d'articles,
dont la conjonction constitue l'une des meilleures discussions philosophiques de

la question disponibles sur le marché. Le volume rassemble neuf textes -
classiques (D. Miller, M. Rothbard) ou originaux (B. Baertschi, N. Miscevic) -
divisés en trois parties: «Les forces du nationalisme», «Les faiblesses du
nationalisme» et «Quelques remèdes». Il ressort de l'ensemble que les projets
nationalistes, « ouverts » comme le patriotisme civique ou « fermés » comme la

préférence ethnique ou raciste, méritent encore et toujours une méfiance
sceptique.

Certes, il existe dans le camp nationaliste des considérations qui semblent

peser leur poids. En vrac : l'appartenance à une communauté serait un bien pour
l'individu, pour des raisons liées à la sécurité, à l'épanouissement ou à l'identité
personnelle (D. Miller) ; la préférence patriotique pour des concitoyens proches
serait une traduction du principe méta-éthique de priorité de l'amitié sur la justice
qu'on hérite d'Aristote et qui vaut mieux que le rationalisme universel et abstrait
de Kant (B. Baerstchi); la diversité culturelle a une valeur intrinsèque que le

cosmopolitisme formel ne peut pas reconnaître (cf. N. Miscevic) ; le discours
nationaliste joue un rôle fonctionnel dans le développement des sociétés
industrielles ou dans le remplacement d'une administration impériale par une élite
locale (Ph. Gerrans) - etc. Telles sont donc les « forces » du nationalisme.



Comptes rendus 259

Mais suivons le conseil de N. Miscevic dans son excellent essai de clarification
conceptuelle et logique (p. 115-140), et gardons-nous des «mythologies».
Lesquelles abondent, comme se plaisent à nous le persuader les auteurs de la
deuxième et de la troisième parties du recueil. Mythologie de l'identité, d'abord:
le concept est toujours des plus vagues, et les philosophes pro-nationalistes
hésitent coupablement entre des définitions objectives de l'identité, qui seules

feraient l'affaire, et des définitions subjectives plus libérales, qui transforment le

nationalisme ainsi devenu « civique » en cosmopolitisme confus (N. Miscevic).
Mythologie de la communauté pure, fermée et homogène, qui a disparu du monde
moderne et n'est aucunement envisageable (E. Holenstein), qui repose sur une
«géométrie cognitive» des frontières aujourd'hui superflue (B. Smith), ou qui ne

remplit aucunement la fonction « solidariste » que les nationalistes veulent lui faire

jouer (D. Weinstock). Mythologie de la nation elle-même, car rien ne garantit en
définitive que la communauté nationale soit le meilleur «foyer d'identification
communautaire » - plutôt que le quartier, le voisinage, la ville, la région ou même

ces communautés éphémères naissant, changeant et disparaissant au gré des

événements et des affinités « horizontales » que rêvent les post-modernes. Si le
principe de proximité (primat de l'amitié particulière sur la justice universelle)
défendu par B. Baertschi valait sur le plan méta-éthique, pourrait-il entrer dans

une défense du nationalisme - puisqu'au terme d'une «philosophie des
attachements et de la proximité émotionnelle », la nation abstraite et maladroite est

un piètre candidat pour l'amour «patriotique»? Mythologie des «droits
communautaires» enfin, puisque l'ontologie de leur sujet - les communautés - est

problématique, et que les intérêts individuels sont mieux protégés par les droits
des individus (minoritaires) eux-mêmes que par les droits des minorités
auxquelles ils appartiennent (M. Haller).

Les questions restent ouvertes ; mais au sortir de ce volume, il apparaît que le
fardeau de la preuve pèse toujours sur les épaules des nationalistes, qui doivent

parer des objections ontologiques, conceptuelles et normatives passablement
fatales. Les anti-nationalistes, cependant, ne remportent qu'une victoire modeste.
Car le cosmopolitisme naïf doit faire face à des problèmes de taille, dont le
principal est peut-être cette valeur morale des attachements particuliers ou cette
primauté des obligations spéciales pour lesquelles militent D. Miller et
B. Baertschi. On peut aussi rappeler un doute «humien» sur les projets
rationalistes qui, comme le cosmopolitisme universaliste, prétendent réviser les

intuitions fondamentales des membres des groupes considérés au nom d'une
éthique de l'humanité abstraite (cf. B. Baertschi & K. Mulligan, «Intermède», p.
9, & D. Miller). Car après tout, les nations ont pour elles la force de l'habitude.

Pour qui s'intéresse à ces questions, Les nationalismes est un recueil
indispensable - dont le seul défaut est peut-être de se clore sur une affabulation
libertarienne de M. Rothbard qui, tenant plus de l'idéologie hollywoodienne que
de la raison pratique, occupe inutilement l'entendement des lecteurs.

Le bilan est ainsi extrêmement positif, puisque nous avons là un livre
triplement vertueux. Il couvre un grand éventail des débats philosophiques
contemporains sur nombre de questions cruciales et nécessaires à une analyse
rationnelle du phénomène nationaliste dans son ensemble (identité personnelle et



260 Buchbesprechungen

collective, ontologie des nations et autres «objets spatiaux» non-naturels,
philosophie des droits individuels et collectifs, méta-éthique particulariste ou
universaliste etc.). Il constitue une parfaite introduction à la «philosophie des

nationalismes», et l'ouvrage est sous cet aspect un outil d'enseignement précieux.
Enfin, on y trouve des arguments souvent originaux ou insolites conduits de main

experte (B. Baertschi, N. Miscevic, M. Haller & B. Smith). D'excellente qualité
pour ces trois bonnes raisons, l'ouvrage ne peut donc être déconseillé.

Nicolas Tavaglione (Genève)


	Buchbesprechungen = Comptes rendus

