
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 62 (2003)

Artikel: Leib und Raum

Autor: Staude, Detlef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882972

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882972
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DETLEF STAUDE

Leib und Raum

In my explanations I take up the distinction customary in phenomenology between

Leib (the present, witnessing, sensing body) and Körper (the anatomic, measurable

body which is perceivable from the outside). I pose the question, how our conceptions

of space influence inner experience and general mood. Two examples are
examined: The development of perspective in the Renaissance along with its
consequences (e.g. the possibility to «virtually» take different positions in the space ofmy
sensing body [Leib]). And the modern-day «conquest» of cyberspace alongside the

platonic ideas with which it is connected and which let the Leib sink into oblivion
once again.

1. Einführung

1.1. Körper und Leib

Ich möchte mich hier dem uns so alltäglichen Phänomen des Leibes
nähern, indem ich die im Deutschen mögliche Unterscheidung
zwischen Leib und Körper auf eine Weise nutze, dass, wie ich hoffe, ein

neuer Denkraum entsteht. Hierbei lehne ich mich an die phänomenologische

Tradition von Maurice Merleau-Ponty und Hermann Schmitz
an.

Die Frage, die mich leitet, ist die, wie unsere Vorstellung vom Leib
bzw. vom Körper verknüpft ist mit derjenigen vom Raum. Im Laufe der
Geistes- und Philosophiegeschichte hat sich unsere Vorstellung vom
Raum immer wieder grundlegend geändert und das hat jedes Mal Folgen

gehabt dafür, wie der Mensch in seiner Leiblichkeit verstanden
wurde.

Heute leben wir diesbezüglich wohl wiederum an einer Schwelle,
da der sich sprunghaft ausdehnende Cyberraum das bisherige leibliche
Selbstverständnis des Menschen aufs Neue umstülpen dürfte.



246 Detlef Staude

1.2. Die Eroberung des Raumes und seine leiblichen Auswirkungen

Da es Bewusstwerdung getrennt vom Leib nicht gibt, haben Bewusst-
seinsschritte auch immer Auswirkungen auf unsere Leiblichkeit bzw.
leibliche Erfahrungen Auswirkungen auf unsere Bewusstheit. Wenn
sich uns «ganz neue Räume öffnen», so nur dann, wenn der Leib für
diese neue Offenheit bereit ist. Von Raum zu sprechen ist nur möglich
durch das leibliche Spüren. Leiblich erfahren wir Dichte, Völle, Volumen,

Tiefe, Weite und Enge, während «leerer Raum» ebenso wie das

gesamte physikalische Konzept von Raum dem dynamischen leiblichen
Erleben nicht entspricht, für das der Raum Ausdehnung und

Evstreckung ist. Der physikalische Raum ist also eine Abstraktion dessen,

was wir leiblich als Raum erfahren.
Was bei der Entdeckung des physikalischen Raumes durch Philosophie,

Naturwissenschaft und die Erfindung der Perspektive in der
Renaissance und bei der schließlichen Evozierung des «virtuellen Auges»
durch die damalige Malerei leiblich stattgehabt hat und wie gerade diese

leiblich-lebendige Erfahrung begleitet wurde von einer großen
Faszination für den Körper, werde ich in diesem Vortrag aufzeigen und

von dieser Analyse her der Frage nachgehen, zu welchen leiblichen
Erfahrungen die Konfrontation mit dem Cyberraum heute führt und was
für eine Auswirkung diese auf unser Verständnis des Körpers haben
könnten.

2. Der Leib in der Philosophie

2.1. Die Leibfeindlichkeit in der antiken Philosophie

Sokrates erklärt seinen Freunden im Dialog Phaidon, nachdem er Frau
und Kinder hat nach Hause bringen lassen, dass er als Philosoph sich
nach dem Sterben sehne, weil das Vermischtsein der Seele mit dem
Leib die Einsicht trübe. Sokrates ist überzeugt, dass sobald die Seele

«mit dem Leibe versucht, etwas zu betrachten, dann offenbar wird sie

von diesem hintergangen». Nur im Denken werde ihr etwas vom
Seienden offenbar, und sie denke am besten, wenn sie sich dabei so weit
wie möglich vom Leib distanziere. Am weitesten geht diese Distanzierung

natürlich im Tode. Daher schließt Sokrates mit dem Gedanken:

«So können wir nur eines von beiden, entweder niemals zum Wissen gelangen
oder nach dem Tode. Denn alsdann wird die Seele für sich allein sein, abgesondert

vom Leibe, vorher aber nicht. Und solange wir leben, werden wir, wie sich



Leib und Raum 247

zeigt, nur dann dem Erkennen am nächsten sein, wenn wir, soviel möglich,
nichts mit dem Leibe zu schaffen noch gemein haben, was nicht höchst nötig
ist, und wenn wir mit seiner Natur uns nicht anfüllen, sondern uns von ihm rein
halten, bis der Gott selbst uns befreit.»1

Zwar erwägt Piaton in anderen Dialogen auch ein etwas anders
geartetes Verhältnis von Seele und Leib, dennoch hatte die in diesen
Worten aufscheinende Leibfeindlichkeit großen Einfluss auf die
abendländische Philosophietradition: der Leib bzw. Körper ist ein
unreiner Betrüger, der die Seele und damit den Philosophen am Denken
und Erkennen hindert. Es ist besser tot als dem Leibe verfallen zu sein.

Das Postulat, der Leib trage nicht nur nichts zum Erkennen bei, sondern
lenke davon ab, dividiert den Menschen in zwei Kontrahenten: die
Seele, der es obliegt zu herrschen, und den Leib bzw. Körper, der ihr
Sklave oder Instrument zu sein hat.2 Es geht hier nicht um eine
Kultivierung des Leibes, sondern um seine effektive Beherrschung und um
deren Legitimation. Da die Athener gute Strategen sind, wissen sie,
dass wer herrschen will, Ganzheiten teilen muss. Zum Beispiel in einen

Teil, den man als edel, und einen, den man als unrein bezeichnet.
Sokrates spricht im Phaidon hauptsächlich von der vom rechten

Weg ablenkenden Triebhaftigkeit des Menschen sowie von irreführender

Wahrnehmung, überdies über «Gelüste, Begierden, Furcht und
Krankheiten»3. Das ist weit mehr als der anatomische Körper. Das, was
Sokrates im Phaidon Seele nennt, ist fast nur noch das Denken und
abstrakte Erkennen und alles andere ist der Leib. Das Wort für Leib oder
Körper, das hier gebraucht wird, soma4, wird polemisch gebraucht.
Sokrates bzw. Piaton stört die eigenwillige Lebendigkeit des Leibes, die
so schlecht von der Vernunft (bzw. der Seele) zu managen ist. Diese
triebhafte Lebendigkeit des Leibes wird allerdings mit dem nach dem
Tod verrottenden Fleisch zusammengedacht, so dass Sokrates, der ja
Somatisches hier immer im Gegensatz zur Seele sieht, folgern kann,
mit dem Körper sei auch die triebhafte Lebendigkeit sterblich und müsse

umgekehrt die Seele unsterblich und nicht von Trieben beherrscht
sein.

1 Platon, Phaidon (65b -) 67a.
2 Ebd., 79e/80a.
3 Ebd., 66c.
4 Vgl. das von Pythagoreern überlieferte Wortspiel soma - sema (Leib/Körper

- Zeichen / Grabmal)



248 Detlef Staude

Unter anderem mit Hilfe dieser Vorstellungen, die die Antike und
das Christentum stark beeinflussten, lernten die Menschen, sich von
ihren Antrieben, ihren Lüsten und ihren körperlichen Bedingtheiten zu
distanzieren sowie leibliche Erfahrungen gering und die Vernunft hoch

zu schätzen. Vergleicht man die buddhistische Philosophie einmal in
dieser lebenspraktischen Hinsicht mit der Hauptströmung abendländischen

Denkens, so appellierte Erstere immer wieder an die Achtsamkeit,

während die abendländische zur Kontrolle aufrief. Wenn ich
versuche achtsam zu sein, begegne ich immer wieder Neuem, ich bin offen
dafür, mein leibliches Bewusstsein wird differenzierter, ich werde
spüriger. Will ich jedoch kontrollieren, dass die Seele sich im Sinn der
Erkenntnis und Autonomie der Person auch möglichst weit vom Leiblichen

distanziert, verschließe und verkrampfe ich mich tendenziell: das

leibliche Bewusstsein verkümmert zusehends. Die im Phaidon gelehrte
Entgegensetzung von Seele und Leib bringt also eine Haltung mit sich,
die für philosophische Erkenntnisse nicht vorteilhaft sein muss. Da

Philosophieren nicht nur Konzentration braucht (die Griechen nannten
daher den scharfen Verstand pykinai phrenes5, denn sie spürten die

Anspannung beim Denken im Zwerchfell), sondern auch innere Offenheit
und Weite, wirkt dies dem philosophischen Grundanliegen sogar
entgegen. Der Generalverdacht gegen alles Leibliche und Leidenschaftliche

bevorzugte auch eine verkrampfte Einseitigkeit und Verschlossenheit

in der abendländischen Philosophie.

2.2. Die Dominanz des Körpers seit der Renaissance

Die Abwendung vom Leiblich-Körperlichen dominiert die abendländische

Philosophiegeschichte in Verbindung mit dem Christentum bis zur
Renaissance. Es gab zwei Räume: den Raum des Irdisch-Sterblichen
und den Raum der Seele. Mit der Renaissance trat der einheitliche,
physikalische Raum ins Bewusstsein, der keine prinzipiellen Grenzen
mehr kannte. Allerdings gab es auch nur noch diesen einen.

Die «Eroberung» des physikalischen Raumes, der heute überwiegend

für den einzig realen gehalten wird, begann im Ausklang des

Mittelalters, als Philosophen6 die alte Frage neu aufwarfen, ob es leeren

5 «ttukivcu <t>pevei>, H. Schmitz, Höhlengänge, Berlin 1997, S. 92f.
6 Als frühester mit dem eindrücklich klaren Gedanken, dass neben dem einzig

Absoluten, Gott, nicht noch etwas anderes Absolutes, etwa ein absoluter
Raum, bestehen könne, gilt Nikolaus von Kues.



Leib und Raum 249

Raum geben könne, und als die ersten Maler7 begannen perspektivische
Elemente in ihre Malerei einzubauen, wodurch ihre Bilder eine bisher
unbekannte räumliche Tiefe erhielten.

Diese Elemente wurden in der Folge systematisch weiterentwickelt,
so dass ein einheitlicher, aus einer bestimmten Perspektive (dem
Augpunkt8) gesehener virtueller Raum entstand. Zunächst arbeiteten die
Maler vor allem mit der Zentralperspektive, dann wurde der Augpunkt
an ganz außergewöhnliche Orte gerückt, so dass der Betrachter den
korrekten Standpunkt nicht oder nur schwer einnehmen konnte. So
erwuchs dem menschlichen Leib ein virtuelles Auge, das die verschiedensten,

schwierigsten Perspektiven wie automatisch einnahm, ohne
dass der Körper sich an der entsprechenden Position befinden musste.
Diese bildnerischen Mittel förderten die Reflexivität und geistige Freiheit

der Menschen, denn «erst [...] die Ablösung von der leibgebundenen

Perspektive ermöglicht dem Menschen Überblick, Relativierung
seines Standpunktes, vernünftige Überlegung und Selbstbesinnung»9.
Durch diese leibliche Erfahrung vorbereitet, war es für die Menschen
des zu Ende gehenden Mittelalters und der Renaissance immer einfacher,

den leeren Raum zu denken. Dieser war zuvor, da es im auf
aristotelischen Vorstellungen beruhenden mittelalterlichen Weltbild den
leeren Raum nicht geben kann, eine Schrecken erregende Vorstellung
gewesen. Raum war zuvor das gewesen, was alle Dinge verbindet; nun
wird es das, was sie äußerlich gegenüberstellt. Das heißt geistig, dass

man einerseits begann, die Dinge und Menschen isoliert voneinander
zu betrachten, aber auch ihre jeweilige Einzigartigkeit und Individualität

betonte. Der einzelne Mensch, seine Sicht der Welt rückte in den

Blick. Wenn man sich das vergegenwärtigt, wundert es nicht, dass sich
auch Galileo Galilei, der die neue Vorstellung von Raum als Erster im
wissenschaftlichen Bereich formulierte, einmal bei der Florentiner
Malakademie beworben hat, um Perspektive zu lehren.

Die Renaissance ist somit Aufklärung des Blicks; der Blick ist sich
selbst nicht mehr verborgen, sondern wird sich seiner selbst und seiner

Perspektivität bewusst. Die Dinge sind nicht mehr prinzipiell so und so

7 Vor allem Giotto in der Arena-Kapella in Padua (1305) und davor in der Ba¬

silika von Assisi.
8 Der Augpunkt ist der theoretische oder tatsächliche Punkt, von dem aus der

Betrachter das Bild sehen muss, damit die Perspektive des Bildes seiner eigenen

entspricht.
9 T. Fuchs, Leib. Raum. Person, Stuttgart 2000, S. 261.



250 Detlef Staude

geordnet, sondern je nach meiner Position kann alles sehr anders
aussehen. Es ist sogar möglich, diese Perspektive nur innerlich einzunehmen,

ohne sich körperlich an dem entsprechenden Punkt zu befinden.
Gerade dieses Beispiel zeigt, wie Kunst, Philosophie, Wissenschaft und
Technik den Menschen einen neuen Raum haben erobern lassen. Dass

schließlich auch mit den großen Schiffsreisen zu anderen Kontinenten
dieser erst geistig und leiblich-virtuell erfahrene Raum ganz materiell
zu Eroberungen in anderen Ländern führte und dass der Grundgedanke
dieser Eroberungen ebenfalls das prinzipielle Vorhandensein von
«leerem Raum» war, der nur entdeckt zu werden brauchte, ist eine sehr
konkrete Folge des neuen Weltbildes, ebenfalls verbunden mit neuen
Freiheitssehnsüchten und der in der Renaissance so deutlich zu Tage
tretenden Selbstermächtigung der Menschen. Die Renaissancemalerei
weist diesen Weg sehr deutlich, indem sie mit unserer leiblichen
Dynamik spielt: Durch perspektivisches Durchkomponieren ihrer Bilder
auf einen Fluchtpunkt hin, aber auch durch andere Darstellungselemente

(z. B. Verschwimmen in der Feme oder ziehend wirkendes
tiefes Blau) wird Attraktives, in die Weite Ziehendes betont. Dieses

Gezogensein in eine unbestimmte Feme ist motivierende Grundstimmung

der modernen abendländischen Zivilisation geworden und sie
wird immer wieder neu reaktiviert, so im 20. Jahrhundert beim
Mondflugprogramm und im letzten Jahrzehnt durch die Internet-Euphorie.
Und auch die sich in virtuelle Weiten vorwagende Science-fiction-
Literatur wurzelt in der Renaissance, so postuliert Nicolaus von Kues

(1401-1464) nicht nur den leeren, unendlichen Raum, sondern auch
sein Bewohntsein von anderen Geschöpfen Gottes.

Nach der aus der Antike stammenden und durch das Christentum
und seine Dogmen verstärkten Erfahrung leiblicher Enge brachte die
Renaissance mit der Entdeckung und Eroberung des physikalischen
Raumes eine Befreiung in Form neuer Weiteerfahrungen: Der Raum
musste als unendlich angenommen werden, die klar in oben

(Seele/Gott/Himmel) und unten (Leib/Teufel/Hölle) geordnete
mittelalterliche Welt geriet ins Wanken. Gegen das mittelalterliche Weltverhältnis

schien sich zu guter Letzt Protagoras durchgesetzt zu haben:
«Aller seienden Dinge Maß ist der Mensch.»10 Nicht mehr der Ekel vor

10 Protagoras, Frgm. 1, Sextus adv. math. VII, S. 60: «Aller seienden Dinge
Maß ist der Mensch, der seienden, dass sie sind, der nicht-seienden, dass sie
nicht sind.»



Leib und Raum 251

der Hinfälligkeit und Triebhaftigkeit des Leibes stand im Vordergrund,
sondern die menschliche Gestalt, der auch physikalischen Gesetzen

folgende Körper, wurde in neuer Begeisterung mit ausdrucksvollsten
Details ins Bild gesetzt und in ihrer Schönheit und Eigenart neu
entdeckt.

Die Grundkonstanten im Verhältnis zum Leiblich-Körperlichen in
der Neuzeit sind daher die Begeisterung für körperliche Schönheit
einerseits und die Reduzierung desselben zu einem
naturwissenschaftlich-physikalischen Objekt andererseits. Heute kommen diese
gegensätzlich scheinenden Einstellungen perfekt zusammen und sowohl die

Schönheitschirurgie wie Fortpflanzungsmedizin und Genetik kommen
dem weit verbreiteten Bedürfnis nach schönen Körpern mit
naturwissenschaftlichen Methoden entgegen.

Seit der Renaissance stand sich der Mensch mehr und mehr im
Spiegel gegenüber, im Spiegel der Kunst und der Wissenschaft, und er
entwickelte nach und nach einen Blick von außen auf sich und hielt ihn
für den eigentlich richtigen. Das zeigt sich sehr gut im Medizinischen,
das in früheren Zeiten hauptsächlich aus dem Erzählen der leiblichen
Beschwerden, Begleitumstände und Empfindungen bestand, während
heute gerade dieser Bereich reduziert wird zu Gunsten von Laboruntersuchungen

und technischen Aufnahmen, die unseren Körper und seinen
Zustand abbilden. Dann identifizieren wir uns mit dem Bild und sind
auf diese Weise gewohnt, uns selbst in unserem Innern von außen zu
betrachten, wenn wir von uns reden. Wir nehmen einen virtuellen Blick
auf unseren Körper ein, so wie wir ihn vom Anschauen, von Bildern
und aus dem Spiegel, aber auch aus Büchern, von Röntgenfotos und
CT-Aufnahmen kennen. Wir haben ein mehr oder weniger theoretisches

(das heißt aus reflexiver Schau gewonnenes) Wissen über seine
Anatomie und Physiologie; alles Dinge, die wir nicht an uns
wahrgenommen, sondern uns angeeignet haben. Wir stehen uns daher zunehmend

distanziert und abstrakt gegenüber. Wir geraten in ein zwiespältiges

Verhältnis zu unserem Leib und seine Erfahrung wird in der
Moderne eher verdrängt. Allerdings zeigt der große Markt der alternativen

«Körpertherapien», dass ein verdrängter Leib unter Umständen mehr
Probleme mit sich bringt als der Leib zu Sokrates' und Piatons Zeiten.
Und die Therapeuten machen oft die Erfahrung, dass sie mit dem, was
ihnen die Naturwissenschaften über den Körper sagen, nicht viel weiter
kommen, da sie es vorwiegend mit dem Leib zu tun haben. Um zu
verstehen, was sich in den Behandlungen tut, braucht es Theorien, die dies



252 Detlef Staude

berücksichtigen und die auf den Unterschied von Leib und Körper
eingehen.

3. Der Raum des Leibes heute

3.1. Philosophische Rückbesinnung

Seitdem Nietzsche im Zarathustra11 die Behauptung aufstellte, der
Leib sei die große Vernunft und es sei wohl mehr Vernunft im Leib als

in unserer größten Weisheit und seitdem die Phänomenologie erneut
auf den Leib aufmerksam gemacht hat, ist dieser philosophisch wieder
im Gespräch. Im letzten Jahrhundert sind bahnbrechende Abhandlungen

über dieses Thema erschienen, so von Maurice Merleau-Ponty
Phänomenologie der Wahrnehmung und von Hermann Schmitz System
der Philosophie, in dem er unter anderem Leib, Raum und Gefühle
untersucht.

Die leibliche Raumerfahrung ist nicht notwendig kongruent mit den

physikalischen Gegebenheiten, die wir meistens als wirklich ansehen.

Zum Beispiel kann ein Kriegsversehrter, dem ein Bein oder Arm
amputiert wurde, ein Phantomglied haben, das für ihn subjektiv so real ist
wie die anderen Glieder, da er es fühlt, Schmerzen darin hat usw.12

Physisch ist es aber nicht da. Dies ist übrigens kein Ausnahmefall, denn
wir befinden uns mit unserer leiblichen Raumerfahrung recht häufig

11 F. Nietzsche, Also sprach Zarathustra, Die Reden Zarathustras, Von den
Verächtern des Leibes; Text folgt der Werkausg, in: K. SCHLECHTA (Hg.),
Bd. 2, München 1966.
«Der Leib ist eine große Vernunft, eine Vielheit, mit einem Sinne, ein Krieg
und ein Frieden, eine Herde und ein Hirt.
Werkzeug deines Leibes ist auch deine kleine Vernunft, mein Bruder, die du
<Geist> nennst, ein kleines Werk- und Spielzeug deiner großen Vernunft.
<Ich> sagst du und bist stolz auf dies Wort. Aber das Größere ist, woran du
nicht glauben willst - dein Leib und seine große Vernunft: die sagt nicht Ich,
aber tut Ich. [...]
Hinter deinen Gedanken und Gefühlen, mein Bruder, steht ein mächtiger
Gebieter, ein unbekannter Weiser - der heißt Selbst. In deinem Leibe wohnt
er, dein Leib ist er.
Es ist mehr Vernunft in deinem Leibe, als in deiner besten Weisheit.»
Allerdings ist zu berücksichtigen, dass Nietzsche den Leib eher physiologisch
als im Sinne des leibhaften Spürens verstand.

12 Vgl. H. Plügge, Der Mensch und sein Leib, Tübingen 1967.



Leib und Raum 253

nicht in Kongruenz mit der physikalischen Welt. Wer sich einmal hat

massieren lassen, weiß als wie weit man den gut entspannten Körperteil
empfindet. Man kann sogar dessen Ausdehnung ungefähr bestimmen
und sein leiblicher Umfang ist um einiges größer als der körperliche
Umriss. Diese Inkongruenz lassen wir nicht lange zu und wir gleichen
die Innenerfahrung an die Außenerfahrung (vor allem durch das Sehen,

Tasten und das habituelle innere Körperbild) an und weisen den Leib

sozusagen in seine körperlichen Grenzen.
Heute leben wir also in einer Zeit, die zwar noch sehr körperfixiert

ist, sich aber zunehmend des Leibes und seiner Eigentümlichkeit und
seines Potentials bewusst wird. Auf der anderen Seite hat die in der
Renaissance-Malerei begonnene Entwicklung hin zu virtuellen,
täuschend echten Räumen in der Computeranimation ihre Vervollkommnung

gefunden. Nicht mehr sind es nur starre Bilder, sondern bewegte
und dreidimensional wirkende, die uns in die Ferne ziehen. So weit die
Welt am Computerbildschirm durch Internet und Computeranimation
auch erscheinen mag, es bleibt eine illusionäre Weite, da ihr beim
Benutzer am Schirm eine konzentrierte, angespannte Enge entspricht. Der
leibliche Raum wird immer reduzierter, enger, während der virtuelle
Raum immer weiter wird. Reales Weiteerleben wird zur gesuchten
Ausnahmesituation (Massage, Wanderung, Urlaub, Exstase usw.).
Leiblich wird am Computer keine Freiheit erlebt, da dies die
Weiteerfahrung bräuchte. Woher kommt es dann, dass das Internet offenbar
von vielen seiner Protagonisten mit prinzipiell unbegrenzter Freiheit
assoziiert wird? - Man könnte es als partielle Regression in ein
frühkindliches Stadium mit den zu dieser Zeit normalen Allmachtsphantasien

sehen, wie sie von der scheinbar grenzenlosen Verfügbarkeit
desselben gefördert wird, frei nach dem Motto «the world is at your
fingertips». Diese scheinbare Freiheit kann deshalb Suchtsymptome
hervorrufen, weil sie nicht mit einer befriedigenden leiblich-räumlichen
Weiteerfahrung einhergeht. Wenn Internet-Mythiker13 die Phantasie

entwickeln, man könne irgendwann alle für seinen ganzen Körper
inclusive Gehirn relevanten Daten ins Netz einspeisen und so gänzlich
leiblos unsterblich werden, so hören wir verblüfft das Echo des Sokra-
tes aus dem Phaidon. Ja, nicht nur unsterblich, sondern natürlich auch
allwissend wähnen sie nach diesem völligen Aufgehen im Netz zu wer-

13 Siehe hierzu M. Wertheim, Die Himmelstür zum Cyberspace. Von Dante
zum Internet, Kap. 7 Cyber-Seelen-Raum, Zürich 2000.



254 Detlef Staude

den, und sie verlassen daher gern diese leibliche Hülle - genau wie So-

krates. Ist auch das Internet nur eine Fußnote zu Piaton? - Jedenfalls
hören wir hier wie dort die tiefe Sehnsucht nach der Überwindung der

Gespaltenheit, wie sie eine stark vom unmittelbaren Erleben gelöste
Lebenspraxis mit sich bringt. Denn «die Objektivierung des Leibes

zum beherrschbaren Körper», wie sie für Arbeit und Spiel am Computer

Voraussetzung ist, hat «zur paradoxen Konsequenz, dass ich das

selbstverständliche Zuhausesein in ihm verliere»14. Diese Objektivierung

des Leibes zum Köiper haben aber Piaton bzw. Sokrates gefordert,

indem sie das Somatische so streng vom Seelischen schieden.
Daher ist es kein Wunder, das bei heutigen Cyberworld-

Protagonisten ebenfalls platonische Gedanken hoch im Kurs stehen, um
ihren wenig leibfreundlichen Alltag zu verklären.

Die inneren Voraussetzungen, die einen so enormen Schritt ermöglichen

wie den, dass zunehmend mehr Menschen zunehmend mehr
Erfahrungen mit sich selbst im Internet, in einer virtuellen, nicht leibhaftigen

Welt sammeln, wurden in uns seit der Renaissance angelegt.
Damals haben Künstler und Wissenschaftler angefangen mittels
Perspektive und Abstraktion großartige Sekundärwelten aufzubauen.
Welten, die so überzeugend sein können, dass die leiblich erfahrene
Realität daneben verblasst. Dadurch, dass sie Perspektive bewusst
machten, wurden leibliche Richtungen erfahrbar. Für das leibliche
Erleben problematisch ist jedoch die Vorstellung der Unendlichkeit. Sie
kann nur reflexiv gefasst werden. Wenn wir in den Himmel schauen,
können wir seine Weite wahrnehmen, nicht aber seine Unendlichkeit.
In ihr verlieren wir uns, sie macht keinen Sinn. Die perspektivische
Darstellung war ein Impuls, einen geordneten Überblick über die Welt
zu bekommen, der zwar vom eigenen Standort abhängt, aber sich daraus

auch klar ergibt. Je grenzenloser unsere Möglichkeiten und unser
Wissen sind, desto schwieriger sind auch sinngebende Perspektiven
geworden. Die Physiker sind inzwischen bei ca. elf möglichen
Raumdimensionen angekommen und auch der Cyberraum ist ein prinzipiell
grenzenloses, unüberschaubares Gebilde.

Wie soll man sich also heute orientieren? - Hier ist die Philosophie
stark gefordert, weil sie als metareflexive Schau solche grundlegenden
Zusammenhäng vor Augen führen kann. Allerdings muss sie, um diese

Aufgabe wirklich zu erfüllen, den Leib in ihr Denken voll integrieren.

14 T. Fuchs, a.a.O., S. 133.


	Leib und Raum

