
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 62 (2003)

Artikel: À propos du sexe de l'âme

Autor: Groneberg, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882969

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882969
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MICHAEL GRONEBERG

À propos du sexe de l'âme

Being sexed is one of the fundamental qualities of human existence. The paper
argues that although it is intensely linked to our bodies, human sex is foremost a

property of the soul. The attempt to explicate sexual difference shows that besides

the notions of sex - biologically determined, and gender — socially defined, we need

the notion of a psychic sex in order to fully understand human sexuation. The «sex

of the soul » refers to a fundamental property of a person's mind, to be understood

as an identity. A person's acquisition of sex in early childhood is mediated, though
not determined, by social interaction. It overrides any notion of sex as defined by
corporeal properties or assigned to the person by others.

La Question

Pourquoi traiter du sexe de l'âme lorsqu'il s'agit de parler du corps
Car il y a des qualités fondamentales de l'existence humaine qui sont
liées au fait que nous avons un corps et qui sont tout de même reflétées
dans la conscience de soi, de sorte que la qualité psychique résultante
est indépendante du corps. Il existe donc une relation entre corps et âme

qui est plus complexe que nous ne le supposons normalement. Quant au

concept de l'âme, il est utilisé ici pour regrouper les phénomènes
psychiques, comme on le fait actuellement avec le mot allemand «Seele»
dans la Leib-Seele-Theorie. La notion se réfère au domaine des expériences,

des qualia, de la conscience et de la conscience de soi, sans pour
autant supposer une substance mentale ou une existence de l'âme
indépendante de celle du corps.

La complexité des relations entre corps et âme peut particulièrement
bien être mise en évidence en analysant la condition sexuée de l'être
humain. Quoique le sexe soit apparemment une qualité du corps,
l'analyse mettra en évidence que le sexe est de fait principalement une
qualité psychique. Je souligne que le sujet que je traite ici n'est pas la
sexualité dans le sens de l'érotique, mais juste le fait d'appartenir à un



198 Michael Groneberg

sexe, ou d'être sexué. Pour éviter les ambiguïtés, j'utiliserai un néologisme

qui est devenu le terme technique habituel dans ce contexte : celui

de «sexuation».
Le premier but étant d'expliquer ce qu'est le sexe, dans le sens de la

sexuation, je chercherai donc à trouver un critère décisif quant au sexe
d'une personne quelconque. Je commencerai naïvement en visant la
différence spécifique entre femmes et hommes. Imaginons une situation
d'insécurité de jugement où se pose la question de savoir si quelqu'un1
est homme ou femme, ou plus exactement, afin d'inclure les enfants, si

cette personne est masculine ou féminine - dans le sens biologique de

mâle et femelle. Cette question se pose de façon existentielle pour les

personnes chez lesquelles les différents traits sexuels ne concordent pas.

Les chromosomes

Un test génétique semble être un critère scientifique et irréfutable. Nous
savons qu'un être humain porte, dans chaque cellule, exceptées les

cellules reproductrices, 23 paires de chromosomes, dont une paire
sexuelle XY chez l'homme, XX chez la femme. Comme la cellule
reproductrice contient seulement la moitié de cette information génétique, les

ovules de la femme comportent toujours un chromosome X et les
spermatozoïdes soit un chromosome X, soit un Y. Le sexe d'un individu
serait donc déterminé au moment de la fécondation, quand le spermatozoïde

gagnant la course, entre dans l'ovule, et que les deux moitiés
génétiques du père et de la mère se rejoignent. Nous pourrions donc
dire qu'un mâle serait chromosomiquement XY (aussi appelé allosomi-
que), et qu'un être de sexe féminin serait XX (homosomique)2.

1 J'utilise le genre grammatical masculin de façon générique, dénotant tous les

sexes et genres réels.
2 Des articles pertinents sur la question se trouvent dans J.-B. Pontalis (dir.),

Bisexualité et différence de sexes, Paris, 1973 ; sur la question des
chromosomes : Léon Kreisler, « L'enfant et l'adolescent de sexe ambigu ou
l'envers du mythe », p. 173-200.



À propos du sexe de 1' âme 199

L'anatomie

Cette définition est réfutée par l'exemple des oiseaux, dont les individus

XX développent des organes masculins et les allosomiques deviennent

les femelles qui pondent des œufs3. La biologie ne juge pas le sexe
d'un individu d'une espèce quelconque selon la combinaison
chromosomique, mais selon les organes sexuels ou les fonctions procréatrices.
Ce ne sont pas les oiseaux classifiés mâles qui pondent les œufs et les

femelles qui ont un pénis. La science a toujours soutenu une définition
anatomique plutôt que de changer la classification.

Le choix des organes dans la définition du sexe est fait selon leur
pertinence pour la procréation. Il n'est pourtant pas nécessaire que les

organes fonctionnent effectivement. Une femme qui est entrée dans la

ménopause est toujours une femme, il y a des hommes infertiles, et les
enfants sont considérés comme filles ou garçons bien avant leur puberté.

Les fonctions procréatrices jouent donc seulement un rôle générique
en définissant les organes sexuels dits primaires. Ce sont ces demiers,
indépendamment de leur fonctionnement actuel, passé ou futur, dans

l'individu concret, qui déterminent le sexe anatomique :

• Est masculin le sexe qui a des organes pour produire des spermato¬
zoïdes (prostate et testicules chez les mammifères) et pour les

transmettre dans le sexe féminin (le pénis).
• Est féminin le sexe qui a des organes pour produire des ovules (les

ovaires), pour recevoir des spermatozoïdes (vagin, trompes) et pour
développer, nourrir et protéger en soi le nouvel individu qui résulte
de la fécondation (utérus).
Observons qu'une définition anatomique est aussi biologique que

celle qui recourt aux chromosomes et que ces deux définitions peuvent
mener à des résultats différents quant au sexe d'un animal ou d'une
personne.

La différentiation du sexe anatomique

Le développement d'un individu humain confirme la priorité de la
définition anatomique. La fécondation est le moment de la détermination du

sexe chromosomique. Commence alors la multiplication de cette pre-

3 Claude Aron, « Les facteurs neuro-hormonaux de la sexualité chez les
mammifères », in Pontalis, op. cit., p. 107-171.



200 Michael Groneberg

mière cellule du nouvel individu. Les organes sexuels apparaissent dans

l'embryon de 28 jours. Ces gonades primitives sont, au début, sexuellement

indifférenciées et peuvent se développer dans deux sens. On

parle donc d'une «bisexualité potentielle initiale»4. Les gonades se

développent, en présence d'un chromosome Y, en testicules, et en son
absence en ovaires (et cela même s'il manque un second chromosome

X). Après la mise en place de l'ébauche génitale interne durant la sixième

semaine, les hormones entrent en jeu. Le développement va dans

le sens masculin seulement sous l'influence des hormones dites
virilisantes, issues du testicule fœtal. En absence de ces hormones, se

développent «trompes et utérus [...], même si le sexe chromosomique est
masculin».5 Chez les oiseaux, au contraire, c'est le mâle qui se

développe en absence d'hormones, et la présence des hormones actives
féminisantes présuppose aussi des allosomes. Dans les deux cas, le XY
déclenche donc «une action dominante» sur la voie préfigurée - dont
résultent un mâle chez les mammifères et une femelle chez les oiseaux6.

Bien que nécessaire, la présence d'un testicule primitif, chez les

mammifères, ne garantit pas le développement des organes internes et

externes masculins, car il faut la présence efficace des hormones. Il se

peut que la gonade déclenche des hormones normalement virilisantes
(testostérone et autres) qui ne sont pourtant pas reconnues par
l'organisme. Cet effet est connu par le nom de S.I.A. pour Syndrome
d'Insensibilité pour Androgenes qui mène à un développement des

organes sexuels féminins. La personne sera alors née avec une apparence
féminine, bien qu'elle soit génétiquement XY et qu'elle ait des gonades

primitives masculines7.
Pour résumer, il nous faut encore différencier le concept du sexe :

«Le sexe somatique est caractérisé par la réunion d'un certain nombre de

composantes qui, dans les conditions habituelles, concordent : sexe chromosomique ;

sexe gonadique qui se définit par la présence soit de testicules, soit d'ovaires -
leur activité hormonale intervenant à la puberté et déterminant l'apparition des

4 Kreisler, op. cit., p. 175. Le concept de bisexualité est ambigu : dans le
contexte présent, il dénote la présence de traits des deux sexes. C'est ce sens-
là qui est plus ancien et qui est inhérent à la fameuse thèse freudienne de la
« bisexualité psychique » (Sigmund Freud, Trois essais sur théorie sexuelle,
1905, Paris, Gallimard, 1987, premier essai, texte original in GW, vol. 5,
Londres, 1942, p. 33-72).

5 Ibid.
6 Aron, op. cit., p. 112-113.
7 Simon LeVay, Queer Science, Cambridge Mass., MIT Press, 1996, p. 126.



À propos du sexe de 1' âme 201

caractères sexuels secondaires; sexe génital interne, caractérisé dans le sexe
féminin par la présence de trompes et du vagin, dans le sexe masculin par
l'épididyme [la prostate] et le déférent [canal excréteur des testicules] ; sexe

génital, externe, enfin. »8

Quelle définition du sexe suivrons-nous dans un cas de non-
concordance Est-ce qu'une des classes de caractères est dominante
Ou faudrait-il se passer du dualisme, en utilisant une catégorisation plus
différenciée

Le nombre de sexes

Selon la proposition récente de la généticienne Fausto-Sterling, il y a

cinq sexes. En plus du sexe masculin et du sexe féminin, il y a

l'hermaphrodite, appelé herm en anglais, possédant des testicules et des

ovaires ; à mi-chemin entre homme et herm il y a le

pseudohermaphrodite masculin, appelé merm, ayant des testicules et des ébauches

d'organes extérieurs féminins, mais pas d'ovaires ; et à mi-chemin
entre femme et herm il y a le pseudo-hermaphrodite féminin, appelé
ferm, ayant des ovaires et des ébauches d'organes extérieurs masculins,
mais pas de testicules9.

Cela rappelle les théories des états sexuels intermédiaires et du
troisième sexe10. Cette dernière notion est très ancienne et remonte au

Banquet de Platon". L'histoire racontée par Aristophane est paradig-
matique12 en ce qu'elle cherche à donner une explication de

l'orientation érotique, en trouvant les causes dans des traits sexuels.
C'est seulement avec l'arrivée des théories du transsexualisme dans la
deuxième moitié du XXe siècle, que la distinction de sexualité et sexua-

8 Kreisler, op. cit., p. 175-176.
9 Anne Fausto-Sterling, « The five Sexes », in The Sciences (mars/avril

1993), p. 20-24.
10 Magnus Hirschfeld, Zur Homosexualität des Mannes und des Weibes,

Berlin, 2001 (orig. 1914), ch.19 ; K.-H. Ulrichs, Forschungen über das
Rätsel der mannmännlichen Liebe, New York, Arno Press, 1975 (orig. 1864
sq).

11 Platon, Le Banquet, 189d - 193d.
12 Ainsi Freud présupposait une constitution psychique fondamentalement

androgyne (ce qu'il appelait bisexualité constitutionnelle) pour expliquer
l'homosexualité, alors que Hirschfeld postulait des déterminants biologiques
pouvant aboutir à des états sexuels intermédiaires (entre homme et femme), et
expliquant, eux aussi, l'homosexualité.



202 Michael Groneberg

tion a pu être établie.13 Dans la distinction des cinq sexes, toute
référence à l'érotique est enfin absente.

Je ne tenterai pas ici de trancher la question du nombre de sexes

anatomiques qu'il faudrait discerner. Au niveau anatomique, il existe
tout un continuum, voire une variété de combinaisons des différents
traits sexuels, qui permet différentes catégorisations. Les critères pour
juger leur adéquation ne se trouvent pas au niveau de l'anatomie, mais
dans nos mondes vécus - qu'ils soient de tendance conventionnelle
(jugement selon les organes reproductifs), libérale (choix personnel parmi
les deux sexes) ou innovatrice (addition d'autres sexes).

La naissance et l'assignation du sexe

Bien que ce soit durant la grossesse de la mère que les organes génitaux
se développent chez l'enfant, c'est au moment de la naissance, au
moment donc où les organes extérieurs sont aperçus par les autres, que le

sexe est assigné et ensuite fixé dans l'état civil. C'est sur la base de ce

qu'on voit et de ce qu'on dit pendant une courte période après la
naissance que «le sexe» du nouveau-né est fixé dans les papiers et dans les

croyances des autres. D sera ensuite traité conformément aux images,
attentes et réflexes qui existent dans sa communauté, société et culture.
C'est donc à partir de ce moment-là que les attributs regroupés sous le

terme de «genre», entrent en jeu.14 Les formes d'interaction avec un
enfant supposé être mâle développeraient, chez le petit, les qualités
dites masculines. L'interaction qui présuppose une fille mènerait aux
qualités féminines. Les aspects appelés genre regroupent alors ces
formes d'interactions ainsi que les propriétés qui en résultent. De fait, les

personnes, mais aussi les animaux qui vivent avec nous, sont regroupés

- dans notre culture actuelle15 - en deux genres : mâle ou femelle, d'une
façon plus stricte que la variété anatomique sexuelle le permettrait.

13 Cf. la description éthnométhodologique du cas fameux d'Agnès : Harold
Garfinkel, Studies in Ethnomethodology, Englewood Cliffs, 1967 ; Rémi
Hess, « Quel corps Pour Agnès », in Quel Corps 32/33 (déc. 1986), p. 44-
52.

14 Même si à présent nous pouvons déterminer le sexe avant la naissance par
échographie, c'est celui qui est assigné après la naissance qui compte.

15 L'ethnologie nous fournit de nombreux exemples d'un troisième genre.
Cf. par exemple : Gilbert Herdt (dir.), Third sex, third gender. Beyond sexual
dimorphism in culture and history. New York, Zone Books, 1996.



À propos du sexe de 1' âme 203

Dans les cas d'ambiguïtés, à savoir dans les cas de bébés intersexuels

Oes hermaphrodites et pseudo-hermaphrodites mentionnés plus
haut), les pratiques actuelles prévoient des corrections post-natales pour
façonner un sexe défini correspondant au dualisme masculin/féminin.
Le traitement de ces personnes a varié dans notre histoire16. Les lois
canoniques du Moyen Age introduisaient le droit de choisir le sexe à

l'âge adulte; le code civil a repris ce règlement. Depuis le XVIIIe siècle,

on demande aux médecins de découvrir, au moment de la naissance, le

vrai sexe (masculin ou féminin) derrière les apparences ambiguës et

trompeuses.
Considérons un cas d'intersexualité d'un peu plus près afin de

percevoir les problèmes psychosociaux qui en résultent pour l'individu
concerné.17 D s'agit d'un cas de pseudo-hermaphrodisme féminin causé

par un syndrome appelé Hyperplasie Surrénale Congénitale, connu par
l'abréviation CAH18. Il s'agit d'une surproduction d'hormones
virilisantes dans un embryon humain XX chez lequel les gonades et les

voies génitales intérieures féminines sont déjà développées. Ces bébés

portent donc utérus, ovaires et trompes, mais des organes extérieurs

d'apparence masculine, c'est-à-dire, plus ou moins péniforme. Elles

peuvent être prises pour des garçons à la naissance. A l'âge adulte, ces

personnes ont l'aspect d'hommes «franchement masculins», «porteurs
d'une anomalie génitale invalidante». Dans notre cas, C. était même
annoncée comme fille lors de la naissance, « mais au bout de deux jours
les médecins se ravisèrent et il fut déclaré garçon à l'état civil. [La
mère] en fut contente pour son mari [absent, parce que prisonnier de

guerre] qui désirait un fils. Elle l'éleva, dit-elle, tout à fait comme un

garçon.» C'est à l'âge de 17 ans, alors qu'il est tombé amoureux d'une
fille, que C. va voir des spécialistes. C'est là qu'il apprend avoir des

organes intérieurs féminins. D décide, en accord avec son père et avec
les médecins, de renforcer son apparence masculine par quelques
opérations. «Acculés à la nécessité de garder ce sujet dans le sexe où il
s'était établi, les médecins ne pouvaient qu'ajuster au moins mal la
conformation génitale, aux aléas d'une grave malformation»19.

16 Stephan Hirschauer, Die soziale Konstruktion des Transsexualität, stw
1993,21999 p. 69-72.

17 Je suis la présentation de Kreisler dans l'article cité.
18 Congenital Adrenal Hyperplasia en anglais ; KREISLER, op. cit., p. 176 sq ;

LeVay, op. cit., ch. 5.
19 Kreisler, op. cit., p. 184.



204 Michael Groneberg

Le sexe psychique

L'appartenance à un certain sexe était, pour C., l'effet de l'assignation
provenant de son entourage, en particulier de la mère et du père.

L'évolution psycho-sexuelle «se fit en accord avec le sexe

d'assignation et d'éducation et à l'encontre du sexe biologique et ana-

tomique. »20 Cette observation, confirmée dans d'autres cas, a mené à

des conclusions pratiques: dès qu'un individu s'est «établi dans un

sexe » - on suppose que normalement cette fixation est terminée entre
deux et quatre ans - une correction du sexe anatomique dans le sens

contraire peut mener à de graves problèmes psychologiques21.
Dès lors la nécessité d'introduire la catégorie du sexe psychique,

parfois appelé identité sexuelle, qui dénote le genre auquel l'individu se

sent appartenir ou - pour l'exprimer plus adéquatement, car il ne s'agit
pas seulement d'un «sentiment» - avec lequel il s'identifie. Robert
Stoller, un des premiers auteurs à répandre la distinction entre sexe et

genre, utilisait l'expression «identité de genre» (gender identity) :

L'aspect de l'appareil génital du petit enfant à la naissance marque le début du

processus; l'assignation du sexe inaugure le processus de création de l'identité
de genre. [...] Alors la répétition infinie, non conflictuelle, qui marque
l'acceptation de cette assignation d'abord par les parents, puis par le reste du
monde, renforce chez l'enfant son sentiment croissant d'appartenance à ce sexe
déterminé. Ce sentiment qui n'est tien d'autre que «je suis un garçon» ou «je
suis une fille» [...] Mais ceci est moins dû à son propre sexe qu'à sa propre
apparence - ou plus précisément, à la manière dont les parents y répondent en tant
que membre de ce sexe (autrement dit le facteur décisif est psychologique, non
biologique), ce que montre le cas des hermaphrodites22.

Dans l'explication de la fixation du sexe psychique, on utilise
souvent le concept d'identification. Normalement, l'enfant s'identifierait
avec l'un des genres - ce qui est possible même dans l'ignorance du

sexe qui correspond à ce genre -, et dans la plupart des cas, ce genre est

20 Ibid.
21 Kreisler, op. cit., p. 186 ; il se réfère aux travaux de Money & Hampson. Il

faut ajouter que la correction avant cet âge est aussi contestée - je remercie
Tom Reucher de cette remarque importante. Cf. la tragédie de « John/Joan »,
qui, après une circoncision dévastante, était réassigné comme fille par J.

Money et élevé comme fille par les parents, mais qui s'est quand même établi
dans le genre masculin - ce qui a nécessité une seconde opération à l'âge
adulte (John MONEY, « Ablation Penis : Normal Maie Infant Sex -
Reassigned as a Girl », Archives ofSexual Behavior, n° 4-1, p. 65-71).

22 R. J. Stoller, « Faits et Hypothèses », in Pontalis, op. cit., p. 222 sq.



À propos du sexe de 1' âme 205

en conformité avec le sexe assigné. Ce qui s'établit alors, c'est ce qu'on
appelle identité sexuelle, identité de genre ou sexe psychique. Accompagnant

sexe et genre, cette troisième notion est essentielle pour
compléter l'analyse de notre condition sexuée.

Le décalage entre sexe psychique et sexe somatique

A présent, les transsexuels deviennent visibles partout sur terre.23

Contrairement aux intersexuelles, les personnes dites transsexuelles ne sont

pas par définition somatiquement ambiguës. Les transsexuelles féminines

sont - en général - physiquement masculines, c'est-à-dire qu'elles
sont génétiquement XY et qu'elles ont des organes masculins, elles ont
été reconnues et élevées comme des garçons - mais elles se définissent
comme femmes et elles insistent sur le fait de l'avoir toujours été.

Souvent, on considère les transsexuels comme des personnes qui veulent
changer de sexe. Elles ne veulent pas changer leur sexe psychique,
pourtant. Ce sont des gens qui veulent adapter leur anatomie au sexe

qu'ils ont eu depuis toujours - subjectivement. Ils insistent sur le fait

que corps et âme ne correspondent pas. Le sexe du corps est important,
et même essentiel pour ceux qui souffrent tellement du décalage qu'ils
décident de subir des adaptations chirurgicales pénibles. Mais dans ces

cas aussi, le sexe du corps est secondaire et il doit même suivre celui de

l'âme.
Bien que les enfants s'identifient avec un genre, ils apprennent aussi,

éventuellement plus tard, que l'assignation de ce genre par autrui
suit le sexe anatomique apparent, et ils apprennent qu'on le présuppose
constamment. Le sexe anatomique fait donc, dans notre société, partie
essentielle du genre. Alors il n'est pas surprenant que cela puisse
conduire à la volonté - vécue comme nécessité par les personnes dites
transsexuelles - d'adapter son anatomie en cas de non-concordance.
Pour éviter de fausses généralisations, nous devons encore constater
qu'il y a aussi beaucoup de personnes qui choisissent de vivre dans

23 Judith MacKay (dir.), Atlas de la sexualité dans le monde, éditions
Autrement, 2000 (orig. The Penguin Atlas ofHuman Sexual Behavior, Myriad
Editions Ltd, 2000), p. 24-25. Selon l'atlas, on trouve des « sociétés dans

lesquelles les transsexuels et les androgynes ont une place reconnue » chez les
amérindiens, en Mexique, Iran, Oman, Kenya, Madagascar, Inde, Birmanie,
Thaïlande, Indonésie, sur les Samoa Occidentales, en Polynésie française et
en Sibérie.



206 Michael Groneberg

«l'autre» genre sans pour autant vouloir changer leur sexe anatomique.
Nommées «travesties» auparavant, elles sont actuellement désignées
comme des «personnes transgenres».

L'étiologique du sexe psychique est encore inconnue.24 Bien que les

attentes et les comportements de l'entourage social de l'enfant semblent

expliquer le cas de l'intersexuel G, une telle explication échoue pour la

plupart des transsexuels. S'il ne s'agit, chez eux, ni d'une détermination

chromosomique ni d'une programmation sociale du sexe psychique,
avons-nous affaire à un choix libre à l'âge de 2 à 4 ans Une hypothèse
explicative présume un « sexe cérébral » (brain sex) : « How do the

feelings of being of the opposite sex develop The simple answer is : In
the brain. Transsexuals have the mind-set of a person of the opposite
sex.»25 Cette position part du fait qu'il y a, durant les premières années

de l'enfance, et même dans l'embryon, une différentiation sexuelle du

cerveau. Ce serait alors le développement cérébral qui détermine le

sexe psychique. On se demande pourtant si la différentiation cérébrale,
dirigée d'abord par les hormones, est indépendante de l'environnement
après la naissance, ou s'il y a des facteurs interactionnels qui expliquent
les processus cérébraux et le déclenchement des hormones. De toute
manière, une théorie étiologique de la sexuation doit assumer une
certaine disposition différente suivant les individus (réalisée par le corps,
que ce soit l'anatomie, le cerveau, les gènes, les hormones ou une
combinaison des quatre), qui, loin d'être explicative en soi, devrait servir de
base de départ. L'explication interactionnelle doit s'appuyer sur celle-
là, en tenant compte des concepts de genre présents dans l'entourage
social. Le sexe serait alors établi dans la psyché de l'individu, médiatisé

par les interactions sociales qui y importent les interprétations
socioculturelles des données anatomiques de l'individu, et plus ou moins

24 À côté des positions qui admettent notre ignorance à cet égard, il y a nombre
d'hypothèses étiologiques sans convergence ; cf. Pascal Fautrat, De quoi
souffrent les transsexuels Paris, 2001. On recommandera les livres des
théoriciens spécialisés de langue allemande : Gesa Lindemann, Das
paradoxe Geschlecht. Transsexualität im Spannungsfeld von Körper, Leib und
Gefühl, Fischer, 1993 ; Stefan Hirschauer, op. cit.

25 Milton Diamond, in Dean Kotula, « A Conversation with Milton
Diamond », in Kotula (dir.), The Phallus Palace. Female to Male
Transsexuals, Los Angeles, 2002, p. 36-37. C'est une des positions qui
pourraient profiter des analyses philosophiques des rapports entre corps et
conscience afin d'éviter une interprétation précoce du sexe psychique comme
sexe cérébral. Le concept n'est pas nouveau : cf. ULRICHS, op. cit.



À propos du sexe de 1' âme 207

adéquates à celles-ci. L'explication devrait ainsi dépasser le schisme
établi par le débat entre naturalistes et constructivistes.

Vers une phénoménologie de la sexuation

J'ai utilisé l'expression ancienne d'âme pour désigner le domaine
subjectif des expériences, des qualia et de la conscience. Il faudrait encore
préciser ce qu'est le sexe de l'âme dans le cadre de ces notions. Loin de

pouvoir accomplir ceci dans ce texte, je veux pourtant faire quelques
remarques26.

Le sexe psychique n'est pas d'ordre idéal et il n'est pas seulement

un projet, parce qu'il est là, établi réellement dans la personne. Il est,

pour le sujet, une donnée à vivre et à laquelle se confronter. Cette
donnée a des conséquences comportementales, mais elle est davantage
qu'un simple complexe comportemental, car celui-ci n'est pas nécessairement

vécu et agi. Dans beaucoup de cas, le sujet cache son sexe
psychique et joue un autre genre qui est attendu de lui. Le sexe psychique
est ainsi d'abord une donnée subjective ou phénoménale.

Bien qu'une donnée pour le sujet, le sexe de l'âme n'est pas le sexe
de son corps qui devient conscient. Il n'appartient pas au corps
phénoménal, et n'est pas donné par proprioception, car le sexe de l'âme
ne correspond pas forcément aux données anatomiques, mais à quelque
chose qui est vécu dans l'interaction avec d'autres humains. Le sexe

psychique n'est donc pas vécu comme un quale. Le sexe psychique
masculin ne dénote pas la qualité de se sentir dans la peau d'un corps
masculin. Une personne née dans un corps anatomique féminin (à tous
les égards) qui s'identifie comme homme, ne connaît pas forcément
l'expérience d'avoir un corps mâle. Selon les témoignages des transsexuels

masculins, c'est toujours avec les premières prises de testostérone

qu'on s'approche d'une telle sensation. C'est pour cela qu'il n'est pas
suffisant de décrire un transsexuel comme ayant «le sentiment» d'être
dans le sexe opposé. Le sexe psychique est plus qu'un sentiment, une

26 Ce qu'on trouve chez les premiers phénoménologues ne peut pas satisfaire.
Chez Heidegger, le « "Dasein" nous apparaît comme asexué », dit Sartre et
postule que l'être est essentiellement sexué. Mais il réduit la sexuation à

l'aspect du désir, comme si elle était seulement pertinente quand il s'agit des

rapports érotiques : Jean-Paul Sartre, L'être et le néant. Essai d'ontologie
phénoménologique, Paris, Gallimard, 1992 (orig. 1943), p. 451-452.



208 Michael Groneberg

impression ou autre chose d'ordre perceptif. En tant que donnée, il est

remarqué par le sujet, et il peut devenir le contenu d'un jugement.
Toutefois, ce jugement n'est pas une constatation relative au corps extérieur

(Körper) et il ne s'inspire pas du corps vécu (Leib), qui est le seul

reflet conscient du corps extérieur. Ainsi, si une personne avec des

organes génitaux masculins croit être une femme, il ne s'agit pas
nécessairement d'une méconnaissance de la réalité27 - au contraire, les

personnes dites transsexuelles ont une conscience et une connaissance de

la réalité dans ses aspects sexuels assez détaillée et réaliste.

Il semble en fait plus adéquat d'utiliser la notion d'identité que celle
de sentiment28. L'identité décrit, d'un côté, un état psychique de

l'individu qui est, de l'autre côté, essentiellement constitué par
l'appartenance à un groupe. Normalement, l'identité reste inconsciente,
en l'absence d'un décalage somato-psychique ou d'autres problèmes. Je

me pose la question de la manière d'exprimer phénoménologiquement
ce qui est décrit par identité ou identification. Pour autant que le sujet
est concerné par lui-même et par son appartenance ou non-appartenance
à un groupe, cette identité n'est-elle pas une conscience-de-soi-comme-
tel - non pas nécessairement réfléchie ou reconnue, mais avec la capacité

d'être réfléchie et de devenir une connaissance de soi L'auto-
identification comme tel ou telle présuppose qu'il y a en même temps
une aperception, par le sujet, même inconsciemment, de ce tel ou telle
avec qui il s'identifie. L'identification avec un genre semble être une
qualification ou compréhension de soi-même pour soi-même comme

garçon ou fille, potentiellement en opposition d'une part avec le sexe

corporel et d'autre part avec le genre assigné par les autres. Il est
certainement permis de supposer une conscience déjà au moment de la
naissance et avant, sans qu'il soit nécessaire qu'il y ait déjà une conscience
de soi ou bien une conscience de soi comme tel et telle. De toute manière,

il ne peut pas encore y avoir une conscience de soi comme garçon
ou fille, car ces identités ne peuvent que s'ajouter plus tard, en interaction

avec autrui. Il est possible qu'il y ait déjà le sentiment ou la pro-

27 L'interprétation de l'état transsexuel comme un délire était répandue dans la
psychiatrie et s'y trouve encore. Jean-Marc Alby, un psychiatre travaillant
avec Lacan, a introduit, en 1956, « le terme du transsexualisme dans la
nosographie psychiatrique », traitant l'état transsexuel comme un délire
(Fautrat, op. cit., p. 25).

28 Erik Erikson a introduit le concept d'identité, d'abord en psychanalyse ;

cf. Identity and the Life Cycle, 1959.



À propos du sexe de 1' âme 209

prioception des parties sexuelles du corps, mais, en absence de

concepts, d'images et d'expériences avec autrui, il doit encore manquer
l'auto-identification comme tel ou telle. Au moment de la naissance, la

personne est donc nécessairement asexuée (bien que son corps ait un
sexe), la sexuation s'ajoutant plus tard.

Résumé et conclusions

En ce qui concerne la procréation, l'homme est un être bisexué. Pourtant,

le critère décisif du sexe d'un individu humain n'est pas biologique,

et le critère du nombre des sexes n'est pas biologique non plus.
L'existence humaine est structurée par des identités qui ne sont pas
déterminées par le corps mais, par l'intermédiaire des interprétations
culturelles, fixées dans son âme. Pour répondre à la question initiale : nous
ne pouvons pas, en dernière instance, juger le sexe d'une personne par
les apparences, ni par des propriétés physiques non-apparentes. En
dernière instance, il faudrait poser la question à la personne et respecter ce

qu'elle nous dit (si nous n'avons pas de raison de croire qu'elle ment,
qu'elle essaie de nous tromper ou qu'elle se trompe elle-même - ce qui
peut poser des problèmes dans la pratique judiciaire, comme ailleurs).
Ce ne sont donc ni les chromosomes ni les organes sexuels qui sont
décisifs, mais c'est l'identité sexuelle psychique.

En plus, nous voyons que l'âme peut avoir des propriétés que
normalement nous attribuons au corps. Non seulement le corps a un sexe,
mais aussi l'âme en a un qui peut être différent. Dans ce cas, et par
conséquent chez chacun de nous, le sexe de la personne est son sexe

psychique, même contre les apparences. Seulement, dans les cas habituels

de concordance, nous ne le remarquons pas.

L'enjeu en question est la condition humaine. Il ne s'agit pas de
savoir s'il faut accepter ou non un choix libre du sexe, mais de réaliser

que chaque personne à partir d'un certain âge est marquée par une
identité sexuelle fondamentale et que cela est une qualité de l'âme,
acquise pendant l'enfance.




	À propos du sexe de l'âme

