Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 62 (2003)

Artikel: Lachende Korper : Uberlegungen zu einer Theorie des eigensinnigen
Korpers

Autor: Barkhaus, Annette

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882968

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-882968
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ANNETTE BARKHAUS

Lachende Korper.
Uberlegungen zu einer Theorie des
eigensinnigen Korpers

Informed by the work of Helmuth Plessner, this contribution offers an analysis of
the phenomenon of laughing as bodily event. This is done to identify a level of bod-
ily self-activity which is covered by the concept self-will (Eigensinn). In a first step
an analysis is offered of four structural elements of laughing as bodily event. In a
second step the concept self-will (Eigensinn) is introduced to distinguish the dog-
gedness as well as the directedness of bodily self-activity which cannot be con-
trolled directly and which each respectively have a specific relevance to being a
subject. The conclusion emphasises the necessity of anthropological-
phenomenologically oriented analyses of bodily self-willedness for the
reformulation of the concept of the subject in the sense of the living subject.

«Wer nicht lachen kann, ist kein Mensch; ithm
fehlt etwas, worauf es ankommt.»!

Zu Beginn des 21. Jahrhunderts riickt eine Frage erneut ins Zentrum
gesellschaftlichen und philosophischen Fragens: Welche Rolle spielt
die Lebendigkeit im menschlichen Selbstverhiltnis und Selbstverstind-
nis? Zunehmend wird der menschliche Korper als bloBer Aufenthaltsort
oder als Trigersubstanz, gar als Gefingnis gedeutet; von einem
<Upload> in einem anderen Triger als dem Korper ist die Rede; und die
Konjunktur der sogenannten Lebenswissenschaften suggeriert die voll-
stindige Beherrschung dieses Trigermaterials, was sich auch auf die
bisher als unverfiigbar geltende Lebendigkeit des Korpers erstreckt.
Unstrittig ist, dass die neuen biomedizinischen und auch medialen
Technologien zu einem Freiheitsgewinn im Sinne einer Zunahme des

1 D. KAMPER und C. WULF, «Der unerschdpfliche Ausdruck. Einleitende
Gedanken», in: dies. (Hg.), Lachen-Geldchter-Licheln. Reflexionen in drei
Spiegeln, Frankfurt am Main 1986, S. 9.



182 Annette Barkhaus

Handlungsspielraums gefiihrt haben.?2 Unter der Hand jedoch wird da-
durch das instrumentelle Selbstverhiltnis radikalisiert: Der eigene Kor-
per fungiert als zunehmend beherrschbares, gestaltbares, reparierbares
und letztlich auch produzierbares Material und Instrument zur Ver-
wirklichung selbst gesetzter Ziele und Projekte.

Die leibphidnomenologische und anthropologische Tradition haben
gegen einen radikal instrumentellen Charakter des Korpers die konsti-
tutive Rolle des Leibes fiir Erkenntnis und Wahrmehmung wie auch
seine Bedeutung als Medium und Resonanzboden fiir Gefiihle und
Stimmungen herausgearbeitet. Aus einer ganz anderen Perspektive her-
aus hat Michel Foucault in seinem Spitwerk gleichermaB3en mit einem
rein instrumentellen Verstindnis gebrochen und im Konzept der «Sorge
um sich» ein dsthetisch gepriigtes Selbstverhiltnis entworfen.?

Auch meine Uberlegungen zielen auf die Uberschreitung eines ein-
geschrinkt instrumentellen Selbstverhiltnisses. Im Zentrum steht das
Lachen als ein Beispiel von Phidnomenen korperlicher Eigenaktivitiit,
die eine entscheidende Rolle fiir das Subjektsein spielen. Es handelt
sich — so meine These — um Phinomene lebendiger Korperlichkeit, die
identititsstiitzend, identitdtsbildend oder identititswahrend, aber auch
identitdtsbedrohend sich auswirken konnen. Ich spreche ausdriicklich
von Phidnomenen lebendiger Korperlichkeit, um die mit der Lebendig-
keit verbundene Bewegungsrichtung des korperlichen Geschehens so-
wie seine gleichzeitige Intransparenz in eine Theorie des eigensinnigen
Korpers integrieren und systematisch beriicksichtigen zu kénnen.

Um diese These begriinden und gleichzeitig erste Uberlegungen zu
einer Theorie des eigensinnigen Korpers leisten zu konnen, analysiere
ich das Lachen als ein exemplarisches Phinomen korperlichen Eigen-
sinns (I). In einem zweiten Schritt entwickle ich den Begriff des Eigen-
sinns, um damit die Ebene der lebendigen korperlichen Eigenaktivitit
begrifflich zu erfassen (II). Im abschlieBenden Ausblick betone ich die
Notwendigkeit weiterer Phdnomenanalysen, um die Relevanz des

2 Zur Frage der Implementierung der Bio- und Medientechnologien im Alltag
und ihrer Folgen vgl. A. BARKHAUS und A. FLEIG, «Korperdimensionen
oder die unmogliche Rede von Unverfiigbarem. Grenzverlidufe», in: dies., Der
Kdorper als Schnitt-Stelle, Miinchen 2002, S. 9-22.

3 Zu den historischen Vorldufern dieses Konzepts im Hygienediskurs vgl. P.
SARASIN, Reizbare Maschinen. Eine Geschichte des Kdrpers 1765-1914,
Frankfurt am Main 2001, S. 465.



Lachende Korper 183

Eigensinns fiir das Subjektsein kldren und den Begriff eines lebendigen
Subjekts entwickeln zu kénnen (III).

I. Lachen - ein Phidnomen korperlichen Eigensinns

«Ich lach mich: krank, tot, schlapp, schief, krumm,
buckelig, kriimelig, zerreiBe, zerberste, platze und
explodiere vor Lachen: Lachen ist gesund.» 4

Bei der Beschiftigung mit dem Lachen erstaunt die Bandbreite des
Phinomens: vom Kichern bis zum homerischen Geléchter, die Unter-
schiedlichkeit der Anlidsse: von einer Tolpatschigkeit bis zum intellek-
tuellen Witz, wie auch die kulturelle Relativitit der Formen und Anlis-
se. Im Alltag erscheint die Situation noch vertrackter. Denn die Anlisse
des Lachens sind iiberaus fliichtig und kaum zu fassen. Wann haben
wir das letzte Mal aus vollem Herzen oder gar aus vollem Halse ge-
lacht? Vermutlich war es auf einem Fest oder in einer anderen Gesell-
schaft, und wir wissen iiberhaupt nicht mehr, woriiber wir gelacht ha-
ben. Nur die Erinnerung daran, dass sich jeder den Bauch vor Lachen
gehalten hat, ist geblieben. Vielleicht war es aber auch ein vielsagender
Versprecher oder die iiberaus gelungene Pointe eines Witzes? Im all-
tiglichen Umgang ist zudem der Anlass des Lachens vielfach nicht ge-
nau zu bestimmen. Eine neuere empirische Studie zeigt, dass in alltig-
lichen Situationen die Kommunikationsteilnehmer in 70-80 Prozent der
Fille lachten, ohne dass ihrem Lachen eine als lustig, komisch oder
witzig eingeschitzte Intervention vorausgegangen war.’

Um sich trotz der Bandbreite und Situationsabhiéngigkeit dem Phdi-
nomen des Lachens annihern zu konnen, habe ich als paradigmatische
Situation das Lachen beim spielerischen Kitzeln eines Kindes gew:hlt.6

4 R. STOLLMANN, Groteske Aufkldrung. Studien zu Natur und Kultur des La-
chens, Stuttgart 1997, S. 7.

5 Fiir die empirischen Ergebnisse vgl. R.R. PROVINE, Laughter. A scientific
investigation, London 2000. In der Mehrzahl der Fille lachen alle an der Si-
tuation Beteiligten.

6 Ich spreche ausdriicklich vom spielerischen Kitzel, um der von Rainer Stoll-
mann zu Recht geforderten Differenzierung gerecht zu werden. Er unterschei-
det (1) das Kitzeln in der Nase oder im Mund, das mit Niesen oder Husten
d. h. mit einem Reflex beantwortet wird; (2) das Kitzeln auf der Haut z. B.
durch einen Kifer, der — halbreflexartig — mit Wegwischen oder Sich-



184 Annette Barkhaus

Wir nihern uns dem Kind, das schon in freudiger Erwartung — frei von
unmittelbaren korperlichen Bediirfnissen wie Hunger, Durst, Miidigkeit
— ganz aufgeregt wegzulaufen vorgibt. Haben wir es dann gefangen und
gekitzelt, so lacht es laut los, dreht und wendet sich, um dem Kitzeln zu
entgehen, will aber einen Moment spiter gleich wieder gekitzelt wer-
den. Das Lachen des gekitzelten Kindes wirkt ansteckend, so dass
selbst unbeteiligte Beobachter hiufig mitlachen miissen.” Das Kitzeln
sollte jedoch nicht zu lange andauern oder zu heftig sein, denn dann
kippt die Situation und das Kitzeln wird zu einer unangenchmen Erfah-
rung fiir das Kind. Die kitzelnde Person darf zudem keinesfalls ein
Fremder sein, ansonsten riefe die gleiche <Mechanik> der Bewegungen
Schreien und Angstgefiihle hervor, keinesfalls Lachen und Lustgefiihle.

Die Wahl des spielerischen Kitzelns als paradigmatische Situation
hat empirische und analytische Griinde. Empirisch gesehen tritt das La-
chen ontogenetisch friih, bereits im ersten Lebensjahr auf; phylogene-
tisch gesehen lassen sich Vorformen des Lachens bereits in den Rauf-
spielen der Schimpansen beobachten. Aus analytischer Sicht bietet sich
das durch Kitzeln hervorgerufene Lachen als paradigmatischer Fall an,
weil die vier entscheidende Strukturelemente des Phidnomens deutlich
hervortreten:

Lachen bedarf des Anderen.

Lachen ist ein korperliches Geschehen.

Lachen ist eine Antwort auf eine Grenzsituation.
Lachen ist ein ambivalentes Geschehen.

Lachen bedarf des Anderen.

In der skizzierten Situation wird deutlich, dass Lachen auf einen dufe-
ren Anlass, konkret auf den Reiz des Kitzels antwortet. Lachen ist nicht
schlicht Ausdruck einer inneren Verfassung, wie zum Beispiel das
trillernde Pfeifen bei guter Laune oder der beschwingte Gang in heite-

Schiitteln beantwortet wird; (3) das Kitzeln unter der FuBsohle, das zum
Wegziehen des FuBes und nicht sofort zum Lachen fiihrt, sondern erst wenn
der FuB festgehalten wird; (4) das Kitzeln von Muskelpartien und des
Sonnensystems sowie (5) der metaphorische Gebrauch des Kitzel im Sinne
des Kitzelns der Sinne (vgl. R. STOLLMANN, a.a.0., S. 54f.).

7 Die empirische Forschung vermutet an dieser Stelle einen Lachdetektor und
Lachgenerator. Letzterer wird durch den Lachdetektor aktiviert. Vgl. R.R.
PROVINE, a.a.0,, v.a. S. 149.



Lachende Korper 185

rer Stimmung.? Der Riickbezug des Lachens auf einen Anlass hat si-
cherlich dazu beigetragen, dass das Komische, Licherliche oder Witzi-
ge im Zentrum bisheriger theoretischer Bemiihungen stand und immer
noch steht. Dies gilt selbst fiir die seit gut hundert Jahren bestehende
empirische Forschung, in der nicht der Vorgang des Lachens, sondern
Phinomene wie der Beitrag des Humors zur sozialen Dynamik, die
humorvolle Personlichkeit etc. im Mittelpunkt des Interesses stehen.?

Aber die Konzentration auf den Anlass des Lachens lenkt von ei-
nem entscheidenden Punkt ab: Niemand kann sich selbst durch Kitzeln
zum Lachen bringen, niemand kann sich selbst einen Witz erzihlen und
dariiber schallend lachen. Das Lachen bedarf offensichtlich des Ande-
ren — und sei es in Form des geschriebenen oder gesprochenen Wor-
tes.!0 Bestitigt wird diese Beobachtung durch die Erfahrung, dass ein
absichtliches Wiederholen einer ehemals zum Lachen fiihrenden Situa-
tion nicht automatisch erneut Gelichter hervorruft. Das Lachen hat eine
andere Logik, so scheint es, als die eine bloBe Antwort auf einen witzi-
gen, komischen oder licherlichen Anlass zu sein. Auch wenn es
herauskitzelbar ist, ist es nicht erzwingbar, nicht Effekt einer mechani-
schen Ursache. In diese andere Logik gehort auch die Erfahrung, dass
Lachen ansteckt: nicht nur das unschuldige Lachen des gekitzelten
Kindes, sondern auch das Lachen im Theater oder in einer geldsten
Runde.

Lachen ist ein korperliches Geschehen.

Wie unterschiedlich die Anderen auch agiert haben mogen — vom Kit-
zeln bis zum Erzihlen eines Witzes — der dadurch hervorgerufene Vor-
gang ist jeweils der gleiche: Wir stoen mit gedffnetem Mund unarti-
kulierte Laute hervor, verindern unsere Mimik, haben manchmal sogar
Tridnen in den Augen und werden am ganzen Korper geschiittelt. La-
chen ist ein korperliches Geschehen, das den Menschen iiberkommt, in
das er hineingerit: «Der Mensch verfillt ins Lachen», wie es Helmuth
Plessner in seiner bekannten Studie Lachen und Weinen. Eine Untersu-
chung der Grenzen des menschlichen Verhaltens von 1941 zutreffend

8 Diese Einschitzung Joachim Ritters teile ich: Vgl. J. RITTER, Uber das La-
chen. Subjektivitit, Frankfurt am Main1989, S. 62-92, S. 64.

9  Zur empirischen Forschung vgl. PROVINE, a.a.0., S. 19.

10 Das Lachen nach dem Aufwachen aus einem Traum widerspricht dieser
Analyse nicht. Denn hier antwortet der Einzelne auf etwas, was fiir ihn in die-
sem Moment selbst ein duBerer Anlass ist: das <innere Ausland>.



186 Annette Barkhaus

formuliert hat.!! Und dieses Uberkommen oder Verfallensein — so lieBe
sich prizisieren — hat seine eigene Zeitlichkeit und Dynamik. Es kann
abrupt abbrechen oder weiter konvulsiv aus dem Lachenden herausbre-
chen. Anfang, Verlauf und Ende des Lachens unterliegen nicht der
Steuerung. Hierin unterscheidet sich das Lachen auch vom Licheln,
denn letzteres ist im Unterschied zum Lachen eine kontrollierte Aus-
drucksweise.!2 Dabei fehlt dem Lachen — wie Plessner betont — im Un-
terschied zur Sprache oder zur Geste der Zeichencharakter.

Plessner hat diesen Prozess als einen der Verselbststindigung des
Korpers gedeutet: «Korperliche Vorginge emanzipieren sich. Der
Mensch wird von ihnen geschiittelt, gestoen, auBer Atem gebracht. Er
hat das Verhiltnis zu seiner physischen Existenz verloren, sie entzieht
sich ihm und macht gewissermaBen mit ihm, was sie will».!3 Obwohl
mir wihrend eines herzhaften Geldchters, in dem das Lachen kaum
noch zu stoppen ist, der Bauch schon weh tut, kann ich das Lachen
doch nicht unterbinden. Und fast jeder und jede erinnert sich an eine
Situation, in der das Lachen ihn oder sie iiberkommen hat, ohne dass er
oder sie es hitte verhindern kénnen. Selbst beim Versuch, es zu unter-
driicken, kommt — einmal in Gang gesetzt — immer noch ein glucksen-
des Lachen zum Vorschein.

Aber die eigentliche Pointe der Plessnerschen Analyse liegt darin,
dass genau diese Verselbststindigung des Korpers in der konkreten Si-
tuation von mir als sinnvoll im Sinne von situationsadidquat erlebt und
von anderen in der Regel so verstanden wird.

Lachen ist eine Antwort auf eine Grenzsituation.

Die Angemessenheit des Lachens liegt — so Plessner — darin begriindet,
dass der Einzelne die Situation als Grenzsituation erfihrt. Die Grenzer-
fahrung beruht dabei nicht auf mangelnder Geduld oder fehlenden
Kriften, sondern der Einzelne weil um die Mehrsinnigkeit der Situa-
tion, «und zwar so, dass das bindende und das abstoBende Moment dem

11 H. PLESSNER, «Lachen und Weinen. Eine Untersuchung der Grenzen
menschlichen Verhaltens», in: G. DuXx/0O. MARQUARD/E. STROKER
(Hgs.), Helmuth Plessner. Gesammelte Schriften. Ausdruck und menschliche
Natur, Bd. 7, Frankfurt am Main 1982, S. 273. Plessner spricht sogar von ei-
nem «anonymen Automatismus» (ebd., S. 333).

12 Licheln ist folglich kein Unterbegriff zum Lachen (zum Li#cheln vgl. ebd.,
S. 419-434.

13 PLESSNER, Lachen und Weinen, a.a. 0., S. 274.



Lachende Korper 187

jeweiligen Anlass nicht in verschiedenen Hinsichten zukommen, son-
dern in derselben». Es ist diese Bindung durch «unausgleichbare
Mehrsinnigkeit», welche die Situation zu einer Grenzsituation werden
lasst, auf die der Mensch keine andere Antwort weil3 als zu lachen.
Nicht jede unbeantwortbare Situation ruft ein Lachen hervor. Unbeant-
wortbare Situationen provozieren nur dann ein Lachen als Antwort,
wenn sie — so Plessner — weder fiir den Einzelnen bedrohlich wirken,
noch sich in den «Zusammenhang irgendeiner Bewandtnis [...] einfii-
gen [lassen]».14

Im Lachen bestitigt man die Situation und durchbricht sie zugleich
— gegen einen Widerstand, wie Plessner argumentiert. «Nur dieser Wi-
derstand erklirt die Spannung, die sich im Lachen 16st, und er wieder-
um ist auf die Bindung bezogen, welche die Situation auf den Men-
schen ausiibt.»'> Hat sich das Lachen gelegt, ist die Spannung gelost, so
bleibt hiufig ein Gefiihl der Fiille zuriick. Rainer Stollmann hat hervor-
gehoben, dass «der wichtigste Moment [...] der kurz nach dem Lachen
[ist], auf der Schwelle zum normalen Ernst. Jetzt setzt sich das er-
schiitterte Innere wieder zusammen. In diesem Moment lisst sich am
besten unterscheiden, ob das, was einen zum Lachen gebracht hat,
wirklich war oder Tduschung. War es wirklich, so hilt es.»16

Lachen ist ein ambivalentes Geschehen.

Zunichst ist Plessner zuzustimmen: In der Regel wird die Antwort des
Korpers als situationsadiquat erlebt und auch von den anderen Betei-
ligten so erfahren oder wahrgenommen. In solchen Situationen ist mit
dem Lachen ein Moment von Entspannung oder Erlosung verbunden.
Aber schon eingangs hatte ich darauf hingewiesen, dass die Situation

14 Vgl. ebd., S. 362f. und S. 366; «Situationen wie Kitzel, Spielen, Komik,
Witz, Verlegenheit zeigen», wie es Plessner formuliert, «in ihrer Ambivalenz,
Mehrdeutigkeit, Mehrsinnigkeit den Antagonismus zwischen Bindung und
AbstoBung, Beantwortbarkeit und Unbeantwortbarkeit.» (ebd., S. 363).

15 Ebd.: S. 328. Vgl. auch: «Bestimmungen wie Ambivalenz, Mehrdeutigkeit,
Mehrsinnigkeit, Sinniiberkreuzung sind auf diesen Antagonismus zwischen
Bindung und Unbeantwortbarkeit bezogen» (ebd., S. 328).

16 Vgl. STOLLMANN, a.a.0., S. 63. Stollmann spricht in diesem Zusammen-
hang sogar von «Katharsis»: «War es nichts, bloBe Ablenkung, Unterhaltung,
so entsteht an Stelle des kathartischen Gefiihls eine Leere; man fiihlt sich
dann, wie einer, dem etwas genommen wurde, nimlich das Quantum Lebens-
zeit, das wir auf die Vorfiihrung, den Film verwendet haben. War es dagegen
wirklich, so fiihlen wir, dass etwas gegeben wurde.» (ebd.).



188 Annette Barkhaus

des lustvoll erlebten Kitzelns in eine Situation des Unbehagens und so-
gar in Schmerz kippen kann. Das Kind fingt an, sich zu wehren und
oftmals sogar zu weinen. Hier zeigt sich die Ambivalenz des Lachens,
welche die Alltagssprache bewahrt: Obwohl wir wissen, dass Lachen
gesund ist, konnen wir uns krank und sogar tot lachen; oder wir platzen
vor Lachen. Selbst vom Kitzeln wird berichtet, dass es als Foltermetho-
de eingesetzt wurde und zum Tod — vermutlich aufgrund von Herzver-
sagen oder einer Gehirnblutung — fiihren konnte.

An dieser Stelle gilt es, iiber Plessner hinauszugehen. Denn die
Krisensituation zeugt von einer Ambivalenz des Geschehens selbst. Die
Ambivalenz griindet in der Verselbststindigung des Korpergeschehens.
Plessner selbst hat hervorgehoben, dass Lachen die «Ausdrucksform
einer Krise»!7 ist, in der das korperliche Selbstverhiltnis fiir den einzel-
nen Menschen auf dem Spiel steht. Im Moment nicht linger steuerbar
entwickelt der Korper eine Eigendynamik, die in der Plessnerschen
Perspektive aber gerade eine angemessene Antwort auf die als unbe-
antwortbar erlebte Grenzsituation darstellt. Damit — so Plessner — be-
hauptet sich der oder die Einzelne in der Situation als Person: ein «Zu-
gleich von Selbstpreisgabe und Selbstbehauptung».'® Anders gewendet:
Gerade durch die (nicht bewusst gesteuerte) Aufgabe des instrumen-
tellen Verhiltnisses zum eigenen Korper bewahrt der Einzelne seine
Identitit.

Aber warum erzeugt eine solche Preisgabe gleichwohl eine Krise?
Hier trifft sich die Plessnersche Analyse mit der «Katastrophentheorie
des Lachens» von Klaus Heinrich. Auch Heinrich unterstreicht, dass
obwohl «Lachen, so sehr Auszeichnung der empirischen Subjekte auf
den ersten Blick, [...] auf den zweiten Blick die empirischen Subjekte
verschwinden [lisst]. Die konvulsivische Bewegung kennt nicht Sub-
jekt noch Objekt».!1? Wihrend Plessner von seinem Grundansatz her auf
Ausgleich, Spielraum und Distanznahme orientiert ist, zielt Heinrich
auf das Katastrophische des korperlichen Ausdrucksgeschehens. In den
Worten von Klaus Heinrich beschwort das Lachen formlich die Kata-
strophe: «Lachen kommt von unten herauf; wenn nicht, wirkt es <auf-
gesetzt> und lach> [...]. In <gehobener» Unterhaltung deplaciert, mar-

17 PLESSNER, Lachen und Weinen, a.a.0., S. 211.

18 Ebd.: S. 364.

19 Vgl. K. HEINRICH, <Theories> des Lachens. Lachen-Geléchter-Léicheln. Re-
flexionen in drei Spiegeln, Frankfurt am Main1986, S. 17.



Lachende Korper 189

kiert Lachen den Einbruch des Deplacierten, [...] — eine Freisetzung
gleichsam unterirdischer Energie ohne Riicksichtnahme auf die Balan-
cierung von Oben und Unten.»? Im Unterschied zu Plessner unter-
streicht Heinrich die fiir den Lachenden identiéitsbedrohende Erfahrung
der Verselbststindigung des korperlichen Geschehens.

Im Alltag scheint das Katastrophische nur selten prisent zu sein.
Aber immer schon galt das Lachen auch als bedrohlich — fiir den Ein-
zelnen im Lachkrampf und fiir andere in der Lachsalve. Geblieben ist in
unserer Alltagssprache die Rede vom homerischen oder vom teufli-
schen Gelichter, in der das Abgriindige und Katastrophische des La-
chens zum Ausdruck kommt.

Wie lisst sich der Vorgang des Lachens nunmehr zusammenfassend
beschreiben? Lachen ist ein durch Andere hervorgerufenes und in sei-
ner Dynamik nicht unmittelbar zu steuerndes ambivalentes korperliches
Ausdrucksgeschehen ohne Zeichencharakter. Dabei antwortet der Kor-
per auf eine vom Subjekt als unbeantwortbar erlebte Grenzsituation.

II. Eigensinn des Korpers

Die verselbststindigte Antwort des Korpers zeugt von einer Desorgani-
sation des alltdglichen korperlichen Selbstverhiltnisses. Die in der Re-
gel unhinterfragt funktionierende Einheit der korperlich existierenden
Person wird in eine Richtung hin aufgeldst, nimlich zur Seite des
«selbststiindig> agierenden Korpers. Im Lachen zeigt sich folglich we-
der ein instrumentelles Selbstverhiltnis, noch fungiert der Korper hier
als Ausdrucksmedium oder Resonanzboden fiir Gefiihle. Vielmehr
<agiert> der Korper selbst.

Diesen Prozess der korperlichen Verselbststindigung erlebt das
Subjekt zunichst als Widerfahrnis. Mit dem Begriff des Widerfahrnis-
ses kniipfe ich an Wilhelm Kamlah an, der diesen Begriff als Gegenpart
zum Handlungsbegriff in die philosophische Anthropologie eingefiihrt
hat.2! Widerfahrnis ist ein zweistelliger Priadikator, wie Kamlah betont:

20 Ebd., S. 37, vgl. auch S. 17f. Neben die Katastrophenbeschworung setzt
Heinrich die Katastrophendarstellung: Das Lachen driicke auch die Erleichte-
rung aus, spezifischen Katastrophen entronnen zu sein. Daher handle es sich
um ein Auslachen im doppelten Sinne (vgl. v. a. FuBnote auf S. 36).

21 Unter den Begriff des Widerfahrnisses klassifiziert Kamlah sowohl die
Handlungen anderer Menschen fiir uns wie auch Ereignisse (z. B. Krankheit,



190 Annette Barkhaus

Etwas widerfahrt mir. Wihrend Kamlah Fille wie Handlungen anderer,
einen Unfall, Schicksalsschlige, aber auch Banalititen wie schlechtes
Wetter vor Augen hat, pliddiere ich dafiir, diesen Begriff auch auf die
Eigenaktivitit des Korpers anzuwenden. Es handelt sich um Wider-
fahmisse, weil Phinomene wie das Lachen von einer besonderen kor-
perlichen Eigenaktivitit zeugen und dabei jeweils ihre eigene Struktur
und Dynamik zeigen.

Um die fiir das Subjektsein entscheidende Ebene korperlicher
Eigenaktivitit begrifflich fassen zu konnen, schlage ich den Begriff des
Eigensinns vor. Dieser Begriff wurde von Oskar Negt und Alexander
Kluge in ihrem Monumentalwerk Geschichte und Eigensinn in die his-
torische und kulturtheoretische Debatte eingefiihrt — im Sinne eines
Protests gegen die Enteignung der eigenen Sinne.?2 Wieder aufgenom-
men wurde der Begriff in unterschiedlichen, vor allem piddagogischen
und geschichtlichen Kontexten. Alf Liidtke hat beispielsweise in seinen
Studien zur Alltagsgeschichte den Begriff auf das — wie er es nennt —
«quertreibende Verhalten» einzelner Arbeiter bezogen. Damit be-
schreibt Liidtke ein mehrdeutiges Handeln Einzelner, das sich nicht in
die Logik des Entweder-Oder d. h. konkret nicht in die Logik von Klas-
senkampf oder Unterwerfung einordnen lidsst.22 Auch mir geht es nicht
um ein Entweder-Oder, um eine «hthere Vernunft des Leibes» versus
der begrenzten Vernunft des bewussten Subjekts. Eine solche Position

strahlendes Wetter, Zahnschmerz etc.), fiir die wir keine anderen Menschen
verantwortlich machen kénnen (vgl. W. KAMLAH, Philosophische Anthro-
pologie. Sprachkritische Grundlegung und Ethik, Mannheim / Wien / Ziirich
1973, S. 34 ff.). Kamlah verfolgt mit der Einfilhrung dieses Begriffs das Ziel,
noch iiber die pragmatische Wende in der Anthropologie und die damit ver-
bundene Uberschreitung der Bewusstseinsorientierung hinauszugehen.

22 Negt und Kluge bestimmen den Begriff im Anschluss an das Grimmsche
Miirchen Das eigensinnige Kind als «der auf einen Punkt zusammengezogene
Protest gegen Enteignung, Resultat der Enteignung der eigenen Sinne, die zur
AuBenwelt fithren» (O. NEGT/ A. KLUGE, Geschichte und Eigensinn. Ge-
schichtliche Organisation der Arbeitsvermidgen Deutschland als Produktions-
dffentlichkeit Gewalt des Zusammenhangs, Frankfurt am Main 1981, S. 766).
Sie deuten das Mirchen in diesem Sinne auch als lebendiges Begrabensein
(ebd., S. 768).

23 Gernot B6hme hat zu Beginn der 90er Jahre fiir die «Anerkennung eines Ei-
gensinns des Leibes» pliddiert, den es «positiv zu entwickeln» gelte (G
BOHME, Leib: Die Natur, die wir selbst sind. Natiirlich Natur. Uber Natur im
Zeitalter ihrer technischen Reproduzierbarkeit. Frankfurt am Main 1992,
S. 92).



Lachende Korper 191

liefe Gefahr, die zu Recht dekonstruierte abendlindische Subjektposi-
tion durch eine andere Instanz zu ersetzen, der letztlich vergleichbare
Attribute oder Funktionen wie die des rationalen Subjekts (Rationalitit,
Selbsttransparenz, Autonomie im Sinne vollstéindiger Unabhéngigkeit
etc.) zugesprochen werden.

Nun legt die Rede von Sinn oder Aktivitit eine solche Position na-
he. Aber der Blick in ein etymologisches Worterbuch wie das Grimm-
sche legt offen, dass Eigensinn Beharrlichkeit, Hartn#ckigkeit, um nicht
zu sagen Starrsinnigkeit, meint.2* Wendungen wie «des gliicks hdm-
scher eigensinn» oder «der eigensinn des Schicksals» verweisen gerade
nicht auf <Sinn> im Sinne von <Bedeutung>, <Zweck> oder Wert>.
Vielmehr lieBe sich an die Wurzel des Wortes <«Sinn> ankniipfen. Ur-
spriinglich bezeichnet <Sinn> eine Ortsbewegung.?® Diese urspriingliche
Bedeutung zeigt sich heute noch in Worten wie Uhrzeigersinn> oder in
der Rede von «innen> oder dm Sinne haben»; verstanden als <einer Sa-
che nachgehen> bzw. <auf-etwas-gerichtet-sein>.2

Demnach lieBe sich unter dem Eigensinn eine beharrliche und ge-
richtete Bewegung verstehen, die sich der unmittelbaren Steuerung des
Subjekts entzieht oder sogar widersetzt.?’” Dieses Widerfahrnis des
Eigensinns meines Korpers markiert einen momentanen Bruch mit
meinem alltiglichen korperlichen Selbstverhiltnis, aber ich erfahre die-
sen Bruch und die damit einhergehende Verselbststindigung des Kor-
pers gleichwohl als mir zugehorig. Auch wenn es mein Korper ist, der
lacht, bin ich es, die lacht. In bestimmten Fillen markiert dieses Wider-
fahrnis das Hereinbrechen des Katastrophischen. Darin liegt die Ambi-
valenz der Antwort im Falle des Lachens.

24 Bezogen auf Personen wurde das Wort friiher getrennt geschrieben, vermerkt
das Grimmsche Worterbuch und zitiert zwei Stellen: «eigen sinn und stolzer
mut» oder «ach son, wie hast so ein aigen sin!» (Bd. 3, S. 100).

25 Das Grimmsche Worterbuch gibt an, dass es sich um ein «dem deutsch-fries.
Sprachgebiete eigenthiimliches wort» handelt, wobei die «urspriingliche be-
deutung der wurzel [...] augenscheinlich die einer ortsbewegung [war]». Die-
se dltere Bedeutung der Richtung lebe, so das Worterbuch weiter, auch nach
der Ubertragung in die geistige Sphire in dem compositium widersinn weiter
(vgl. Bd. 16, S. 1103).

26 Vgl. hierzu auch C. THIEL, «Sinn», in: J. MITTELSTRASS (Hg.) Enzyklopd-
die Philosophie und Wissenschaftstheorie, Stuttgart/ Weimar 1995, S. 810.

27 Zur vermittelten Steuerung und damit begrenzten Verfiigbarkeit vgl. weiter
unten.



192 Annette Barkhaus

Als Widerfahrnisse konnen unterschiedlichste korperliche Regun-
gen erlebt werden: vom Schluckauf iiber Herzklopfen und einem plétz-
lichen korperlichen Zusammenbruch bis hin zu einem kreativen Einfall.
Daher sind an dieser Stelle zwei Abgrenzungen erforderlich: zum einen
eine Abgrenzung gegeniiber korperlichen Phinomenen, die keine Rele-
vanz fiir die Frage nach dem Subjektsein haben; zum anderen eine Ab-
grenzung von der Annahme, es handle sich um natiirliche, im Sinne
von ahistorischen und akulturellen Phinomenen allein aufgrund der
Tatsache, dass sie korperlich verankert sind.

Zuniichst zur ersten Abgrenzung, die ich an dieser Stelle lediglich
andeuten kann: Stellt man, wie ich es gemacht habe, die eigensinnige
Korperlichkeit des Lachens in den Mittelpunkt, so lieBe sich fragen,
worin der Unterschied zu anderen korperlichen Phinomenen wie dem
oben erwihnten Schluckauf oder Herzklopfen liegt. In diesen Phiino-
menen zeigt sich gleichermaBen eine an die Lebendigkeit gebundene
Aktivitit des Korpers. In der Regel erlebe ich diese Aktivitit auch als
Widerfahrnis, so zum Beispiel das Herzklopfen, wenn ich mich das er-
ste Mal zum Abendessen mit einem Menschen treffe, in den ich mich
verliebt habe. So unangenehm oder auch aufregend angenehm das Spii-
ren des beschleunigten Herzschlages auch sein mag, der Korper ver-
selbststindigt sich in diesem Moment nicht. Er iibernimmt hier die
Funktion eines Resonanzbodens von (Verliebtheits-)Gefiihlen, <agiert>
aber nicht an Stelle des Subjekts hinter seinem Riicken. Ahnlich lisst
sich im Falle des Schluckaufs argumentieren. Hier zeigt sich eine Form
der Aktivitit des lebendigen Korpers, die mir widerfihrt und die in be-
stimmten Situationen als unangenehm oder sogar stérend erlebt wird.
Gleichwohl: Auch in diesem Fall gibt nicht der Korper eine Antwort
auf eine Situation, in der ich mich befinde.

In beiden Fillen zeigt sich zwar eine Beharrlichkeit korperlicher
Vorginge, die sich meiner unmittelbaren Steuerung entziehen, aber mit
dieser Beharrlichkeit ist keine eigene Gerichtetheit verbunden. Im La-
chen jedoch offenbart sich der Eigensinn des Korpers in diesem zwei-
fachen Sinne: sowohl in seiner nicht unmittelbar verfiigbaren Aktivitit
als auch in der Gerichtetheit dieser Aktivitit. Es handelt sich somit um
ein Widerfahrnis eigener Art: Denn erst die Gerichtetheit der unmittel-
bar unverfiigbaren Aktivitit zeichnet die Ebene des korperlichen Eigen-
sinns gegeniiber Ebenen anderer korperlicher Aktivitdt wie Schluckauf
oder beschleunigter Herzschlag aus.

Zur zweiten Abgrenzung: Das Lachen steht nicht auBlerhalb des
Prozesses der abendlidndischen Geschichte, wie auf den ersten Blick die



Lachende Kérper 193

Analyse der Strukturelemente meinen konnte. Dies gilt nicht allein fiir
die Anlisse des Lachens. Dass diese historisch variieren, ist offenkun-
dig. Wer heute Freuds Der Witz und seine Beziehung zum Unbewusste
von 1905 liest, kann ohne weitere Erlduterung bereits nach knapp hun-
dert Jahren zum Teil nicht mehr erkennen, worin genau das Witzige
liegt. Die lebensweltliche und historische Relativitit des Komischen,
Witzigen, Licherlichen etc. sowie die Unterschiedlichkeit von Lach-
kulturen sind unstrittig. Manfred Pfister hat vier Tendenzen zur «Regu-
lierung und Moralisierung» der Lachlust in der abendldndischen Ge-
schichte herausgearbeitet:

«(1) Fiir ein gottesfiirchtiges Lachen ist alles Heilige tabu, will es nicht unter
das Verdikt der Blasphemie fallen. (2) Ein barmherziges Lachen klammert das
Leid der Mitmenschen aus und respektiert das Verbot der Schadenfreude sowie
der Aggression. (3) Das Lachen muss mafvoll bleiben, und dieses Verbot des
Exzesses impliziert eine verstirkte Korperkontrolle iiber das Lachen und somit
seine weitgehende Entkorperlichung oder seine Démpfung zum Licheln. Und
(4) muss das Lachen unschuldig sein und alles Obszine meiden.»?8

Der dritte Punkt, die maBvolle Kontrolle des Lachens, zielt genau
auf die Ebene korperlicher Eigenaktivitiit, die ich in meiner Argumen-
tation ausgezeichnet habe. Das Ausdrucksgeschehen selbst, nicht nur
der Anlass oder die Angemessenheit des Lachens, unterliegen dem
«Prozess der Zivilisation», um mit Norbert Elias zu sprechen. Weil Ge-
schichte «unter die Haut» (Barbara Duden) geht, ist der kulturelle Pro-
zess der Modellierung des Geschehens immer schon mit dem individu-
ellen Prozess verschrinkt,?

Wie fiir die Ebene der Kulturgeschichte skizziert, lassen sich auch
auf der Ebene der individuellen Geschichte Prozesse der Konstitution

28 M. PFISTER, «Inszenierungen des Lachens in der frilhen und spiten Neu-
zeit», in: E. FISCHER-LICHTE/ A. FLEIG, Kdrper-Inszenierungen: Prisenz
und kultureller Wandel, Tiibingen 2000, S. 49.

29 Die Auszeichnung einer Ebene korperlichen Eigensinns widerspricht daher
nicht der in den letzten Jahrzehnten geleisteten Forschung zur historischen,
kulturellen und diskursiven «Konstruktion» des Korpers (von Norbert Elias
iiber Michel Foucault bis hin zu der breit geficherten Debatte um sex und
gender, in der diese Frage immer mit verhandelt wird. Zur Auseinanderset-
zung mit dem Begriff der Materialitiit, wie er vor allem dekonstruktiven An-
sitzen zu Grunde liegt, und der m. E. diese Ebene korperlichen Eigensinns
begrifflich nicht erfassen kann vgl. A. BARKHAUS, «Der Korper im Zeitalter
seiner technischen Reproduzierbarkeit», in: A. BARKHAUS/A. FLEIG,
a.a.0., S. 27-46, v.a. S. 40 ff.



194 Annette Barkhaus

und der Veridnderung des korperlichen Eigensinns beobachten. Um ein
Beispiel zu nennen: Viele Menschen kennen Situationen, in denen man
nicht anders konnte als zu lachen, obwohl es dem Einzelnen meist un-
mittelbar im Anschluss an das Lachen schon peinlich war — und zwar
aus guten Griinden, beispielsweise weil der Witz eine frauenfeindliche
Pointe hatte. Hier zeigt sich die unmittelbare Unverfiigbarkeit des kor-
perlichen Eigensinns, der jedoch keineswegs grundsitzlich unverfiigbar
ist. In der konkreten Situation konnte der einzelne Mensch nicht anders
als dariiber lachen. Aber dieses <Nicht-anders-konnen> bezieht sich al-
lein auf die konkrete Situation; es ist kein ontologisch verankertes
«Nicht-anders-Konnen> wie im Fall menschlicher Sterblichkeit. Je hiu-
figer ich mir selbst das lediglich Herabsetzende und gerade nicht Komi-
sche in dieser Art von Witzen vor Augen fiihren, um so klarer werde
ich in Zukunft die Eindeutigkeit bestimmter Situationen erkennen und
nicht mehr lachen kénnen.

III. Eigensinn und Subjektsein — ein Ausblick

Exemplarisch habe ich mit der Analyse des Phinomens «Lachen» eine
Ebene korperlicher Eigenaktivitit herausgearbeitet, auf der der Korper
in seiner nicht unmittelbar verfiigbaren beharrlichen Gerichtetheit stell-
vertretend fiir das Subjekt <agiert>. Aufgrund der Ambivalenz des Ge-
schehens kann er sowohl eine das Subjektsein stiitzende Rolle spielen
(wie in der Plessnerschen Perspektive) als auch eine fiir das Subjektsein
gefihrdende Rolle iibernehmen (wie in der Heinrichschen Perspektive).

Aber von welchem Subjekt ist die Rede? Die in den letzten Jahr-
zehnten erfolgte Kritik am traditionellen Subjektbegriff sollte in meinen
Augen nicht zu einer Verabschiedung desselben fiihren, sondern zu ei-
ner Prizisierung dessen beitragen, was unter Subjektsein heute noch
verstanden werden kann. In der Debatte um den Subjektbegriff ist bis
heute die Frage offen geblieben, welche Bedeutung die Tatsache ge-
winnt, dass wir lebendige kérperliche Wesen sind. Aber das Interesse
fir diese Frage wichst sowohl in der Philosophie3® als auch in der

30 E. LiST, Grenzen der Verfiigbarkeit. Die Technik, das Subjekt und das Le-
bendige, Wien 2001,



Lachende Korper 195

Soziologie?!. Hier ordnet sich meine Frage nach der Auszeichnung ei-
nes korperlichen Eigensinns und seiner Bedeutung fiir das menschliche
Subjekt ein. In Zeiten, in denen die Korperlichkeit des Menschen auf
den Besitz seines Gehims zu schrumpfen scheint, liuft eine solche Fra-
ge quer zu den bio- und medientechnologischen Zugriffen auf den le-
bendigen menschlichen Korper.

Nicht wie zuvor durch Darwin, Freud und Foucault — um einige
Stationen der Debatte zu benennen — ist das Selbstverstindnis des Men-
schen als vernunftgeleiteter Akteur bedroht, sondern seine Lebendigkeit
steht auf dem Spiel. Im nachmetaphysischen Zeitalter hat sich der Dua-
lismus radikalisiert: Aus dem zoon logon echon ist eine rationale Ma-
schine geworden, wobei einerseits Vernunft auf Rationalitit und an-
dererseits Lebendigkeit auf Mechanik verkiirzt wurde.32 Wie eingangs
diagnostiziert, haben wir damit ein Zeitalter erreicht, in dem technolo-
gisch eine solche Verkiirzung menschlicher Existenz moéglich und vie-
len auch wiinschenswert erscheint. Daher ist es gut begriindet, genau
solche Phinomene korperlichen Eigensinns zu analysieren, welche die
Lebendigkeit menschlicher Existenz zu Tage treten lassen.

Mit dem Lachen des Korpers — so méchte ich abschlieBend unter-
streichen — habe ich ein Phianomen menschlicher Lebendigkeit analy-
siert, das im Unterschied zur Sterblichkeit oder zum Schmerz gerade
nicht auf die Grenzen dieser Existenzweise im Sinne von Verletzlich-
keit und Verginglichkeit abhebt. In der abendléndischen Tradition ste-
hen solche Phidnomene, die im individuellen Erleben negativ besetzt
sind, nicht erst seit der existentialistischen Philosophie im Vordergrund.
Im Fall des Schmerzes beispielsweise, der zutiefst als Widerfahrnis —
oft auch als Fremdheit im eigenen Korper — erlebt wird, ist der Wunsch
nach Beherrschung der Schmerzen und damit der korperlichen Eigen-
aktivitdt erkldrlich und verstindlich, sowohl um die Unertriglichkeit
der Schmerzen zu mildern als auch um wieder handlungsfihig zu sein.

Jedoch vernachlissigt eine Konzentration auf solche Phinomene,
die dem «ngestorten> Subjektsein entgegen stehen, genau jene korper-
lichen Widerfahmisse, die — wie das Lachen — bestimmte Formen
menschlichen Subjektseins aller erst erdffnen. Uber das Lachen hinaus

31 Vgl. G. LINDEMANN, Die Grenzen des Sozialen. Zur sozio-technischen Kon-
struktion von Leben und Tod in der Intensivmedizin, Miinchen 2002.

32 Vgl. hierzu U. POTHAST, Lebendige Verniinftigkeit. Zur Vorbereitung eines
menschenangemessenen Konzepts, Frankfurt am Main 1998.



196 Annette Barkhaus

— so die weitergehende These — lassen sich auch andere Phinomene
korperlichen Eigensinns ausweisen, z. B. in Entscheidungsprozessen, in
Grenzerfahrungen oder im Erleben von Kreativitit. Entscheidend ist:
Das Widerfahrnis korperlichen Eigensinns ldsst den einzelnen Men-
schen nicht unberiihrt, sondern verindert ihn. In dieser nicht unmittel-
bar verfiigbaren Gerichtetheit korperlicher Eigenaktivitit liegt eine
philosophisch kaum beachtete und nicht systematisch analysierte Rele-
vanz fiir das Subjekt. Es ist Aufgabe weitergehender phinomenolo-
gisch-anthropologischen Analysen zu zeigen, welche Phinomene kor-
perlichen Eigensinns mit welchen subjektrelevanten Verinderungen
einhergehen. Letztlich zielen diese Analysen darauf, den Begriff eines
lebendigen Subjekts zu entwickeln, der sowohl Implikationen fiir das
Selbstverstindnis des Menschen als auch fiir die ethische Frage des
Umgangs mit menschlicher Korperlichkeit birgt.



	Lachende Körper : Überlegungen zu einer Theorie des eigensinnigen Körpers

