
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 62 (2003)

Artikel: Lachende Körper : Überlegungen zu einer Theorie des eigensinnigen
Körpers

Autor: Barkhaus, Annette

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882968

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882968
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ANNETTE BARKHAUS

Lachende Körper.
Überlegungen zu einer Theorie des

eigensinnigen Körpers

Informed by the work of Helmuth Plessner, this contribution offers an analysis of
the phenomenon of laughing as bodily event. This is done to identify a level of bodily

self-activity which is covered by the concept self-will (Eigensinn). In a first step

an analysis is offered offour structural elements of laughing as bodily event. In a
second step the concept self-will (Eigensinn) is introduced to distinguish the dog-
gedness as well as the directedness of bodily self-activity which cannot be

controlled directly and which each respectively have a specific relevance to being a
subject. The conclusion emphasises the necessity of anthropological-
phenomenologically oriented analyses of bodily self-willedness for the

reformulation of the concept of the subject in the sense of the living subject.

«Wer nicht lachen kann, ist kein Mensch; ihm
fehlt etwas, worauf es ankommt.»1

Zu Beginn des 21. Jahrhunderts rückt eine Frage emeut ins Zentrum
gesellschaftlichen und philosophischen Fragens: Welche Rolle spielt
die Lebendigkeit im menschlichen Selbstverhältnis und Selbstverständnis?

Zunehmend wird der menschliche Körper als bloßer Aufenthaltsort
oder als Trägersubstanz, gar als Gefängnis gedeutet; von einem
<Upload> in einem anderen Träger als dem Körper ist die Rede; und die

Konjunktur der sogenannten Lebenswissenschaften suggeriert die
vollständige Beherrschung dieses Trägermaterials, was sich auch auf die
bisher als unverfügbar geltende Lebendigkeit des Körpers erstreckt.

Unstrittig ist, dass die neuen biomedizinischen und auch medialen

Technologien zu einem Freiheitsgewinn im Sinne einer Zunahme des

1 D. Kamper und C. Wulf, «Der unerschöpfliche Ausdruck. Einleitende
Gedanken», in; dies. (Hg.), Lachen-Gelächter-Lächeln. Reflexionen in drei
Spiegeln, Frankfurt am Main 1986, S. 9.



182 Annette Barkhaus

Handlungsspielraums geführt haben.2 Unter der Hand jedoch wird
dadurch das instrumentelle Selbstverhältnis radikalisiert: Der eigene Körper

fungiert als zunehmend beherrschbares, gestaltbares, reparierbares
und letztlich auch produzierbares Material und Instrument zur
Verwirklichung selbst gesetzter Ziele und Projekte.

Die leibphänomenologische und anthropologische Tradition haben

gegen einen radikal instrumenteilen Charakter des Körpers die konstitutive

Rolle des Leibes für Erkenntnis und Wahrnehmung wie auch
seine Bedeutung als Medium und Resonanzboden für Gefühle und

Stimmungen herausgearbeitet. Aus einer ganz anderen Perspektive heraus

hat Michel Foucault in seinem Spätwerk gleichermaßen mit einem
rein instrumentellen Verständnis gebrochen und im Konzept der «Sorge
um sich» ein ästhetisch geprägtes Selbstverhältnis entworfen.3

Auch meine Überlegungen zielen auf die Überschreitung eines
eingeschränkt instrumentellen Selbstverhältnisses. Im Zentrum steht das

Lachen als ein Beispiel von Phänomenen körperlicher Eigenaktivität,
die eine entscheidende Rolle für das Subjektsein spielen. Es handelt
sich - so meine These - um Phänomene lebendiger Körperlichkeit, die
identitätsstützend, identitätsbildend oder identitätswahrend, aber auch
identitätsbedrohend sich auswirken können. Ich spreche ausdrücklich
von Phänomenen lebendiger Körperlichkeit, um die mit der Lebendigkeit

verbundene Bewegungsrichtung des körperlichen Geschehens
sowie seine gleichzeitige Intransparenz in eine Theorie des eigensinnigen
Körpers integrieren und systematisch berücksichtigen zu können.

Um diese These begründen und gleichzeitig erste Überlegungen zu
einer Theorie des eigensinnigen Körpers leisten zu können, analysiere
ich das Lachen als ein exemplarisches Phänomen körperlichen Eigensinns

(I). In einem zweiten Schritt entwickle ich den Begriff des Eigensinns,

um damit die Ebene der lebendigen körperlichen Eigenaktivität
begrifflich zu erfassen (II). Im abschließenden Ausblick betone ich die

Notwendigkeit weiterer Phänomenanalysen, um die Relevanz des

2 Zur Frage der Implementierung der Bio- und Medientechnologien im Alltag
und ihrer Folgen vgl. A. Barkhaus und A. Fleig, «Körperdimensionen
oder die unmögliche Rede von Unverfügbarem. Grenzverläufe», in: dies., Der
Körper als Schnitt-Stelle, München 2002, S. 9-22.

3 Zu den historischen Vorläufern dieses Konzepts im Hygienediskurs vgl. P.

Sarasin, Reizbare Maschinen. Eine Geschichte des Körpers 1765-1914,
Frankfurt am Main 2001, S. 465.



Lachende Körper 183

Eigensinns für das Subjektsein klären und den Begriff eines lebendigen
Subjekts entwickeln zu können (III).

I. Lachen - ein Phänomen körperlichen Eigensinns

«Ich lach mich: krank, tot, schlapp, schief, krumm,
buckelig, krümelig, zerreiße, zerberste, platze und

explodiere vor Lachen: Lachen ist gesund.» 4

Bei der Beschäftigung mit dem Lachen erstaunt die Bandbreite des

Phänomens: vom Kichern bis zum homerischen Gelächter, die
Unterschiedlichkeit der Anlässe: von einer Tolpatschigkeit bis zum intellektuellen

Witz, wie auch die kulturelle Relativität der Formen und Anlässe.

Im Alltag erscheint die Situation noch vertrackter. Denn die Anlässe
des Lachens sind überaus flüchtig und kaum zu fassen. Wann haben
wir das letzte Mal aus vollem Herzen oder gar aus vollem Halse
gelacht? Vermutlich war es auf einem Fest oder in einer anderen Gesellschaft,

und wir wissen überhaupt nicht mehr, worüber wir gelacht
haben. Nur die Erinnerung daran, dass sich jeder den Bauch vor Lachen
gehalten hat, ist geblieben. Vielleicht war es aber auch ein vielsagender
Versprecher oder die überaus gelungene Pointe eines Witzes? Im
alltäglichen Umgang ist zudem der Anlass des Lachens vielfach nicht
genau zu bestimmen. Eine neuere empirische Studie zeigt, dass in alltäglichen

Situationen die Kommunikationsteilnehmer in 70-80 Prozent der
Fälle lachten, ohne dass ihrem Lachen eine als lustig, komisch oder

witzig eingeschätzte Intervention vorausgegangen war.5

Um sich trotz der Bandbreite und Situationsabhängigkeit dem
Phänomen des Lachens annähern zu können, habe ich als paradigmatische
Situation das Lachen beim spielerischen Kitzeln eines Kindes gewählt.6

4 R. Stollmann, Groteske Aufklärung. Studien zu Natur und Kultur des La¬
chens, Stuttgart 1997, S. 7.

5 Für die empirischen Ergebnisse vgl. R. R. Provine, Laughter. A scientific
investigation, London 2000. In der Mehrzahl der Fälle lachen alle an der
Situation Beteiligten.

6 Ich spreche ausdrücklich vom spielerischen Kitzel, um der von Rainer Stoll¬
mann zu Recht geforderten Differenzierung gerecht zu werden. Er unterscheidet

(1) das Kitzeln in der Nase oder im Mund, das mit Niesen oder Husten
d. h. mit einem Reflex beantwortet wird; (2) das Kitzeln auf der Haut z. B.
durch einen Käfer, der - halbreflexartig - mit Wegwischen oder Sich-



184 Annette Barkhaus

Wir nähern uns dem Kind, das schon in freudiger Erwartung - frei von
unmittelbaren körperlichen Bedürfnissen wie Hunger, Durst, Müdigkeit

- ganz aufgeregt wegzulaufen vorgibt. Haben wir es dann gefangen und

gekitzelt, so lacht es laut los, dreht und wendet sich, um dem Kitzeln zu

entgehen, will aber einen Moment später gleich wieder gekitzelt werden.

Das Lachen des gekitzelten Kindes wirkt ansteckend, so dass

selbst unbeteiligte Beobachter häufig mitlachen müssen.7 Das Kitzeln
sollte jedoch nicht zu lange andauern oder zu heftig sein, denn dann

kippt die Situation und das Kitzeln wird zu einer unangenehmen Erfahrung

für das Kind. Die kitzelnde Person darf zudem keinesfalls ein
Fremder sein, ansonsten riefe die gleiche <Mechanik> der Bewegungen
Schreien und Angstgefühle hervor, keinesfalls Lachen und Lustgefühle.

Die Wahl des spielerischen Kitzeins als paradigmatische Situation
hat empirische und analytische Gründe. Empirisch gesehen tritt das
Lachen ontogenetisch früh, bereits im ersten Lebensjahr auf; phylogenetisch

gesehen lassen sich Vorformen des Lachens bereits in den
Raufspielen der Schimpansen beobachten. Aus analytischer Sicht bietet sich
das durch Kitzeln hervorgerufene Lachen als paradigmatischer Fall an,
weil die vier entscheidende Strukturelemente des Phänomens deutlich
hervortreten:

• Lachen bedarf des Anderen.
• Lachen ist ein körperliches Geschehen.

• Lachen ist eine Antwort auf eine Grenzsituation.
• Lachen ist ein ambivalentes Geschehen.

Lachen bedarfdes Anderen.

In der skizzierten Situation wird deutlich, dass Lachen auf einen äußeren

Anlass, konkret auf den Reiz des Kitzels antwortet. Lachen ist nicht
schlicht Ausdruck einer inneren Verfassung, wie zum Beispiel das

trällernde Pfeifen bei guter Laune oder der beschwingte Gang in heite-

Schütteln beantwortet wird; (3) das Kitzeln unter der Fußsohle, das zum
Wegziehen des Fußes und nicht sofort zum Lachen führt, sondern erst wenn
der Fuß festgehalten wird; (4) das Kitzeln von Muskelpartien und des

Sonnensystems sowie (5) der metaphorische Gebrauch des Kitzel im Sinne
des Kitzeins der Sinne (vgl. R. Stollmann, a.a.O., S. 54f.).

7 Die empirische Forschung vermutet an dieser Stelle einen Lachdetektor und
Lachgenerator. Letzterer wird durch den Lachdetektor aktiviert. Vgl. R. R.
Provine, a. a. O., v. a. S. 149.



Lachende Körper 185

rer Stimmung.8 Der Rückbezug des Lachens auf einen Anlass hat
sicherlich dazu beigetragen, dass das Komische, Lächerliche oder Witzige

im Zentrum bisheriger theoretischer Bemühungen stand und immer
noch steht. Dies gilt selbst für die seit gut hundert Jahren bestehende

empirische Forschung, in der nicht der Vorgang des Lachens, sondern
Phänomene wie der Beitrag des Humors zur sozialen Dynamik, die
humorvolle Persönlichkeit etc. im Mittelpunkt des Interesses stehen.9

Aber die Konzentration auf den Anlass des Lachens lenkt von
einem entscheidenden Punkt ab: Niemand kann sich selbst durch Kitzeln
zum Lachen bringen, niemand kann sich selbst einen Witz erzählen und
darüber schallend lachen. Das Lachen bedarf offensichtlich des Anderen

- und sei es in Form des geschriebenen oder gesprochenen Wortes.10

Bestätigt wird diese Beobachtung durch die Erfahrung, dass ein
absichtliches Wiederholen einer ehemals zum Lachen führenden Situation

nicht automatisch erneut Gelächter hervorruft. Das Lachen hat eine
andere Logik, so scheint es, als die eine bloße Antwort auf einen witzigen,

komischen oder lächerlichen Anlass zu sein. Auch wenn es
herauskitzelbar ist, ist es nicht erzwingbar, nicht Effekt einer mechanischen

Ursache. In diese andere Logik gehört auch die Erfahrung, dass

Lachen ansteckt: nicht nur das unschuldige Lachen des gekitzelten
Kindes, sondern auch das Lachen im Theater oder in einer gelösten
Runde.

Lachen ist ein körperliches Geschehen.

Wie unterschiedlich die Anderen auch agiert haben mögen - vom
Kitzeln bis zum Erzählen eines Witzes - der dadurch hervorgerufene
Vorgang ist jeweils der gleiche: Wir stoßen mit geöffnetem Mund
unartikulierte Laute hervor, verändern unsere Mimik, haben manchmal sogar
Tränen in den Augen und werden am ganzen Körper geschüttelt.
Lachen ist ein körperliches Geschehen, das den Menschen überkommt, in
das er hineingerät: «Der Mensch verfällt ins Lachen», wie es Helmuth
Plessner in seiner bekannten Studie Lachen und Weinen. Eine Untersuchung

der Grenzen des menschlichen Verhaltens von 1941 zutreffend

8 Diese Einschätzung Joachim Ritters teile ich: Vgl. J. Ritter, Über das La¬
chen. Subjektivität, Frankfurt am Mainl989, S. 62-92, S. 64.

9 Zur empirischen Forschung vgl. Provine, a. a. O., S. 19.
10 Das Lachen nach dem Aufwachen aus einem Traum widerspricht dieser

Analyse nicht. Denn hier antwortet der Einzelne auf etwas, was für ihn in
diesem Moment selbst ein äußerer Anlass ist: das <innere Ausland).



186 Annette Barkhaus

formuliert hat." Und dieses Überkommen oder Verfallensein - so ließe

sich präzisieren - hat seine eigene Zeitlichkeit und Dynamik. Es kann

abrupt abbrechen oder weiter konvulsiv aus dem Lachenden herausbrechen.

Anfang, Verlauf und Ende des Lachens unterliegen nicht der

Steuerung. Hierin unterscheidet sich das Lachen auch vom Lächeln,
denn letzteres ist im Unterschied zum Lachen eine kontrollierte
Ausdrucksweise.12 Dabei fehlt dem Lachen - wie Plessner betont - im
Unterschied zur Sprache oder zur Geste der Zeichencharakter.

Plessner hat diesen Prozess als einen der Verselbstständigung des

Körpers gedeutet: «Körperliche Vorgänge emanzipieren sich. Der
Mensch wird von ihnen geschüttelt, gestoßen, außer Atem gebracht. Er
hat das Verhältnis zu seiner physischen Existenz verloren, sie entzieht
sich ihm und macht gewissermaßen mit ihm, was sie will».13 Obwohl
mir während eines herzhaften Gelächters, in dem das Lachen kaum
noch zu stoppen ist, der Bauch schon weh tut, kann ich das Lachen
doch nicht unterbinden. Und fast jeder und jede erinnert sich an eine

Situation, in der das Lachen ihn oder sie überkommen hat, ohne dass er
oder sie es hätte verhindern können. Selbst beim Versuch, es zu
unterdrücken, kommt - einmal in Gang gesetzt - immer noch ein glucksendes

Lachen zum Vorschein.
Aber die eigentliche Pointe der Plessnerschen Analyse liegt darin,

dass genau diese Verselbstständigung des Körpers in der konkreten
Situation von mir als sinnvoll im Sinne von situationsadäquat erlebt und
von anderen in der Regel so verstanden wird.

Lachen ist eine Antwort auf eine Grenzsituation.

Die Angemessenheit des Lachens liegt - so Plessner - darin begründet,
dass der Einzelne die Situation als Grenzsituation erfährt. Die Grenzerfahrung

beruht dabei nicht auf mangelnder Geduld oder fehlenden
Kräften, sondern der Einzelne weiß um die Mehrsinnigkeit der Situation,

«und zwar so, dass das bindende und das abstoßende Moment dem

11 H. Plessner, «Lachen und Weinen. Eine Untersuchung der Grenzen
menschlichen Verhaltens», in: G. Dux/O. Marquard/E. Ströker
(Hgs.), Helmuth Plessner. Gesammelte Schriften. Ausdruck und menschliche
Natur, Bd. 7, Frankfurt am Main 1982, S. 273. Plessner spricht sogar von
einem «anonymen Automatismus» (ebd., S. 333).

12 Lächeln ist folglich kein Unterbegriff zum Lachen (zum Lächeln vgl. ebd.,
S. 419-434.

13 Plessner, Lachen und Weinen, a.a.O., S. 274.



Lachende Körper 187

jeweiligen Anlass nicht in verschiedenen Hinsichten zukommen,
sondern in derselben». Es ist diese Bindung durch «unausgleichbare
Mehrsinnigkeit», welche die Situation zu einer Grenzsituation werden

lässt, auf die der Mensch keine andere Antwort weiß als zu lachen.

Nicht jede unbeantwortbare Situation ruft ein Lachen hervor. Unbeant-
wortbare Situationen provozieren nur dann ein Lachen als Antwort,
wenn sie - so Plessner - weder für den Einzelnen bedrohlich wirken,
noch sich in den «Zusammenhang irgendeiner Bewandtnis [...] einfügen

[lassen]».14
Im Lachen bestätigt man die Situation und durchbricht sie zugleich

- gegen einen Widerstand, wie Plessner argumentiert. «Nur dieser
Widerstand erklärt die Spannung, die sich im Lachen löst, und er wiederum

ist auf die Bindung bezogen, welche die Situation auf den
Menschen ausübt.»15 Hat sich das Lachen gelegt, ist die Spannung gelöst, so
bleibt häufig ein Gefühl der Fülle zurück. Rainer Stollmann hat
hervorgehoben, dass «der wichtigste Moment [...] der kurz nach dem Lachen

[ist], auf der Schwelle zum normalen Emst. Jetzt setzt sich das

erschütterte Innere wieder zusammen. In diesem Moment lässt sich am
besten unterscheiden, ob das, was einen zum Lachen gebracht hat,

wirklich war oder Täuschung. War es wirklich, so hält es.»16

Lachen ist ein ambivalentes Geschehen.

Zunächst ist Plessner zuzustimmen: In der Regel wird die Antwort des

Körpers als situationsadäquat erlebt und auch von den anderen Beteiligten

so erfahren oder wahrgenommen. In solchen Situationen ist mit
dem Lachen ein Moment von Entspannung oder Erlösung verbunden.
Aber schon eingangs hatte ich darauf hingewiesen, dass die Situation

14 Vgl. ebd., S. 362 f. und S. 366; «Situationen wie Kitzel, Spielen, Komik,
Witz, Verlegenheit zeigen», wie es Plessner formuliert, «in ihrer Ambivalenz,
Mehrdeutigkeit, Mehrsinnigkeit den Antagonismus zwischen Bindung und
Abstoßung, Beantwortbarkeit und Unbeantwortbarkeit.» (ebd., S. 363).

15 Ebd.: S. 328. Vgl. auch: «Bestimmungen wie Ambivalenz, Mehrdeutigkeit,
Mehrsinnigkeit, Sinnüberkreuzung sind auf diesen Antagonismus zwischen
Bindung und Unbeantwortbarkeit bezogen» (ebd., S. 328).

16 Vgl. Stollmann, a.a.O., S. 63. Stollmann spricht in diesem Zusammen¬
hang sogar von «Katharsis»: «War es nichts, bloße Ablenkung, Unterhaltung,
so entsteht an Stelle des kathartischen Gefühls eine Leere; man fühlt sich
dann, wie einer, dem etwas genommen wurde, nämlich das Quantum Lebenszeit,

das wir auf die Vorführung, den Film verwendet haben. War es dagegen
wirklich, so fühlen wir, dass etwas gegeben wurde.» (ebd.).



188 Annette Barkhaus

des lustvoll erlebten Kitzeins in eine Situation des Unbehagens und

sogar in Schmerz kippen kann. Das Kind fängt an, sich zu wehren und
oftmals sogar zu weinen. Hier zeigt sich die Ambivalenz des Lachens,
welche die Alltagssprache bewahrt: Obwohl wir wissen, dass Lachen

gesund ist, können wir uns krank und sogar tot lachen; oder wir platzen
vor Lachen. Selbst vom Kitzeln wird berichtet, dass es als Foltermethode

eingesetzt wurde und zum Tod - vermutlich aufgrund von Herzversagen

oder einer Gehirnblutung - führen konnte.
An dieser Stelle gilt es, über Plessner hinauszugehen. Denn die

Krisensituation zeugt von einer Ambivalenz des Geschehens selbst. Die
Ambivalenz gründet in der Verselbstständigung des Körpergeschehens.
Plessner selbst hat hervorgehoben, dass Lachen die «Ausdrucksform
einer Krise»17 ist, in der das körperliche Selbstverhältnis für den einzelnen

Menschen auf dem Spiel steht. Im Moment nicht länger steuerbar
entwickelt der Körper eine Eigendynamik, die in der Plessnerschen

Perspektive aber gerade eine angemessene Antwort auf die als unbe-
antwortbar erlebte Grenzsituation darstellt. Damit - so Plessner -
behauptet sich der oder die Einzelne in der Situation als Person: ein
«Zugleich von Selbstpreisgabe und Selbstbehauptung».18 Anders gewendet:
Gerade durch die (nicht bewusst gesteuerte) Aufgabe des instrumen-
tellen Verhältnisses zum eigenen Körper bewahrt der Einzelne seine

Identität.
Aber warum erzeugt eine solche Preisgabe gleichwohl eine Krise?

Hier trifft sich die Plessnersche Analyse mit der «Katastrophentheorie
des Lachens» von Klaus Heinrich. Auch Heinrich unterstreicht, dass

obwohl «Lachen, so sehr Auszeichnung der empirischen Subjekte auf
den ersten Blick, [...] auf den zweiten Blick die empirischen Subjekte
verschwinden [lässt]. Die konvulsivische Bewegung kennt nicht Subjekt

noch Objekt».19 Während Plessner von seinem Grundansatz her auf
Ausgleich, Spielraum und Distanznahme orientiert ist, zielt Heinrich
auf das Katastrophische des körperlichen Ausdrucksgeschehens. In den

Worten von Klaus Heinrich beschwört das Lachen förmlich die
Katastrophe: «Lachen kommt von unten herauf; wenn nicht, wirkt es

aufgesetzt und <flach> [...]. In <gehobener> Unterhaltung deplaciert, mar-

17 Plessner, Lachen und Weinen, a.a.O., S. 211.
18 Ebd.: S. 364.
19 Vgl. K. HEINRICH, <Theorie> des Lachens. Lachen-Gelächter-Lächeln. Re¬

flexionen in drei Spiegeln, Frankfurt am Mainl986, S. 17.



Lachende Körper 189

kiert Lachen den Einbruch des Deplacierten, [...] - eine Freisetzung
gleichsam unterirdischer Energie ohne Rücksichtnahme auf die
Balancierung von Oben und Unten.»20 Im Unterschied zu Plessner
unterstreicht Heinrich die für den Lachenden identiätsbedrohende Erfahrung
der Verselbstständigung des körperlichen Geschehens.

Im Alltag scheint das Katastrophische nur selten präsent zu sein.

Aber immer schon galt das Lachen auch als bedrohlich - für den
Einzelnen im Lachkrampf und für andere in der Lachsalve. Geblieben ist in
unserer Alltagssprache die Rede vom homerischen oder vom teuflischen

Gelächter, in der das Abgründige und Katastrophische des
Lachens zum Ausdruck kommt.

Wie lässt sich der Vorgang des Lachens nunmehr zusammenfassend
beschreiben? Lachen ist ein durch Andere hervorgerufenes und in seiner

Dynamik nicht unmittelbar zu steuerndes ambivalentes körperliches
Ausdrucksgeschehen ohne Zeichencharakter. Dabei antwortet der Körper

aufeine vom Subjekt als unbeantwortbar erlebte Grenzsituation.

II. Eigensinn des Körpers

Die verselbstständigte Antwort des Körpers zeugt von einer Desorganisation

des alltäglichen körperlichen Selbstverhältnisses. Die in der Regel

unhinterfragt funktionierende Einheit der körperlich existierenden
Person wird in eine Richtung hin aufgelöst, nämlich zur Seite des

<selbstständig> agierenden Körpers. Im Lachen zeigt sich folglich weder

ein instrumentelles Selbstverhältnis, noch füngiert der Körper hier
als Ausdrucksmedium oder Resonanzboden für Gefühle. Vielmehr
<agiert> der Körper selbst.

Diesen Prozess der körperlichen Verselbstständigung erlebt das

Subjekt zunächst als Widerfahrnis. Mit dem Begriff des Widerfahrnis-
ses knüpfe ich an Wilhelm Kamiah an, der diesen Begriff als Gegenpart
zum Handlungsbegriff in die philosophische Anthropologie eingeführt
hat.21 Widerfahrnis ist ein zweistelliger Prädikator, wie Kamiah betont:

20 Ebd., S. 37, vgl. auch S. 17 f. Neben die Katastrophenbeschwörung setzt
Heinrich die Katastrophendarstellung: Das Lachen drücke auch die Erleichterung

aus, spezifischen Katastrophen entronnen zu sein. Daher handle es sich
um ein Auslachen im doppelten Sinne (vgl. v. a. Fußnote auf S. 36).

21 Unter den Begriff des Widerfahrnisses klassifiziert Kamiah sowohl die
Handlungen anderer Menschen für uns wie auch Ereignisse (z. B. Krankheit,



190 Annette Barkhaus

Etwas widerfahrt mir. Während Kamiah Fälle wie Handlungen anderer,
einen Unfall, Schicksalsschläge, aber auch Banalitäten wie schlechtes
Wetter vor Augen hat, plädiere ich dafür, diesen Begriff auch auf die

Eigenaktivität des Körpers anzuwenden. Es handelt sich um
Widerfahrnisse, weil Phänomene wie das Lachen von einer besonderen
körperlichen Eigenaktivität zeugen und dabei jeweils ihre eigene Struktur
und Dynamik zeigen.

Um die für das Subjektsein entscheidende Ebene körperlicher
Eigenaktivität begrifflich fassen zu können, schlage ich den Begriff des

Eigensinns vor. Dieser Begriff wurde von Oskar Negt und Alexander
Kluge in ihrem Monumentalwerk Geschichte und Eigensinn in die
historische und kulturtheoretische Debatte eingeführt - im Sinne eines
Protests gegen die Enteignung der eigenen Sinne.22 Wieder aufgenommen

wurde der Begriff in unterschiedlichen, vor allem pädagogischen
und geschichtlichen Kontexten. Alf Lüdtke hat beispielsweise in seinen
Studien zur Alltagsgeschichte den Begriff auf das - wie er es nennt -
«quertreibende Verhalten» einzelner Arbeiter bezogen. Damit
beschreibt Lüdtke ein mehrdeutiges Handeln Einzelner, das sich nicht in
die Logik des Entweder-Oder d. h. konkret nicht in die Logik von
Klassenkampf oder Unterwerfung einordnen lässt.23 Auch mir geht es nicht
um ein Entweder-Oder, um eine «höhere Vernunft des Leibes» versus
der begrenzten Vernunft des bewussten Subjekts. Eine solche Position

strahlendes Wetter, Zahnschmerz etc.), für die wir keine anderen Menschen
verantwortlich machen können (vgl. W. Kamlah, Philosophische
Anthropologie. Sprachkritische Grundlegung und Ethik, Mannheim / Wien / Zürich
1973, S. 34 ff.). Kamlah verfolgt mit der Einführung dieses Begriffs das Ziel,
noch über die pragmatische Wende in der Anthropologie und die damit
verbundene Überschreitung der Bewusstseinsorientierung hinauszugehen.

22 Negt und Kluge bestimmen den Begriff im Anschluss an das Grimmsche
Märchen Das eigensinnige Kind als «der auf einen Punkt zusammengezogene
Protest gegen Enteignung, Resultat der Enteignung der eigenen Sinne, die zur
Außenwelt führen» (O. Negt/A. Kluge, Geschichte und Eigensinn.
Geschichtliche Organisation der Arbeitsvermögen Deutschland als
Produktionsöffentlichkeit Gewalt des Zusammenhangs, Frankfurt am Main 1981, S. 766).
Sie deuten das Märchen in diesem Sinne auch als lebendiges Begrabensein
(ebd., S. 768).

23 Gernot Böhme hat zu Beginn der 90er Jahre für die «Anerkennung eines Ei¬
gensinns des Leibes» plädiert, den es «positiv zu entwickeln» gelte (G
BÖHME, Leib: Die Natur, die wir selbst sind. Natürlich Natur. Über Natur im
Zeitalter ihrer technischen Reproduzierbarkeit. Frankfurt am Main 1992,
S. 92).



Lachende Körper 191

liefe Gefahr, die zu Recht dekonstruierte abendländische Subjektposition

durch eine andere Instanz zu ersetzen, der letztlich vergleichbare
Attribute oder Funktionen wie die des rationalen Subjekts (Rationalität,
Selbsttransparenz, Autonomie im Sinne vollständiger Unabhängigkeit
etc.) zugesprochen werden.

Nun legt die Rede von Sinn oder Aktivität eine solche Position nahe.

Aber der Blick in ein etymologisches Wörterbuch wie das Grimmsche

legt offen, dass Eigensinn Beharrlichkeit, Hartnäckigkeit, um nicht
zu sagen Starrsinnigkeit, meint.24 Wendungen wie «des glücks häm-
scher eigensinn» oder «der eigensinn des Schicksals» verweisen gerade
nicht auf <Sinn> im Sinne von <Bedeutung>, <Zweck> oder <Wert>.

Vielmehr ließe sich an die Wurzel des Wortes <Sinn> anknüpfen.
Ursprünglich bezeichnet <Sinn> eine Ortsbewegung.25 Diese ursprüngliche
Bedeutung zeigt sich heute noch in Worten wie <Uhrzeigersinn> oder in
der Rede von <sinnen> oder <im Sinne haben>; verstanden als <einer
Sache nachgehen> bzw. <auf-etwas-gerichtet-sein>.26

Demnach ließe sich unter dem Eigensinn eine beharrliche und
gerichtete Bewegung verstehen, die sich der unmittelbaren Steuerung des

Subjekts entzieht oder sogar widersetzt.27 Dieses Widerfahrnis des

Eigensinns meines Körpers markiert einen momentanen Bruch mit
meinem alltäglichen körperlichen Selbstverhältnis, aber ich erfahre diesen

Bruch und die damit einhergehende Verselbstständigung des Körpers

gleichwohl als mir zugehörig. Auch wenn es mein Körper ist, der
lacht, bin ich es, die lacht. In bestimmten Fällen markiert dieses Widerfahrnis

das Hereinbrechen des Katastrophischen. Darin Hegt die
Ambivalenz der Antwort im Falle des Lachens.

24 Bezogen auf Personen wurde das Wort früher getrennt geschrieben, vermerkt
das Grimmsche Wörterbuch und zitiert zwei Stellen: «eigen sinn und stolzer
mut» oder «ach son, wie hast so ein aigen sin!» (Bd. 3, S. 100).

25 Das Grimmsche Wörterbuch gibt an, dass es sich um ein «dem deutsch-fries.
Sprachgebiete eigenthümliches wort» handelt, wobei die «ursprüngliche be-
deutung der wurzel [...] augenscheinlich die einer ortsbewegung [war]». Diese

ältere Bedeutung der Richtung lebe, so das Wörterbuch weiter, auch nach
der Übertragung in die geistige Sphäre in dem compositium Widersinn weiter
(vgl. Bd. 16, S. 1103).

26 Vgl. hierzu auch C. Thiel, «Sinn», in: J. Mittelstrass (Hg.) Enzyklopä¬
die Philosophie und Wissenschaftstheorie, Stuttgart/Weimar 1995, S. 810.

27 Zur vermittelten Steuerung und damit begrenzten Verfügbarkeit vgl. weiter
unten.



192 Annette Barkhaus

Als Widerfahrnisse können unterschiedlichste körperliche Regungen

erlebt werden: vom Schluckauf über Herzklopfen und einem
plötzlichen körperlichen Zusammenbruch bis hin zu einem kreativen Einfall.
Daher sind an dieser Stelle zwei Abgrenzungen erforderlich: zum einen

eine Abgrenzung gegenüber körperlichen Phänomenen, die keine Relevanz

für die Frage nach dem Subjektsein haben; zum anderen eine

Abgrenzung von der Annahme, es handle sich um natürliche, im Sinne

von ahistorischen und akulturellen Phänomenen allein aufgrund der

Tatsache, dass sie körperlich verankert sind.

Zunächst zur ersten Abgrenzung, die ich an dieser Stelle lediglich
andeuten kann: Stellt man, wie ich es gemacht habe, die eigensinnige
Körperlichkeit des Lachens in den Mittelpunkt, so ließe sich fragen,
worin der Unterschied zu anderen körperlichen Phänomenen wie dem
oben erwähnten Schluckauf oder Herzklopfen liegt. In diesen Phänomenen

zeigt sich gleichermaßen eine an die Lebendigkeit gebundene
Aktivität des Körpers. In der Regel erlebe ich diese Aktivität auch als

Widerfahrnis, so zum Beispiel das Herzklopfen, wenn ich mich das

erste Mal zum Abendessen mit einem Menschen treffe, in den ich mich
verliebt habe. So unangenehm oder auch aufregend angenehm das Spüren

des beschleunigten Herzschlages auch sein mag, der Körper ver-
selbstständigt sich in diesem Moment nicht. Er übernimmt hier die

Funktion eines Resonanzbodens von (Verliebtheits-)Gefühlen, <agiert>

aber nicht an Stelle des Subjekts hinter seinem Rücken. Ähnlich lässt
sich im Falle des Schluckaufs argumentieren. Hier zeigt sich eine Form
der Aktivität des lebendigen Körpers, die mir widerfährt und die in
bestimmten Situationen als unangenehm oder sogar störend erlebt wird.
Gleichwohl: Auch in diesem Fall gibt nicht der Körper eine Antwort
auf eine Situation, in der ich mich befinde.

In beiden Fällen zeigt sich zwar eine Beharrlichkeit körperlicher
Vorgänge, die sich meiner unmittelbaren Steuerung entziehen, aber mit
dieser Beharrlichkeit ist keine eigene Gerichtetheit verbunden. Im
Lachen jedoch offenbart sich der Eigensinn des Körpers in diesem
zweifachen Sinne: sowohl in seiner nicht unmittelbar verfügbaren Aktivität
als auch in der Gerichtetheit dieser Aktivität. Es handelt sich somit um
ein Widerfahrnis eigener Art: Denn erst die Gerichtetheit der unmittelbar

unverfügbaren Aktivität zeichnet die Ebene des körperlichen Eigensinns

gegenüber Ebenen anderer körperlicher Aktivität wie Schluckauf
oder beschleunigter Herzschlag aus.

Zur zweiten Abgrenzung: Das Lachen steht nicht außerhalb des

Prozesses der abendländischen Geschichte, wie auf den ersten Blick die



Lachende Körper 193

Analyse der Strukturelemente meinen könnte. Dies gilt nicht allein für
die Anlässe des Lachens. Dass diese historisch variieren, ist offenkundig.

Wer heute Freuds Der Witz und seine Beziehung zum Unbewusste

von 1905 liest, kann ohne weitere Erläuterung bereits nach knapp hundert

Jahren zum Teil nicht mehr erkennen, worin genau das Witzige
liegt. Die lebensweltliche und historische Relativität des Komischen,
Witzigen, Lächerlichen etc. sowie die Unterschiedlichkeit von
Lachkulturen sind unstrittig. Manfred Pfister hat vier Tendenzen zur «Regulierung

und Moralisierung» der Lachlust in der abendländischen
Geschichte herausgearbeitet:

«(1) Für ein gottesfürchtiges Lachen ist alles Heilige tabu, will es nicht unter
das Verdikt der Blasphemie fallen. (2) Ein barmherziges Lachen klammert das

Leid der Mitmenschen aus und respektiert das Verbot der Schadenfreude sowie
der Aggression. (3) Das Lachen muss maßvoll bleiben, und dieses Verbot des
Exzesses impliziert eine verstärkte Körperkontrolle Uber das Lachen und somit
seine weitgehende Entkörperlichung oder seine Dämpfung zum Lächeln. Und
(4) muss das Lachen unschuldig sein und alles Obszöne meiden.»28

Der dritte Punkt, die maßvolle Kontrolle des Lachens, zielt genau
auf die Ebene körperlicher Eigenaktivität, die ich in meiner Argumentation

ausgezeichnet habe. Das Ausdrucksgeschehen selbst, nicht nur
der Anlass oder die Angemessenheit des Lachens, unterüegen dem
«Prozess der Zivilisation», um mit Norbert Elias zu sprechen. Weil
Geschichte «unter die Haut» (Barbara Duden) geht, ist der kulturelle
Prozess der Modellierung des Geschehens immer schon mit dem individuellen

Prozess verschränkt.29

Wie für die Ebene der Kulturgeschichte skizziert, lassen sich auch

auf der Ebene der individuellen Geschichte Prozesse der Konstitution

28 M. Pfister, «Inszenierungen des Lachens in der frühen und späten Neu¬
zeit», in: E. Fischer-Lichte/A. Fleig, Körper-Inszenierungen: Präsenz
und kultureller Wandel, Tübingen 2000, S. 49.

29 Die Auszeichnung einer Ebene körperlichen Eigensinns widerspricht daher
nicht der in den letzten Jahrzehnten geleisteten Forschung zur historischen,
kulturellen und diskursiven «Konstruktion» des Körpers (von Norbert Elias
über Michel Foucault bis hin zu der breit gefächerten Debatte um sex und
gender, in der diese Frage immer mit verhandelt wird. Zur Auseinandersetzung

mit dem Begriff der Materialität, wie er vor allem dekonstruktiven
Ansätzen zu Grunde liegt, und der m. E. diese Ebene körperlichen Eigensinns
begrifflich nicht erfassen kann vgl. A. Barkhaus, «Der Körper im Zeitalter
seiner technischen Reproduzierbarkeit», in: A. Barkhaus/A. Fleig,
a.a.O.,S. 27-46, v. a. S.40ff.



194 Annette Barkhaus

und der Veränderung des körperlichen Eigensinns beobachten. Um ein

Beispiel zu nennen: Viele Menschen kennen Situationen, in denen man
nicht anders konnte als zu lachen, obwohl es dem Einzelnen meist
unmittelbar im Anschluss an das Lachen schon peinlich war - und zwar
aus guten Gründen, beispielsweise weil der Witz eine frauenfeindliche
Pointe hatte. Hier zeigt sich die unmittelbare Unverfügbarkeit des

körperlichen Eigensinns, der jedoch keineswegs grundsätzlich unverfügbar
ist. In der konkreten Situation konnte der einzelne Mensch nicht anders
als darüber lachen. Aber dieses <Nicht-anders-können> bezieht sich
allein auf die konkrete Situation; es ist kein ontologisch verankertes
<Nicht-anders-Können> wie im Fall menschlicher Sterblichkeit. Je

häufiger ich mir selbst das lediglich Herabsetzende und gerade nicht Komische

in dieser Art von Witzen vor Augen führen, um so klarer werde
ich in Zukunft die Eindeutigkeit bestimmter Situationen erkennen und
nicht mehr lachen können.

III. Eigensinn und Subjektsein - ein Ausblick

Exemplarisch habe ich mit der Analyse des Phänomens «Lachen» eine
Ebene körperlicher Eigenaktivität herausgearbeitet, auf der der Körper
in seiner nicht unmittelbar verfügbaren beharrlichen Gerichtetheit
stellvertretend für das Subjekt <agiert>. Aufgrund der Ambivalenz des
Geschehens kann er sowohl eine das Subjektsein stützende Rolle spielen
(wie in der Plessnerschen Perspektive) als auch eine für das Subjektsein
gefährdende Rolle übernehmen (wie in der Heinrichschen Perspektive).

Aber von welchem Subjekt ist die Rede? Die in den letzten
Jahrzehnten erfolgte Kritik am traditionellen Subjektbegriff sollte in meinen
Augen nicht zu einer Verabschiedung desselben fuhren, sondern zu
einer Präzisierung dessen beitragen, was unter Subjektsein heute noch
verstanden werden kann. In der Debatte um den Subjektbegriff ist bis
heute die Frage offen geblieben, welche Bedeutung die Tatsache
gewinnt, dass wir lebendige körperliche Wesen sind. Aber das Interesse
für diese Frage wächst sowohl in der Philosophie30 als auch in der

30 E. List, Grenzen der Verfügbarkeit. Die Technik, das Subjekt und das Le¬
bendige, Wien 200L



Lachende Körper 195

Soziologie31. Hier ordnet sich meine Frage nach der Auszeichnung
eines körperlichen Eigensinns und seiner Bedeutung für das menschliche

Subjekt ein. In Zeiten, in denen die Körperlichkeit des Menschen auf
den Besitz seines Gehirns zu schrumpfen scheint, läuft eine solche Frage

quer zu den bio- und medientechnologischen Zugriffen auf den

lebendigen menschlichen Körper.
Nicht wie zuvor durch Darwin, Freud und Foucault - um einige

Stationen der Debatte zu benennen - ist das Selbstverständnis des
Menschen als vernunftgeleiteter Akteur bedroht, sondern seine Lebendigkeit
steht auf dem Spiel. Im nachmetaphysischen Zeitalter hat sich der
Dualismus radikalisiert: Aus dem zoon logon echon ist eine rationale
Maschine geworden, wobei einerseits Vernunft auf Rationalität und
andererseits Lebendigkeit auf Mechanik verkürzt wurde.32 Wie eingangs
diagnostiziert, haben wir damit ein Zeitalter erreicht, in dem technologisch

eine solche Verkürzung menschlicher Existenz möglich und vielen

auch wünschenswert erscheint. Daher ist es gut begründet, genau
solche Phänomene körperlichen Eigensinns zu analysieren, welche die

Lebendigkeit menschlicher Existenz zu Tage treten lassen.

Mit dem Lachen des Körpers - so möchte ich abschließend
unterstreichen - habe ich ein Phänomen menschlicher Lebendigkeit analysiert,

das im Unterschied zur Sterblichkeit oder zum Schmerz gerade
nicht auf die Grenzen dieser Existenzweise im Sinne von Verletzlichkeit

und Vergänglichkeit abhebt. In der abendländischen Tradition
stehen solche Phänomene, die im individuellen Erleben negativ besetzt
sind, nicht erst seit der existentialistischen Philosophie im Vordergrund.
Im Fall des Schmerzes beispielsweise, der zutiefst als Widerfahrnis -
oft auch als Fremdheit im eigenen Körper - erlebt wird, ist der Wunsch
nach Beherrschung der Schmerzen und damit der körperlichen
Eigenaktivität erklärlich und verständlich, sowohl um die Unerträglichkeit
der Schmerzen zu mildem als auch um wieder handlungsfähig zu sein.

Jedoch vernachlässigt eine Konzentration auf solche Phänomene,
die dem <ungestörten> Subjektsein entgegen stehen, genau jene körperlichen

Widerfahrnisse, die - wie das Lachen - bestimmte Formen
menschlichen Subjektseins aller erst eröffnen. Über das Lachen hinaus

31 Vgl. G. Lindemann, Die Grenzen des Sozialen. Zur sozio-technischen Kon¬
struktion von Leben und Tod in der Intensivmedizin, München 2002.

32 Vgl. hierzu U. POTHAST, Lebendige Vernünftigkeit. Zur Vorbereitung eines
menschenangemessenen Konzepts, Frankfurt am Main 1998.



196 Annette Barkhaus

- so die weitergehende These - lassen sich auch andere Phänomene

körperlichen Eigensinns ausweisen, z. B. in Entscheidungsprozessen, in
Grenzerfahrungen oder im Erleben von Kreativität. Entscheidend ist:
Das Widerfahrnis körperlichen Eigensinns lässt den einzelnen
Menschen nicht unberührt, sondern verändert ihn. In dieser nicht unmittelbar

verfügbaren Gerichtetheit körperlicher Eigenaktivität liegt eine

philosophisch kaum beachtete und nicht systematisch analysierte Relevanz

für das Subjekt. Es ist Aufgabe weitergehender phänomenolo-
gisch-anthropologischen Analysen zu zeigen, welche Phänomene
körperlichen Eigensinns mit welchen subjektrelevanten Veränderungen
einhergehen. Letztlich zielen diese Analysen darauf, den Begriff eines

lebendigen Subjekts zu entwickeln, der sowohl Implikationen für das

Selbstverständnis des Menschen als auch für die ethische Frage des

Umgangs mit menschlicher Körperlichkeit birgt.


	Lachende Körper : Überlegungen zu einer Theorie des eigensinnigen Körpers

