Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 62 (2003)

Artikel: Klar, aber nicht deutlich : Descartes' Schmerzbeispiele vor dem
Hintergrund seiner Philosophie

Autor: Renz, Ursula

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-882966

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-882966
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

URSULA RENZ

Klar, aber nicht deutlich.
Descartes’ Schmerzbeispiele vor dem Hintergrund
seiner Philosophie

The phenomenon of pain is a frequent example, but rarely an object of philosophi-
cal analysis. Exceptions, however, can be found in Hellenistic ethics and particu-
larly in the work of Descartes, which can be considered the beginning of modernity
in the history of pain. This contribution suggests a reading of Descartes that con-
nects his theoretical conceptions of pain to his reference to pain as an example of a
clear — but not distinct — perception and to his third postulate of the <morale par
provision>. Based on Descartes’ physiological explanation of pain on the one hand,
and his substance dualism on the other, as well as the ontological distinctions be-
tween substance, attribute and mode, the article reconstructs the Cartesian answer
to the question how a philosopher can deal with their own pain.

Schmerz wird in der Philosophie oft an prominenter Stelle als Beispiel
herangezogen, sei es zur Widerlegung der Ansicht von der Privatheit
von Empfindungen,! sei es zur Veranschaulichung des Vorgangs einer
(phé@nomenologischen) Ideierung,? sei es als ein Fall von mentalen Zu-
stinden. Es diirften vorab zwei Eigenschaften des Schmerzphinomens
fiir die Attraktivitidt dieses Beispiels verantwortlich sein. Im Hinblick
auf seine Verwendung in der analytischen Philosophie des Geistes ist
erstens zentral, dass Schmerz intuitiv subjektiver als andere Empfin-
dungen veranschlagt wird.? Schmerz stellt daher sowohl fiir Befiirwor-
ter wie auch fiir Gegner eines subjektiven Bewusstseinskonzepts eine
theoretische Herausforderung dar. Erstere miissen die Intuition schliis-

1 L. WITTGENSTEIN, Philosophische Untersuchungen, § 244 f., in: Werkausga-
be, Bd. 1, Frankfurt am Main 1995, S. 357.

2 M. SCHELER, Die Stellung des Menschen im Kosmos, in: Gesammelte Werke,
Bd. 9, Bern/Miinchen 1976, S. 4.

3 Vgl dazu D.J. CHALMERS, The Conscious Mind. In Search of a Fundamental
Theory, Oxford 1996, S. 9.



150 Ursula Renz

sig erkldiren konnen, letztere hingegen miissen sie mit plausiblen
Argumenten zu entkriften suchen. Zweitens ist wichtig, dass Schmerz
nicht als neutral erlebt wird. Schmerz ist im Normalfall eine eher nega-
tiv bewertete Empfindungsqualitit. <Schmerz haben» ist daher im Ge-
gensatz zu ot empfinden> hidufig auch ein evaluatives Pridikat. Aus
diesem Grund kann der Schmerz auch Gegenstand moralischer Uberle-
gungen werden, wobei nicht nur dem eigenen, sondern auch fremdem
Schmerz moralischer Wert oder eigentlich eher Unwert zugeschrieben
werden kann.* Dabei ist das evaluative Moment nicht einfach darin be-
griindet, dass Schmerz eine Gefihrdung des Organismus ankiindigen
kann. Vielmehr stellt eine starke und andauernde Schmerzempfindung
ein selbstbezogenes Wesen allein aufgrund seiner empfundenen Nega-
tivitdt offen oder versteckt in seiner Existenz in Frage.s

Diese wenigen Erwidgungen machen bereits deutlich, dass das Phi-
nomen des Schmerzes durchaus ein genuin philosophisches Problem
und nicht nur ein besonders beliebtes Beispiel darstellen konnte. Trotz-
dem haben sich Philosophen eher selten spezifisch mit dem Schmerz
befasst. Descartes bildet hier insofern eine Ausnahme, als er Schmerz-
empfindungen nicht nur hiufig und an zentralen Stellen zur Veran-
schaulichung seiner Argumentation anfiihrt, sondern auch einen fiir
seine Zeit neuartigen theoretischen Ansatz zur Erklirung des Schmer-
zes begriindet. Bei ihm findet jene «Somatisierung des Schmerzphino-
mens»® statt, welche fiir die Unterscheidung von Schmerz und Leid ei-
ne zentrale Vorbedingung darstellt. Gleichzeitig zeigt sich bei ihm aber

4  Erhellend ist hier die Rolle des Schmerzes in der utilitaristischen Tierethik.
Die Fihigkeit, Schmerz zu empfinden, fungiert hier mitunter als ein Kriterium
fiir die Zugehdorigkeit zur Gemeinschaft moralischer Wesen. Vgl. dazu U.
THURNHERR, «Tierethik», in: A. PIEPER/U. THURNHERR, Angewandte Ethik,
S.56-77, insb. S. 69 sowie 73. Eine wichtige Rolle spielt der Schmerz ferner
im Epikureismus und in der Stoa. Hier wird er allerdings hiufig nicht von der
Unlust unterschieden und ist ferner auch nicht in seiner ihm eigenen Negati-
vitit fiir die Frage nach dem guten Leben entscheidend, sondern insofern er zu
Fehleinstellungen fiihrt. Wihrend im Epikureismus eher die Angst vor dem
Schmerz als der Schmerz selbst das zu vermeidende Ubel darstellt, ist er in
der Stoa deshalb abzutdten, weil er — wie alle Affekte — Anzeichen eines fal-
schen Urteils beziiglich der eigenen Rolle im Kosmos ist. Vgl. dazu M.
HAUSKELLER, Geschichte der Ethik, S. 186-188 sowie 242-244.

5 Vgl. dazu E. SCARRY, The Body in Pain. The Making and Unmaking of the
World, Oxford 1985.

6 M. KRoSS, Schmerz, Historisches Worterbuch der Philosophie, Bd. 8,
S. 1315-1323, 1315.



Klar, aber nicht deutlich. Descartes’ Schmerzbeispiele 151

auch die gegenldufige Tendenz, wonach der Schmerz trotz seiner phy-
siologischen Bedingtheit als ein geistiges Phinomen betrachtet wird.
Man darf mit gutem Grund annehmen, dass Descartes, auch wo er nur
beispielhaft vom Schmerz spricht, genau weiss, worum es ihm dabei
geht. Umgekehrt ist der Schmerz seinerseits fiir die philosophischen
Grundfragen Descartes’ erhellend. Auf den Schmerz wird in ganz ver-
schiedenen Problemzusammenhingen Bezug genommen, so bei onto-
logischen wie bei erkenntnistheoretischen Grundfragen, aber auch im
Rahmen der Affektenlehre sowie schliesslich im Kontext der wenigen
moralphilosophischen Erwidgungen Descartes’. Man kann daher ver-
muten, dass sich am Problem des Schmerzes die Zusammenhinge zwi-
schen verschiedenen cartesischen Theoriestiicken auf sehr konkrete
Weise aufzeigen lassen.

Ich werde im Folgenden Descartes’ Schmerzkonzeption aus vier
verschiedenen Gesichtspunkten darstellen. Im ersten Kapitel werde ich
auf die Frage nach der physiologisch-psychologischen Genese der
Schmerzempfindung eingehen. Das zweite Kapitel ist der Frage nach
dem Bezugspunkt der Schmerzwahrnehmung gewidmet und im dritten
Kapitel werde ich mich mit dem Schmerz als Beispiel einer klaren Per-
zeption befassen. Den Abschluss bildet eine Diskussion der Frage nach
dem Umgang mit dem Schmerz im Rahmen der philosophischen Ethik
Descartes’.

1. Schmerz als Empfindung oder die Frage nach der physiologisch-
psychologischen Genese des Schmerzes

Wie kommt Schmerz resp. Schmerzempfindung zu Stande? Descartes
befasst sich in verschiedenen Kontexten mit dieser Frage. Von zentraler
Bedeutung ist der Traité de I’Homme, in dem der physiologische Rah-
men des cartesischen Denkens im GroBen und Ganzen abgesteckt
wird.” Das Zustandekommen des Schmerzes wird hier so erklirt, dass
die verniinftige Seele, I’dme raisonnable, bei Gelegenheit einer Verlet-
zung von Nervenfiden das Gefiihl des Schmerzes, le sentiment de la

7 Ich teile hier im Wesentlichen die Einschidtzung von D. PERLER, Reprdsenta-
tion bei Descartes, Frankfurt am Main 1996, S. 33, dass in Descartes’ Ge-
samtwerk eine einheitliche physiologische Theorie vertreten wird, die jedoch
ganz unterschiedlichen philosophischen Interessen dienen kann. Von diesen
kann an dieser Stelle allerdings abgesehen werden.



152 Ursula Renz

douleur, hat.8 Diese Wahmehmung erfolgt allerdings nicht direkt, son-
dern aufgrund der Reprisentation in der Zirbeldriise.® An dieser Erkli-
rung mochte ich drei Punkte hervorheben:

1.

Der Schmerz wird durch die Seele gefiihlt. Obschon der Traité de
I’Homme, mindestens soweit er uns vorliegt, primir der Beschrei-
bung der funktionalen Zusammenhinge des (menschlichen) Korpers
gewidmet ist, wird auf die Seele immer dann rekurriert, wenn von
Gefiihlen und Sinnesempfindungen die Rede ist. Soweit es sich
beim Schmerz also um ein Gefiihl handelt, ist er fiir Descartes ein-
deutig ein seelisches Phinomen.!0

Dem Schmerzgefiihl korrespondieren im Normalfall zwei physische
Vorginge, einer in den Nerven und einer im Gehirn respektive in
der Zirbeldriise. Auf die Frage, wo im Korper die Schmerzempfin-
dung ausgeldst wird, gibt Descartes daher eine komplexe Antwort:
Ausgelost wird der Schmerz einerseits in den reissenden Nerven.
Andererseits wird aber dadurch nur insofern ein Schmerzgefiihl
ausgelost, als sie mit dem Gehirn unmittelbar verbunden sind und in

CH. ADAM und P. TANNERY (Hgs.), (Euvres de Descartes, Bd. XI, S. 143 f
(im Folgenden zitiert als AT. Die Orthographie wurde modernisiert.) In den
Passions de I’ame ist von einer «action si violente qu’elle offense les nerfs»
die Rede, AT XI, S. 399.

AT XI, S. 176.

Vgl. dazu auch den Brief an Mersenne vom 11. Juni 1640: «Je n’explique pas
sans ame le sentiment de la douleur; car, selon moi, la douleur n’est que dans
I’entendement; mais j’explique tous les mouvements exterieurs qui
accompagnent en nous ce sentiment, lesquels seuls se trouvent aux bétes, et
non la douleur proprement dite.» AT III, S. 85. Das Urteil von A. KEM-
MERLING, Ideen des Ichs. Studien zu Descartes Philosophie, Frankfurt am
Main 1996, S. 175, wonach die kartesische Schmerzempfindung «an der Kor-
per/Geist-Grenze» sitze, trifft meines Erachtens so nicht zu. Es ist ebenso
heikel von der Korper/Geist-Grenze zu sprechen wie es problematisch ist
nach dem Ort des Geistes im Korper zu fragen. Die einzige Stelle, die Kem-
merlings Behauptung stiitzen wiirde, findet sich meines Wissens in § 48 der
Principia Philosophiae, wo Descartes von Erfahrungen spricht, die sich nicht
auf den Korper oder den Geist allein beziehen. Diese Stelle ist allerdings da-
mit zu erkliren, dass Descartes vom Textverlauf her die Kenntnis des Sub-
stanzbegriffes und damit auch das Verstindnis seines Dualismus noch nicht
voraussetzen kann und gewissermaBen ans naive Bewusstsein seiner Leser
anschlieBt. Wie in spiteren Passagen, etwa dem § 68, deutlich wird, ist der
Schmerz aber trotz seiner physischen Verursachung eindeutig ein geistiges
Phinomen. Abgesehen von dieser Einschiitzung wiirde ich Kemmerlings Dar-
stellung iiber weite Strecken zustimmen.



11
12

13
14

15

Klar, aber nicht deutlich. Descartes’ Schmerzbeispiele 153

ihm «Ideen» erzeugen.!! Dadurch findet bereits auf physiologischer
Basis eine Zentralisierung in der Zirbeldriise statt, die aber Reize
aus der Peripherie weiterleitet. Spannend ist nun, dass diese kom-
plexe physiologische Verortung, die Descartes in spiteren Ausfiih-
rungen mit Beispielen von Phantomschmerz erhirtet,'? im Hinblick
auf die Alltagswahrnehmung von Schmerzempfindungen von er-
heblicher Bedeutung ist. Sie stellt innerhalb seines Dualismus eine
Art physiologischer Rahmenbedingung fiir jene den Gesichtspunkt
des Alltagserlebenden nachzeichnenden Betrachtungen dar, nach der
<ch> den Schmerz im Fu8 wahrnehme, auch wenn da kein FuB3 mehr
ist.3 Dem durch die Seele empfundenen Schmerz im (amputierten)
Ful} entspricht eine physiologisch «Idee» im Gehirn,!# die aber nur
deshalb wirksam werden kann, weil entsprechende Nervenverbin-
dungen in den Fufl einmal bestanden haben. Entspriche der menta-
len Schmerzempfindung ein einfaches Geschehen im Korper des
Menschen, so wire der Bezug eines Phantomschmerzes auf einen
amputierten Ful nicht nur irrefiihrend, sondern sinnlos.

Das Zustandekommen der Schmerzempfindung ist zusitzlich zur
konditionalen Erkldrung, dass die Seele bei Gelegenheit von
Lebensgeisterbewegungen Schmerz wahrnimmt, durch ein Interesse
der Seele motiviert: «Le mouvement qu’ils [les petits filets qui com-
posent la moélle des nerfs] causeront dans le cerveau donnera
I’occasion a I’'ame a qui il importe que le lieu de sa demeure se con-
serve.»'5 Es fragt sich, wie dieser Verweis auf das Interesse der
Seele an der Erhaltung des Korpers konkret zu verstehen ist. Man

AT XI, S. 176.

Vgl. dazu die Principia Philosophiae, AT VIII, S. 319f. Dass es sich hier
noch nicht um jene gleichzeitig metaphorische wie metaphysische Zentralisie-
rung handelt, mittels der die Seele in der Zirbeldriise ihren Sitz einnimmt,
ldsst sich aus dem Brief an Plempius vom 3. Oktober 1637 schlieBen, der auf
dasselbe Operationsbeispiel wie die obige Textstelle aus den Principia Philo-
sophiae Bezug nimmt. Descartes spricht hier die Hoffnung aus, dass ihn die
Mediziner und die Chirurgen bei seiner Argumentation unterstiitzen wiirden —
eine Hoffnung, die duBerst naiv wiire, bezoge sie sich auf das Verhiltnis von
Gehirn und Geist und nicht auf das Verhiltnis von Nerven und Gehirn. Vgl.
AT 1, S. 420. Das Phantomschmerzbeispiel in den Meditationes, AT VII,
S. 77, wird anders, ndmlich als ein Fall von Sinnestiduschung eingesetzt.

AT VII, S. 87.

Zu Descartes’ frilher Konzeption der Idee als einer kdrperlichen Entitit vgl.
PERLER, a.a.0., S. 25-31.

AT XI, S. 144. Hervorhebung von U.R.



154 Ursula Renz

kann ihn entweder so verstehen, dass sich genau dann ein Interesse
an der Erhaltung meldet, wenn am Zustand des Korpers etwas nicht
in Ordnung ist. Das ist allerdings nur beim Schmerz der Fall, allen
anderen Sinnesempfindungen liegt keine Zerstérung von Kdorpertei-
len zu Grunde. Nach dieser Lesart wire der Schmerz nicht nur ein
Paradebeispiel, sondern eher eine Art Grundform der Sinnesempfin-
dung, im Bezug auf welche die iibrigen Empfindungen erklirt wer-
den miissen. Man kann das Interesse zum anderen aber auch viel
allgemeiner als eine Grundvoraussetzung des Empfindens iiberhaupt
auffassen, welche bei allen Sinnesempfindungen angesetzt werden
muss: Weil die Seele ein allgemeines Interesse an der Erhaltung ih-
res Aufenthaltsortes hat, muss sie wahrnehmen, was mit dem Korper
passiert. Beide Lesarten haben etwas fiir sich, doch die zweite
scheint mir hier eindeutig richtiger. Im ersten Falle hitte man nicht
das Problem zu erkldren, wozu es dieser zusitzlichen Motivierung
durch ein Interesse der Seele iiberhaupt bedarf. Das Interesse der
Seele an der Erhaltung der Korperfunktionen lieBe sich als Reaktion
auf einen bedrohlichen Zustand begreifen, es wiire gewissermalen
nur Ausdruck einer grundsitzlichen Negativitit korperlichen Erle-
bens. Die zweite Variante hingegen scheint mir im Hinblick auf die
Einheit von Korper und Seele, wie sie Descartes spiter in der Sech-
sten Meditation vertritt, plausibler. Dort ist nimlich davon die Rede,
dass «mein ganzes Ich, sofern ich aus Koérper und Geist zusammen-
gesetzt bin, von den umgebenden Kérpern auf mannigfache Art zu-
traglich und unzutriglich affiziert werden kann»!6, Wiire das Inter-
esse der Seele am Korper nur ein spezifisches, das gerade dann ak-
tualisiert wird, wenn Schmerz wahrgenommen werden soll, so
wiren Empfindungen entweder neutral oder unangenehm, nicht aber
angenehm.

2. Schmerz als ein Modus der Wahmehmung oder die Frage
nach dem Bezugspunkt des Schmerzes
Worauf bezieht sich der Schmerz? Hinter der Frage steckt zunichst ein

Problem, das gar nichts mit dem Schmerz selbst zu tun hat, sondern die
Zuschreibung von jenen Qualititen betrifft, die vor und nach Descartes

16 AT VI, S. 81.



Klar, aber nicht deutlich. Descartes” Schmerzbeispiele 155

als sekundidre Qualititen bezeichnet wurden.!” In diesem Zusammen-
hang wird das Beispiel des Schmerzes u. a. zur Veranschaulichung ein-
gesetzt. Ebensowenig wie eine Schmerzqualitit dem Schwert zuge-
schrieben werde, das sie verursacht habe, ebensowenig sei der salzige
Geschmack eine Qualitit des als salzig wahrgenommenen Stoffes, ar-
gumentiert Descartes in einem Brief. «Ich sehe nicht», so folgert er,
«warum man will, dass der Geschmack eine dem Salze innerlicher zu-
gehorige Qualitit sei als der Schmerz im Bezug auf das Schwert.»18

Auffillig an dieser Briefstelle ist, dass es fiir Descartes keineswegs
ausgemacht scheint, dass der Hinweis auf den Sinn, sens, als Bezugs-
punkt der Empfindungsqualitit im Falle des Schmerzes groBere Plausi-
bilitit beanspruchen konnte als im Falle der Wahrnehmung eines salzi-
gen Geschmacks. Im Gegenteil, man gewinnt den Eindruck, dass Des-
cartes hier einen doppelten Beweis fiihrt: Auf der einen Seite macht er
mit dem Hinweis auf den Schmerz die Sinneswahrnehmung selbst als
Bezugspunkt der Sinnesqualititen aus. Auf der anderen Seite stellt er
aber in Hinblick auf den Schmerz sicher, dass eine strenge Korrelation
zwischen Ursache und Empfindung durchaus gewahrt ist: Wie ver-
schiedenen Fliissigkeiten andere Geschmacksrichtungen entsprichen,
so sei auch der Schmerz einer Prellung nicht derselbe wie derjenige ei-
ner Schnittwunde.

Im Hinblick auf das Problem des Schmerzes ist die dieser doppelten
Beweisfiihrung unterstellte Gleichsetzung von Geschmackswahrneh-
mung und Schmerzempfindung verbliiffend. Ist Descartes tatséchlich
der Ansicht, dass Schmerz ein normaler Fall von Sinneswahrnehmung
ist? Hinter dieser Frage steckt ein anderes Bezugsproblem. Worauf be-

17 W. HUBENER betont, dass die von Boyle und Locke aufgegriffene Unterschei-
dung von primiren und sekundéren Qualititen nicht in den mechanistischen
Naturphilosophien Galileis, Descartes’, Mersennes oder Gassendis, sondern in
der aristotelischen Physik ihre Vorbilder hat. (Vgl. ders., Primdire und sekun-
ddire Qualitditen, Historisches Worterbuch der Philosophie, Bd. 7, S. 1758-
1766.) Dass es ferner bei der Frage nach dem Bezugspunkt dieser Qualitiiten
nicht einfach um die Unterscheidung von objektiven Eigenschaften und sub-
jektiven Zuschreibungen geht, wird anhand der Auseinandersetzung deutlich,
die Descartes 1630 mit Mersenne iiber die Frage von Harmonien fiihrt. Des-
cartes besteht darauf, dass die Frage, ob ein Gleichklang von Tonen siiB,
«douce», sei, nicht mit der Frage zu verwechseln, ob er angenehm sei (AT I,
S. 108 sowie 126).

18 «[J]e ne vois pas pourquoi on veut que le gofit soit une qualité plus interne
dans le sel que la douleur dans une épée.» AT II, S. 44,



156 Ursula Renz

zieht sich der Schmerz, nicht als Modus einer Substanz betrachtet, son-
dern als Wahrnehmung selbst? Hat eine Schmerzwahrnehmung nicht
einen anderen Referenten als eine Geschmackswahmehmung?

Eine eindeutige AuBerung dazu findet sich meines Wissens erst in
Briefen an Elisabeth!? sowie in den Passions de I’ame?°. Descartes un-
terscheidet hier drei Arten der Wahrnehmung voneinander: solche, die
sich auf externe Gegenstiinde beziehen, solche, die sich auf den eigenen
Korper und schlieBlich solche, die sich auf die Seele beziehen. Nach
dieser Einteilung gehort der Schmerz zusammen mit dem Hunger- und
Durstgefiihl in die zweite Klasse der Wahrnehmungen, die sich auf den
eigenen Korper beziehen.

Ist dies eine Neuerung, die sich erst im Spidtwerk Descartes findet?
Meines Erachtens ja und nein. Auf der einen Seite wird diese Eigen-
tiimlichkeit des Schmerzes, dass er sich auf den eigenen Korper be-
zieht, bereits in den Meditationes?' erwihnt und in den Principia Philo-
sophiae?? herangezogen, um die engere Zusammengehorigkeit des Gei-
stes mit einem bestimmten Korper plausibel zu machen. Auf der
anderen Seite wird das spezifisch engere Verhiltnis des Geistes zum
eigenen Korper in den Principia genauso wenig erortert, wie im Traité
de I’Homme das Interesse der Seele an ihrem Aufenthaltsort. An man-
chen Stellen in Descartes’ Werk vermisst man nicht nur eine Erorte-
rung, sondern auch einen expliziten Hinweis auf das Problem dieses
spezifischen Verhiltnisses. Es sticht beispielsweise ins Auge, dass Des-
cartes in der Antwort auf die sechten Einwidnde, wo er seine Unter-
scheidung zwischen drei Stufen der Sinneswahmehmung erklirt (1.
Affektion der Sinnesorgane oder Bewegung der Lebensgeister; 2. Per-
zeption dieser Bewegung durch den Geist; 3. Urteil iiber Dinge ausser
uns), den Schmerz genauso wie die Farbe als Beispiel einer Perzeption
erwihnt, ohne dass er aber bei den Erlduterungen zur dritten Stufe auf
den Unterschied zwischen eigenem Korper und externem Gegenstand

19 AT IV, S. 310f. Descartes unterscheidet hier zwischen «sentiments exteri-
eurs», die von «objets exterieurs» herrithren und «sentiments interieurs», die
auf die «dispositions interieurs du corps» zuriickgehen. Eine analoge Unter-
scheidung, ndmlich zwischen «sensus externus» und «sensus internus», findet
sich schon in den Meditationes, allerdings wird sie dort kritisch verwendet,
indem némlich die Urteile des inneren Sinns als ebenso triigerisch angesehen
werden wie jene des dulleren. Vgl. VII, S. 76 f und 139.

20 AT XI, S. 345.

21 Med. VI, S. 6 sowie XXX.

22 AT VIII-1, S. 41.



Klar, aber nicht deutlich. Descartes’ Schmerzbeispiele 157

aufmerksam macht. Es ist hier vielmehr nur noch vom Urteil iiber Din-
ge auBler uns die Rede.?? Die Differenz zwischen dem Verhiltnis der
Seele zum eigenen Korper und jenem zu Korpern iiberhaupt wird, so
scheint es, bis zu den Passions konstant vernachlidssigt, auch wenn sie
an gewissen Stellen vorausgesetzt wird.

Diesen Befund kann man allerdings im Hinblick auf den jeweiligen
Kontext erkldren. Bei der Unterscheidung der drei Arten von Wahr-
nehmungen in den Passions geht es Descartes u.a. darum, die termi-
nologische Eingrenzung des Begriffs der passion, der Leidenschaft,
kategorial abzustiitzen. Diese Unterscheidung findet sich im ersten Teil
des Textes, der mit den anthropologischen und begrifflichen Grundla-
gen der Leidenschaften befasst ist. Nachdem Descartes in den Artikeln
22-26 dieses Teils die drei Wahrnehmungsarten entsprechend ihren
spezifischen Beziigen unterschieden und vorgefiihrt hat, setzt er im Ar-
tikel 27 den Begriff der «passion de I’ame» mit jenen Wahrnehmungen,
Empfindungen und Emotionen der Seele gleich, die man in besonderer
Weise auf sie bezieht.? Demgegeniiber ist in der Antwort auf die
sechsten Einwinde ein anderes Problem virulent: Descartes versucht
hier, die Frage nach der Gewissheit der Erkenntnis durch eine Analyse
der an der Sinneswahrnehmung beteiligten Tatigkeiten genauer zu ver-
orten, indem er feststellt, wo sich iiberhaupt Irrtiimer einschleichen
konnen. In diesem Zusammenhang ist es von entscheidender Bedeu-
tung, dass die in den Perzeptionen wahrgenommene Erscheinungsweise
des eigenen Korpers genauso von den Urteilen abgetrennt wird, wie
diejenige von andern Korpern. «AuBler uns» bedeutet hier gerade nicht
«auBerhalb unseres Korpers», sondern «auBerhalb unseres urteilenden
Verstandes bzw. unseres denkenden Ich». Gegeniiber diesen Instanzen
liegt auch der eigene Korper auflerhalb.

23 AT VII, S. 436f.

24 «Apres avoir considéré en quoi les passions de 1’dme différent de toutes ses
autres pensées, il me semble qu’on peut généralement les définir: Des
perceptions, ou des sentiments, ou des émotions de I’ame, qu’on rapporte
particuliérement a elle, et qui sont causées, entretenués et fortifiées par
quelque mouvement des esprits.» AT XI, S. 349f.



158 Ursula Renz

3. Schmerz als cogitatio betrachtet oder die Frage nach dem
Geltungsanspruch der Alltagswahrnehmung

Schmerz wird bei Descartes nicht nur als theoretisches Problem, son-
dern in verschiedenen Zusammenhingen auch als Beispiel behandelt.
Eine genaue Betrachtung dieser Beispiele verrit allerdings eine ebenso
intensive Auseinandersetzung mit dem Phidnomen des Schmerzes wie
die im eigentlichen Sinne schmerztheoretischen Passagen. In diesem
Kapitel soll daher eine Textstelle im Zentrum stehen, in welcher der
Schmerz als Beispiel angefithrt wird. Descartes rekurriert auf den
Schmerz gehéduft im Zuge der Erorterung metaphysischer und erkennt-
nistheoretischer Grundbegriffe in den Principia Philosophiae. Es fragt
sich, was das Schmerzphinomen in diesem Zusammenhang illustrieren
soll. Im Folgenden soll diese Frage anhand einer genauen Analyse von
Paragraph 46 der Principia diskutiert werden. Descartes erldutert hier
am Beispiel des Schmerzes die Differenz zwischen Klarheit und Deut-
lichkeit.

«Wenn z. B. jemand einen groBen Schmerz fiihlt, so ist die Wahrnehmung [per-
ceptio] dieses Schmerzes in ihm ganz klar, aber nicht immer deutlich; denn ge-
wohnlich [vulgo] vermengen [confundent] die Menschen sie mit ihrem dunklen
Urteil iiber die Natur dessen, wovon sie meinen, es sei in dem schmerzenden
Gliede etwas dem Gefiithl des Schmerzes, den allein sie klar wahrnehmen,
Ahnliches. So kann eine Wahrnehmung klar sein, die nicht deutlich ist; aber je-
de deutliche ist zugleich klar.»2

Diese Passage scheint prima facie keine groBen Fragen aufzuwer-
fen. Am Beispiel der Wahmehmung eines starken Schmerzes veran-
schaulicht Descartes, was es heifit, dass dem aufmerksamen Geist eine
Perzeption offen und gegenwiirtig ist. Dabei stellt er implizit auf das in
der Antwort auf die sechsten Einwinde entwickelte Stufenmodell der
Sinneswahrnehmung ab. Das Kriterium der Klarheit setzt die Unter-
scheidung zwischen der ersten Stufe (Affektion der Sinnesorgane) und
der zweiten (Perzeption) voraus, das Kriterum der Distinktheit hinge-
gen die Unterscheidung zwischen der zweiten und der dritten Stufe

25 «lIta, dum quis magnum aliquem sentit dolorem, clarissima quidem in eo est
ista perceptio doloris, sed non semper est distincta; vulgo enim homines illam
confundunt cum obscuro suo judicio de natura ejus, quod putant esse in parte
dolente simile sensui doloris, quem solum clare percipiunt. Atque ita potest
esse clara perceptio, quae non sit distincta; non autem ulla distincta, non sit
clara.» AT VIII, S. 22.



Klar, aber nicht deutlich. Descartes’ Schmerzbeispiele 159

(Urteil). Von Klarheit ist in Bezug auf die zweite Stufe, von Distinkt-
heit hingegen in Bezug auf die dritte Stufe die Rede. Von einer klaren,
aber nicht distinkten Erkenntnis kann man sprechen, wenn Perzeptio-
nen als solche betrachtet werden, wenn sie quasi als Perzeptionen selbst
«gegenwirtig> sind. Eine distinkte Erkenntnis hingegen verlangt zu-
sitzlich ein ontologisch sachgemiBes Urteil iiber die Natur des
Schmerzes.

Vor diesem Hintergrund stechen zwei Details ins Auge: Erstens
wird im ersten Teilsatz des Paragraphen auf das Fiihlen selbst Bezug
genommen. Der Text nimmt damit eindeutig den Standpunkt des
Schmerzpatienten ein. Nicht nur dem Philosophen, sondern auch dem-
jenigen, der selbst Schmerz empfindet, kann Schmerz als Perzeption
thematisch sein. Soweit es um die Frage der Klarheit geht, hat der Arzt
keine bessere Erkenntnis des Schmerzes.

Zweitens fdllt auf, dass es sich bei diesem Beispiel um einen grofien
Schmerz handelt. Weshalb scheint der groBe Schmerz eher dazu geeig-
net, den Begriff der Klarheit vorzufiihren als ein kleiner oder ein dump-
fer Schmerz? In Bezug auf ein Schmerzphinomen ist groB kein beliebi-
ges Attribut. GroB bezieht sich auf den Schmerz nicht wie eine Eigen-
schaft auf einen beliebigen Gegenstand einer Perzeption, sondern
verweist auf den Vollzug des Fiihlens zuriick. Das Wort «groB> hat da-
her eher adverbialen als adjektivischen Charakter. Dass es sich um ei-
nen groen Schmerz handelt, macht implizit jenes Moment der
Schmerzempfindung selbst augenfillig, wonach zwischen subjektivem
Erleben und objektivem Gehalt nicht unterschieden werden kann.
Schmerz, als Empfindung betrachtet, findet insofern statt, als ich ihn
fiihle.

Diese beiden Punkte, der Rekurs auf das Fiithlen des Schmerzpati-
enten und die Betonung des groBen Schmerzes, legen nahe, dass nicht
eine bestimmte Idee des Schmerzes, sondern durchaus die schmerzhafte
Empfindung selbst klar genannt wird.

Anders verhilt es sich mit dem zweiten Kriterium. Deutliche Er-
kenntnis ist dem Schmerzpatienten nicht per se moglich. Wie aus der
zweiten Hilfte des Paragraphen hervorgeht, handelt es sich bei der di-
stinkten Erkenntnis um eine Frage des Urteils iiber die Natur des emp-
fundenen Schmerzes. Dabei wird allerdings nicht grundsitzlich zwi-
schen Perzeption des Schmerzes und dem Urteilen dariiber unterschie-
den. Im Gegenteil, am zitierten Paragraphen fillt auf, dass Descartes
die Ebene des Urteilens nicht eindeutig von derjenigen der Perzeption
abhebt. Er spricht davon, dass die Menge die klare Perzeption des



160 Ursula Renz

Schmerzes als solche mit einem dunklen Urteil vermengt. Es ist zum
einen von einem dunklen, also nicht klaren Urteil die Rede, zum ande-
ren von vermengen und nicht von verwechseln. Hier werden dunkle mit
klaren Einsichten vermischt und nicht Urteile mit Perzeptionen ver-
wechselt. Die Konfusion kommt dadurch zu Stande, dass die alltdglich
klare Wahrnehmung des Schmerzes mit einer falschen theoretischen
Erkldarung der Empfindung in Verbindung gebracht wird.26

In der Illustration der Unterscheidung von Klarheit und Deutlichkeit
anhand des Schmerzes findet daher implizit sowohl eine Wiirdigung
der Alltagserfahrung als auch eine Kritik einer bestimmten theoreti-
schen Inanspruchnahme derselben statt. Auf der einen Seite wird zuge-
standen, dass der Schmerzpatient aufgrund der bloBen Empfindung Zu-
gang zur Erkenntnis des eigenen Schmerzes als eines gegenwiirtigen
Zustands seines Geistes hat. Dem Empfindenden selbst sind somit be-
reits die grundlegenden Mittel philosophischer Reflexion in die Hand
gegeben. Wie in einem Brief an Amauld deutlich wird, unterscheidet
Descartes zwar zwischen direkten und reflexiven cogitationes, doch
findet die reflexive Wahrmehmung durchaus gleichzeitig und eng ver-
bunden mit der direkten statt.”’ Auf der anderen Seite geniigt offen-
sichtlich die Reflexion auf eine vorhandene Empfindung allein nicht,
um zu einem distinkten Urteil iiber die Natur des Schmerzes zu kom-
men. Dazu bedarf es zusitzlich der philosophischen Einsicht in die
metaphysischen Grundlagen der menschlichen Schmerzempfindung.
Konkret bedarf es, wie die Fortsetzung des Textes sehr schon zeigt, der
Einsicht in die substantielle Unterschiedenheit von Geist und Korper
sowie der Kenntnis der ontologischen Unterscheidungen zwischen Sub-
stanz, unveridnderbarem, konstitutivem Attribut und zufilligem Modus.
Erst nach der Einfiihrung dieser begrifflichen Grundlagen erfolgt gegen
Schluss des ersten Teils in den Paragraphen 67 und 68 jene abschlie-
Bende Analyse des Schmerzphidnomens, in der von der aus dem Kin-
desalter herrithrenden Vorstellung einer Ahnlichkeit zwischen Empfin-
dung und korperlicher Ursache Abstand genommen und der Schmerz
nun nicht mehr nur klar, sondern auch deutlich aufgefasst werden kann.

26 Konkret wird hier implizit eine Erkldrung nach Art der scholastischen Spe-
cies-Theorie zuriickgewiesen. Dass die Auseinandersetzung mit der mittel-
alterlichen Erkenntnistheorie einen wesentlichen Hintergrund fiir Descartes
Theorie des Geistes bildet, hat D. PERLER, a.a. O., S. 100f. gezeigt.

27 ATV, S. 220f.



Klar, aber nicht deutlich. Descartes’ Schmerzbeispiele 161

Zusammenfassend kann man sagen, dass das an verschiedenen
Stellen des ersten Teils der Principia herangezogene Beispiel der
Schmerzwahmehmung eine fiir Descartes charakteristische Ambivalenz
in der Verhdltnisbestimmung von schlichter Reflexion und wissen-
schaftlicher Theoriebildung zum Ausdruck bringt. Auf die Reflexion
iiber die eigene Erfahrung kann unmdglich verzichtet werden, umge-
kehrt aber bleibt sie ohne die richtigen metaphysischen Grundlagen un-
deutlich und stumm.

4. Schmerz als Leiden oder die Frage nach einer
Ethik des Philosophen

Wie begegnet der Philosoph seinem Schmerz? Mit dieser Frage méochte
ich abschlieBend noch auf die Schmerzthematik im Kontext einer carte-
sischen Ethik eingehen. Es geht mir dabei nicht darum, den Anspruch
von Descartes Spitphilosophie zu diskutieren, sondern ich mdochte
vielmehr zeigen, dass bereits die Bewusstseinsphilosophie und die
Metaphysik ethische Implikationen aufweisen.

Das Problem eines philosophischen Umgangs mit dem Schmerz ist
seit den fragmentarischen ethischen Erwigungen im Discours de la
méthode virulent. In der Darlegung der dritten Maxime seiner «morale
par provision» treibt Descartes die Forderung, «de ticher toujours
plutdt a me vaincre que la fortune» mit dem Topos des (antiken) Philo-
sophen, der trotz Schmerz und Armut mit seinen Gottern ums Gliick
wetteifere, auf die Spitze.?® Sieht man vom rhetorischen Gestus ab, so
stellt sich die Frage, auf welchen Voraussetzungen die Behauptung,
dass Schmerz den Philosophen in seinem Gliick nicht anficht, genau
beruht. Wie kann Descartes diese Behauptung glaubhaft machen — zu-
mal er ja weder die naturphilosophischen Grundlagen? noch die Me-
thode3? mit der Stoa teilt?

28 AT VI, S. 25-27.

29 K. HAMMACHER, Einleitung, in: R. DESCARTES: Die Leidenschaften der
Seele, hrsg. und iibersetzt von K. HAMMACHER, Hamburg 1996, S. XXIX.

30 D. KAMBOUCHNER, L’Homme des Passions. Commentaires sur Descartes,
Paris 1995, S. 23 ff., insbesondere S. 29.



162 Ursula Renz

Zunichst macht es den Anschein, dass der Schmerz fiir die Sache
der Moral als grundsitzlich irrelevant eingestuft wird.3! Dies scheint die
Pointe der ansonsten eher befremdenden Berufung auf das Idealbild des
autarken Weisen zu sein. Armut und Schmerz werden zwar als negative
Extreme menschlicher Schicksalhaftigkeit angefiihrt, gleichzeitig er-
weisen sie sich aber, da sie fiir das Gliick des Philosophen nicht ins
Gewicht fallen, als moralisch indifferent. Der Schmerz fordert kein be-
stimmtes moralisches Handeln, noch eine normative Beurteilung des-
selben heraus.

Dazu passt, dass die Voraussetzungen der Behauptung, dass der
Schmerz den Weisen in seinem Gliick nicht anficht, nicht moralisch-
praktischer als vielmehr theoretischer Art sind. Wie in der Erlduterung
der dritten Maxime klar wird, wird das zentrale Prinzip cartesischer
Ethik in die theoretische Reflexion selbst gesetzt. Der Philosoph, so
Descartes’ Reformulierung der dritten Maxime, hat sich an den Gedan-
ken zu gewohnen, dass nichts vollig in unserer Macht sei auler unseren
Gedanken. Descartes verkniipft hier die Forderung nach habitueller
Gewohnung an den Gedanken eigener Begrenztheit mit Einsichten in
ontologische Grundgegebenheiten, deren Plausibilitit er im Zuge der
Zweifelmeditation aufzeigt. Der theoretische Glaube von der Macht
und der Ohnmacht des Geistes, an den sich der Philosoph gewthnen
soll, stellt auf genau jene Unterscheidung zwischen innen und auBlen,
zwischen internen gedanklichen Begebenheiten und duBeren Gegen-
stdnden ab, die in der Herleitung der res cogitans entwickelt wird. Der
Dualismus Descartes’ steht daher im Grunde genommen von Anfang an
in einer engen Verbindung mit dem Ideal philosophischer Selbstmacht.

Mit dem Dualismus allein sind allerdings noch keine ausreichenden
theoretischen Vorgaben geschaffen, um das Ideal philosophischer
Selbstmacht, das der ums hochste Gliick wetteifernde Philosoph ver-
korpert, plausibel zu machen. Dies wird dann deutlich, wenn man sich
fragt, was Schmerz fiir Descartes eigentlich ist. Wie in den ersten zwei
Kapiteln gezeigt wurde, gehort der Schmerz gar nicht zu den #uBeren
Dingen, sondern ist Akzidenz der res cogitans. Er ist ein Modus unserer
geistigen Titigkeit. Vor diesem Hintergrund betrachtet wirft der Ver-

31 Die Sorge um den Schmerz des anderen hat ihre Legitimation nicht im Ubel
des Schmerzes selbst, sondern in der Befriedigung, die die Tugend der charité
uns gibt. Das Leiden gilt Descartes, ob es einen selbst oder den anderen be-
trifft, ohnehin nur als Privation einer méglichen perfection. Vgl. dazu AT IV,
S. 308f.



Klar, aber nicht deutlich. Descartes” Schmerzbeispiele 163

weis auf den Philosophen, dessen Schmerz sein Gliick nicht anficht,
nochmals ein neues Licht auf die dritte Maxime. Niemand wiirde emnst-
haft behaupten wollen, dass wir iiber den Schmerz, weil er als ein gei-
stiges Phianomen begriffen wird, Macht haben.

Das tut allerdings auch Descartes nicht. Das Programm, sich an den
Gedanken der eigenen Grenzen zu gewohnen, geht nicht davon aus,
dass der Philosoph iiber seinen Schmerz verfiigen kann, sondern erklirt
lediglich, wie er iiber seinen Korper denken soll. Insofern Schmerz von
unserem Korper verursacht wird, ist er ein Anlass, sich der Unterschei-
dung von externem Korper und internen Gedanken bewusst zu werden.
Deswegen ist er aber noch lange nicht der bewussten Steuerung unter-
worfen. Im Gegenteil, gerade weil er sich als ein vom Korper ausgels-
stes Leiden der Seele der absoluten Herrschaft des Denkens entzieht,
stellt der Schmerz fiir die Auseinandersetzung mit den eigenen Grenzen
eine besondere Herausforderung dar. Mit der Schmerzempfindung
bricht daher innerhalb des mentalen Bereichs die Ohnmacht des Philo-
sophen auf.

Damit stellt sich aber aufs Neue die Frage, was das Denken im kon-
kreten Umgang mit dem Schmerz vermag. In Briefen spricht sich Des-
cartes verschiedentlich gegen eine Haltung der Indifferenz gegeniiber
den eigenen Gefiihlen und Empfindungen aus. «Je ne suis pas de ceux,
qui estiment que les larmes et la tristesse n’appartiennent qu’aux
femmes, et que, pour paraitre homme de cceur, on se doive contraindre
a montrer toujours un visage tranquille.» schreibt er im Januar 1641 an
Pollot nach dem Tod von dessen Bruder.3? Ahnlich #uBert er sich
gegeniiber Elisabeth: «[J]e ne suis point de ces Philosophes cruels, qui
veulent que leur sage soit insensible.»3* Er hebt hier seine Position ein-
deutig vom stoischen Ideal der apatheia ab.

Wie diese Briefe zudem deutlich machen, liegt der praktische Im-
petus cartesischer Ethik nicht in der Forderung nach einer MiBigung
oder gar Uberwindung schmerzhafter Empfindungen und Leidenschaf-
ten durch das Denken. Diese werden nur in ihrem evaluativen Aspekt
der Beurteilung des Denkens unterworfen. Der Schmerz schmerzt daher
den Weisen nicht weniger als den Unweisen, doch er ist ihm keine Be-
drohung der eigenen philosophisch bewusst gewordenen Identitit. An
diesem Punkt laufen alle bisherigen Ausfiihrungen zusammen. Stellt

32 AT I, S. 278.
33 ATIV,S. 202.



164 Ursula Renz

man sich niamlich die Frage, unter welchen Bedingungen der Philosoph

von der existenziellen Bedrohung absehen kann, die der Schmerz fiir

ein leibliches Wesen darstellen kann, so ist man auf die bereits ge-
nannten Aspekte verwiesen.

e Der Philosoph muss erstens begreifen, dass der Schmerz, den er
empfindet, trotz seines Bezugs zum Korper ein Modus der res co-
gitans und nicht der res extensa ist. Wird der Schmerz richtig ge-
dacht, so bestitigt er den Substanzdualismus eher, als dass er ihn in
Frage stellt. An der Reflexion auf den eigenen Schmerz kann dem
Weisen die Konstituierung philosophischer Subjektivitit im ego co-
gitans gleichermaBen aufgehen wie am Zweifel.

e Zweitens ist wichtig, dass sich der Philosoph sowohl des begriffli-
chen Unterschieds als auch der phinomenalen Verwandtschaft zwi-
schen dem Schmerz als einer vom eigenen Korper verursachten
Empfindung und der auf die Seele bezogenen Traurigkeit bewusst
ist. In dem subtil angelegten, terminologisch allerdings verwirrli-
chen Verhiltnis zwischen dem Begriff der passion im weiteren Sinn
und dem der passion im engen Sinn griindet die ganze Einflussnah-
me der Reflexion auf die Leidenschaften. Wie genau eine solche
Einflussnahme mdglich ist, kann jedoch nur indirekt ermittelt wer-
den. Wie Descartes in den Passions de I’ame ausfiihrt, setzt er nur
die letzte und unmittelbare Ursache der Leidenschaften im Mecha-
nismus des Korpers an, als «les causes [les] plus ordinaires et prin-
cipales» begreift er hingegen die «objets qui meuvent les sens».
Diese «objets> iiben ganz verschiedene Wirkungen aus und erlauben
daher auch eine Differenzierung der Leidenschaften.?* In der Unter-
scheidung dieser beiden Ursachenarten liegt nun — zusammen mit
der Abgrenzung zwischen Leidenschaft im engen und Leidenschaft
im weiten Sinne — der entscheidende Spielraum fiir einen weisen
Umgang mit den Leidenschaften. Obschon der Schmerz als die
durch den Korper verursachte Empfindung selbst nicht zur Disposi-
tion steht, so besteht doch die Mdglichkeit, die vom Schmerz aus-
geloste Traurigkeit zu verindern, indem der Schmerz mit anderen
Vorstellungen assoziiert wird. Wir haben also genau insofern Ein-
fluss auf unsere Leidenschaften, als es uns gelingt, die aus kirperli-
chen Empfindungen resultierenden seelischen Leidenschaften zu
verdndern. Das ist beispielsweise dann der Fall, wenn wir einen

34 ATIX,S. 371.



Klar, aber nicht deutlich. Descartes’ Schmerzbeispiele 165

korperlichen Schmerz nicht mit der Vorstellung einer Bedrohung,
sondern mit der — Freude auslosenden — Vorstellung der Wider-
standsfdhigkeit des eigenen Korpers in Verbindung zu bringen su-
chen.

e Dirittens ist von Bedeutung, dass der Schmerz als bloBer Modus des
Geistes relativiert werden kann. Die Unterscheidung zwischen un-
verdnderlichem Attribut und zufilligem Modus, die der Entgegen-
setzung von Notwendigkeit und Zufall Rechnung trigt, ist fiir den
philosophischen Umgang mit dem Schmerz letztlich eine ebenso
wichtige ontologische Basis wie der Substanz-Dualismus, der die
Trennung zwischen innen und auBen begriindet. Nur wenn an dieser
Unterscheidung festgehalten wird, ist es dem Philosophen moglich,
in seinem Schmerz einen nur zufilligen Zustand des Geistes zu se-
hen, der fiir die res cogitans gar nicht konstitutiv ist. Von der emi-
nent praktischen Bedeutung dieser ontologischen Unterscheidung
her betrachtet, erscheint es als keineswegs nebenséchlich, dass sie in
den Principia Philosophiae ausgerechnet im Hinblick auf eine ge-
nauere Analyse eines Schmerzbeispieles hin erarbeitet wird.

Insgesamt, so ldsst sich zeigen, fiigen sich die metaphysischen und
bewusstseinstheoretischen Erorterungen fast nahtlos in eine Ethik des
weisen Umgangs mit dem Schmerz ein. Auf jeden Fall stellt die be-
griffliche Fassung des Schmerzes als eines geistigen Phinomens, das
vom Korper verursacht ist und sich auf ihn bezieht und das sich als blo-
Ber Modus der Wahmehmung vom Attribut des Denkens abhebt, eine
wichtige theoretische Voraussetzung fiir den klugen und weisen Um-
gang des Philosophen mit seinem Schmerz bereit. Vor diesem Hinter-
grund erstaunt es nicht linger, dass der Schmerz bei Descartes immer
wieder ein Thema wird. Es scheint fast, als bilde er den Priifstein fiir
die ethische Wirksamkeit cartesischen Philosophierens.35

35 Fiir seine feinfiihlige Lektiire und Kritik mdchte ich Stefan Rissi ganz herzlich
danken.






	Klar, aber nicht deutlich : Descartes' Schmerzbeispiele vor dem Hintergrund seiner Philosophie

