
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 62 (2003)

Artikel: Klar, aber nicht deutlich : Descartes' Schmerzbeispiele vor dem
Hintergrund seiner Philosophie

Autor: Renz, Ursula

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882966

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882966
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


URSULA RENZ

Klar, aber nicht deutlich.
Descartes' Schmerzbeispiele vor dem Hintergrund

seiner Philosophie

The phenomenon ofpain is a frequent example, but rarely an object ofphilosophical

analysis. Exceptions, however, can be found in Hellenistic ethics and particularly

in the work of Descartes, which can be considered the beginning of modernity
in the history of pain. This contribution suggests a reading of Descartes that
connects his theoretical conceptions ofpain to his reference to pain as an example of a
clear — but not distinct - perception and to his third postulate of the morale par
provision>. Based on Descartes' physiological explanation ofpain on the one hand,
and his substance dualism on the other, as well as the ontological distinctions
between substance, attribute and mode, the article reconstructs the Cartesian answer
to the question how a philosopher can deal with their own pain.

Schmerz wird in der Philosophie oft an prominenter Stelle als Beispiel
herangezogen, sei es zur Widerlegung der Ansicht von der Privatheit
von Empfindungen,1 sei es zur Veranschaulichung des Vorgangs einer

(phänomenologischen) Ideierung,2 sei es als ein Fall von mentalen
Zuständen. Es dürften vorab zwei Eigenschaften des Schmerzphänomens
für die Attraktivität dieses Beispiels verantwortlich sein. Im Hinblick
auf seine Verwendung in der analytischen Philosophie des Geistes ist
erstens zentral, dass Schmerz intuitiv subjektiver als andere Empfindungen

veranschlagt wird.3 Schmerz stellt daher sowohl für Befürworter

wie auch für Gegner eines subjektiven Bewusstseinskonzepts eine
theoretische Herausforderung dar. Erstere müssen die Intuition schlüs-

1 L. WITTGENSTEIN, Philosophische Untersuchungen, § 244 f., in: Werkausga¬
be, Bd. 1, Frankfurt am Main 1995, S. 357.

2 M. SCHELER, Die Stellung des Menschen im Kosmos, in: Gesammelte Werke,
Bd. 9, Bern/München 1976, S. 4.

3 Vgl. dazu D. J. CHALMERS, The Conscious Mind. In Search ofa Fundamental
Theory, Oxford 1996, S. 9.



150 Ursula Renz

sig erklären können, letztere hingegen müssen sie mit plausiblen
Argumenten zu entkräften suchen. Zweitens ist wichtig, dass Schmerz
nicht als neutral erlebt wird. Schmerz ist im Normalfall eine eher negativ

bewertete Empfindungsqualität. <Schmerz haben> ist daher im
Gegensatz zu <rot empfinden) häufig auch ein evaluatives Prädikat. Aus
diesem Grund kann der Schmerz auch Gegenstand moralischer Überlegungen

werden, wobei nicht nur dem eigenen, sondern auch fremdem
Schmerz moralischer Wert oder eigentlich eher Unwert zugeschrieben
werden kann.4 Dabei ist das evaluative Moment nicht einfach darin
begründet, dass Schmerz eine Gefährdung des Organismus ankündigen
kann. Vielmehr stellt eine starke und andauernde Schmerzempfindung
ein selbstbezogenes Wesen allein aufgrund seiner empfundenen Nega-
tivität offen oder versteckt in seiner Existenz in Frage.5

Diese wenigen Erwägungen machen bereits deutlich, dass das

Phänomen des Schmerzes durchaus ein genuin philosophisches Problem
und nicht nur ein besonders beliebtes Beispiel darstellen könnte. Trotzdem

haben sich Philosophen eher selten spezifisch mit dem Schmerz
befasst. Descartes bildet hier insofern eine Ausnahme, als er
Schmerzempfindungen nicht nur häufig und an zentralen Stellen zur
Veranschaulichung seiner Argumentation anführt, sondern auch einen für
seine Zeit neuartigen theoretischen Ansatz zur Erklärung des Schmerzes

begründet. Bei ihm findet jene «Somatisierung des Schmerzphänomens»6

statt, welche fur die Unterscheidung von Schmerz und Leid eine

zentrale Vorbedingung darstellt. Gleichzeitig zeigt sich bei ihm aber

4 Erhellend ist hier die Rolle des Schmerzes in der utilitaristischen Tierethik.
Die Fähigkeit, Schmerz zu empfinden, fungiert hier mitunter als ein Kriterium
für die Zugehörigkeit zur Gemeinschaft moralischer Wesen. Vgl. dazu U.
Thurnherr, «Tierethik», in: A. Pieper/U. Thurnherr, Angewandte Ethik,
S. 56-77, insb. S. 69 sowie 73. Eine wichtige Rolle spielt der Schmerz ferner
im Epikureismus und in der Stoa. Hier wird er allerdings häufig nicht von der
Unlust unterschieden und ist femer auch nicht in seiner ihm eigenen Negati-
vität für die Frage nach dem guten Leben entscheidend, sondern insofern er zu
Fehleinstellungen führt. Während im Epikureismus eher die Angst vor dem
Schmerz als der Schmerz selbst das zu vermeidende Übel darstellt, ist er in
der Stoa deshalb abzutöten, weil er - wie alle Affekte - Anzeichen eines
falschen Urteils bezüglich der eigenen Rolle im Kosmos ist. Vgl. dazu M.
Hauskeller, Geschichte der Ethik, S. 186-188 sowie 242-244.

5 Vgl. dazu E. Scarry, The Body in Pain. The Making and Unmaking of the
World, Oxford 1985.

6 M. KROSS, Schmerz, Historisches Wörterbuch der Philosophie, Bd. 8,
S. 1315-1323, 1315.



Klar, aber nicht deutlich. Descartes' Schmerzbeispiele 151

auch die gegenläufige Tendenz, wonach der Schmerz trotz seiner
physiologischen Bedingtheit als ein geistiges Phänomen betrachtet wird.
Man darf mit gutem Grund annehmen, dass Descartes, auch wo er nur
beispielhaft vom Schmerz spricht, genau weiss, worum es ihm dabei

geht. Umgekehrt ist der Schmerz seinerseits für die philosophischen
Grundfragen Descartes' erhellend. Auf den Schmerz wird in ganz
verschiedenen Problemzusammenhängen Bezug genommen, so bei onto-
logischen wie bei erkenntnistheoretischen Grundfragen, aber auch im
Rahmen der Affektenlehre sowie schliesslich im Kontext der wenigen
moralphilosophischen Erwägungen Descartes'. Man kann daher

vermuten, dass sich am Problem des Schmerzes die Zusammenhänge
zwischen verschiedenen cartesischen Theoriestücken auf sehr konkrete
Weise aufzeigen lassen.

Ich werde im Folgenden Descartes' Schmerzkonzeption aus vier
verschiedenen Gesichtspunkten darstellen. Im ersten Kapitel werde ich
auf die Frage nach der physiologisch-psychologischen Genese der

Schmerzempfindung eingehen. Das zweite Kapitel ist der Frage nach
dem Bezugspunkt der Schmerzwahrnehmung gewidmet und im dritten
Kapitel werde ich mich mit dem Schmerz als Beispiel einer klaren Per-

zeption befassen. Den Abschluss bildet eine Diskussion der Frage nach
dem Umgang mit dem Schmerz im Rahmen der philosophischen Ethik
Descartes'.

1. Schmerz als Empfindung oder die Frage nach der physiologisch¬
psychologischen Genese des Schmerzes

Wie kommt Schmerz resp. Schmerzempfindung zu Stande? Descartes
befasst sich in verschiedenen Kontexten mit dieser Frage. Von zentraler
Bedeutung ist der Traité de l'Homme, in dem der physiologische Rahmen

des cartesischen Denkens im Großen und Ganzen abgesteckt
wird.7 Das Zustandekommen des Schmerzes wird hier so erklärt, dass

die vernünftige Seele, / 'âme raisonnable, bei Gelegenheit einer Verletzung

von Nervenfäden das Gefühl des Schmerzes, le sentiment de la

7 Ich teile hier im Wesentlichen die Einschätzung von D. Perler, Repräsenta¬
tion bei Descartes, Frankfurt am Main 1996, S. 33, dass in Descartes'
Gesamtwerk eine einheitliche physiologische Theorie vertreten wird, die jedoch
ganz unterschiedlichen philosophischen Interessen dienen kann. Von diesen
kann an dieser Stelle allerdings abgesehen werden.



152 Ursula Renz

douleur, hat.8 Diese Wahrnehmung erfolgt allerdings nicht direkt,
sondern aufgrund der Repräsentation in der Zirbeldrüse.9 An dieser Erklärung

möchte ich drei Punkte hervorheben:
1. Der Schmerz wird durch die Seele gefühlt. Obschon der Traité de

l'Homme, mindestens soweit er uns vorliegt, primär der Beschreibung

der funktionalen Zusammenhänge des (menschlichen) Körpers
gewidmet ist, wird auf die Seele immer dann rekurriert, wenn von
Gefühlen und Sinnesempfindungen die Rede ist. Soweit es sich
beim Schmerz also um ein Gefühl handelt, ist er für Descartes
eindeutig ein seelisches Phänomen.10

2. Dem Schmerzgefühl korrespondieren im Normalfall zwei physische
Vorgänge, einer in den Nerven und einer im Gehirn respektive in
der Zirbeldrüse. Auf die Frage, wo im Körper die Schmerzempfindung

ausgelöst wird, gibt Descartes daher eine komplexe Antwort:
Ausgelöst wird der Schmerz einerseits in den reissenden Nerven.
Andererseits wird aber dadurch nur insofern ein Schmerzgefühl
ausgelöst, als sie mit dem Gehirn unmittelbar verbunden sind und in

8 Ch. Adam und P. Tannery (Hgs.), Œuvres de Descartes, Bd. XI, S. 143 f
(im Folgenden zitiert als AT. Die Orthographie wurde modernisiert.) In den
Passions de l'âme ist von einer «action si violente qu'elle offense les nerfs»
die Rede, AT XI, S. 399.

9 AT XI, S. 176.
10 Vgl. dazu auch den Brief an Mersenne vom 11. Juni 1640: «Je n'explique pas

sans âme le sentiment de la douleur; car, selon moi, la douleur n'est que dans

l'entendement; mais j'explique tous les mouvements extérieurs qui
accompagnent en nous ce sentiment, lesquels seuls se trouvent aux bêtes, et
non la douleur proprement dite.» AT III, S. 85. Das Urteil von A. Kem-
merling, Ideen des Ichs. Studien zu Descartes Philosophie, Frankfurt am
Main 1996, S. 175, wonach die kartesische Schmerzempfindung «an der
Körper/Geist-Grenze» sitze, trifft meines Erachtens so nicht zu. Es ist ebenso
heikel von der Körper/Geist-Grenze zu sprechen wie es problematisch ist
nach dem Ort des Geistes im Körper zu fragen. Die einzige Stelle, die Kem-
merlings Behauptung stützen würde, findet sich meines Wissens in § 48 der
Principia Philosophiae, wo Descartes von Erfahrungen spricht, die sich nicht
auf den Körper oder den Geist allein beziehen. Diese Stelle ist allerdings
damit zu erklären, dass Descartes vom Textverlauf her die Kenntnis des
Substanzbegriffes und damit auch das Verständnis seines Dualismus noch nicht
voraussetzen kann und gewissermaßen ans naive Bewusstsein seiner Leser
anschließt. Wie in späteren Passagen, etwa dem § 68, deutlich wird, ist der
Schmerz aber trotz seiner physischen Verursachung eindeutig ein geistiges
Phänomen. Abgesehen von dieser Einschätzung würde ich Kemmerlings
Darstellung über weite Strecken zustimmen.



Klar, aber nicht deutlich. Descartes' Schmerzbeispiele 153

ihm «Ideen» erzeugen.11 Dadurch findet bereits auf physiologischer
Basis eine Zentralisierung in der Zirbeldrüse statt, die aber Reize

aus der Peripherie weiterleitet. Spannend ist nun, dass diese

komplexe physiologische Verortung, die Descartes in späteren Ausführungen

mit Beispielen von Phantomschmerz erhärtet,12 im Hinblick
auf die Alltagswahrnehmung von Schmerzempfindungen von
erheblicher Bedeutung ist. Sie stellt innerhalb seines Dualismus eine
Art physiologischer Rahmenbedingung für jene den Gesichtspunkt
des Alltagserlebenden nachzeichnenden Betrachtungen dar, nach der
<ich> den Schmerz im Fuß wahrnehme, auch wenn da kein Fuß mehr
ist.13 Dem durch die Seele empfundenen Schmerz im (amputierten)
Fuß entspricht eine physiologisch «Idee» im Gehirn,14 die aber nur
deshalb wirksam werden kann, weil entsprechende Nervenverbindungen

in den Fuß einmal bestanden haben. Entspräche der mentalen

Schmerzempfindung ein einfaches Geschehen im Körper des

Menschen, so wäre der Bezug eines Phantomschmerzes auf einen

amputierten Fuß nicht nur irreführend, sondern sinnlos.
3. Das Zustandekommen der Schmerzempfindung ist zusätzlich zur

konditionalen Erklärung, dass die Seele bei Gelegenheit von
Lebensgeisterbewegungen Schmerz wahrnimmt, durch ein Interesse
der Seele motiviert: «Le mouvement qu'ils [les petits filets qui
composent la moelle des nerfs] causeront dans le cerveau donnera
l'occasion à l'âme à qui il importe que le lieu de sa demeure se
conserve.»15 Es fragt sich, wie dieser Verweis auf das Interesse der
Seele an der Erhaltung des Körpers konkret zu verstehen ist. Man

11 AT XI, S. 176.
12 Vgl. dazu die Principia Philosophiae, AT VIII, S. 319f. Dass es sich hier

noch nicht um jene gleichzeitig metaphorische wie metaphysische Zentralisierung

handelt, mittels der die Seele in der Zirbeldrüse ihren Sitz einnimmt,
lässt sich aus dem Brief an Plempius vom 3. Oktober 1637 schließen, der auf
dasselbe Operationsbeispiel wie die obige Textstelle aus den Principia
Philosophiae Bezug nimmt. Descartes spricht hier die Hoffnung aus, dass ihn die
Mediziner und die Chirurgen bei seiner Argumentation unterstützen würden -
eine Hoffnung, die äußerst naiv wäre, bezöge sie sich auf das Verhältnis von
Gehirn und Geist und nicht auf das Verhältnis von Nerven und Gehirn. Vgl.
AT I, S. 420. Das Phantomschmerzbeispiel in den Meditationes, AT VII,
S. 77, wird anders, nämlich als ein Fall von Sinnestäuschung eingesetzt.

13 AT VII, S. 87.
14 Zu Descartes' früher Konzeption der Idee als einer körperlichen Entität vgl.

Perler, a.a.O., S. 25-31.
15 AT XI, S. 144. Hervorhebung von U.R.



154 Ursula Renz

kann ihn entweder so verstehen, dass sich genau dann ein Interesse

an der Erhaltung meldet, wenn am Zustand des Körpers etwas nicht
in Ordnung ist. Das ist allerdings nur beim Schmerz der Fall, allen
anderen Sinnesempfindungen liegt keine Zerstörung von Körperteilen

zu Grunde. Nach dieser Lesart wäre der Schmerz nicht nur ein

Paradebeispiel, sondern eher eine Art Grundform der Sinnesempfindung,

im Bezug auf welche die übrigen Empfindungen erklärt werden

müssen. Man kann das Interesse zum anderen aber auch viel
allgemeiner als eine Grundvoraussetzung des Empfindens überhaupt
auffassen, welche bei allen Sinnesempfindungen angesetzt werden

muss: Weil die Seele ein allgemeines Interesse an der Erhaltung
ihres Aufenthaltsortes hat, muss sie wahrnehmen, was mit dem Körper
passiert. Beide Lesarten haben etwas flir sich, doch die zweite
scheint mir hier eindeutig richtiger. Im ersten Falle hätte man nicht
das Problem zu erklären, wozu es dieser zusätzlichen Motivierung
durch ein Interesse der Seele überhaupt bedarf. Das Interesse der
Seele an der Erhaltung der Körperfunktionen ließe sich als Reaktion
auf einen bedrohlichen Zustand begreifen, es wäre gewissermaßen
nur Ausdruck einer grundsätzlichen Negativität körperlichen
Erlebens. Die zweite Variante hingegen scheint mir im Hinblick auf die
Einheit von Körper und Seele, wie sie Descartes später in der Sechsten

Meditation vertritt, plausibler. Dort ist nämlich davon die Rede,
dass «mein ganzes Ich, sofern ich aus Körper und Geist zusammengesetzt

bin, von den umgebenden Körpern auf mannigfache Art
zuträglich und unzuträglich affiziert werden kann»16. Wäre das Interesse

der Seele am Körper nur ein spezifisches, das gerade dann
aktualisiert wird, wenn Schmerz wahrgenommen werden soll, so

wären Empfindungen entweder neutral oder unangenehm, nicht aber

angenehm.

2. Schmerz als ein Modus der Wahrnehmung oder die Frage
nach dem Bezugspunkt des Schmerzes

Worauf bezieht sich der Schmerz? Hinter der Frage steckt zunächst ein
Problem, das gar nichts mit dem Schmerz selbst zu tun hat, sondern die

Zuschreibung von jenen Qualitäten betrifft, die vor und nach Descartes

16 AT VII, S. 81.



Klar, aber nicht deutlich. Descartes' Schmerzbeispiele 155

als sekundäre Qualitäten bezeichnet wurden.17 In diesem Zusammenhang

wird das Beispiel des Schmerzes u. a. zur Veranschaulichung
eingesetzt. Ebensowenig wie eine Schmerzqualität dem Schwert
zugeschrieben werde, das sie verursacht habe, ebensowenig sei der salzige
Geschmack eine Qualität des als salzig wahrgenommenen Stoffes,
argumentiert Descartes in einem Brief. «Ich sehe nicht», so folgert er,
«warum man will, dass der Geschmack eine dem Salze innerlicher
zugehörige Qualität sei als der Schmerz im Bezug auf das Schwert.»18

Auffällig an dieser Briefstelle ist, dass es für Descartes keineswegs
ausgemacht scheint, dass der Hinweis auf den Sinn, sens, als Bezugspunkt

der Empfindungsqualität im Falle des Schmerzes größere Plausi-
bilität beanspruchen könnte als im Falle der Wahrnehmung eines salzigen

Geschmacks. Im Gegenteil, man gewinnt den Eindruck, dass

Descartes hier einen doppelten Beweis führt: Auf der einen Seite macht er
mit dem Hinweis auf den Schmerz die Sinneswahrnehmung selbst als

Bezugspunkt der Sinnesqualitäten aus. Auf der anderen Seite stellt er
aber in Hinblick auf den Schmerz sicher, dass eine strenge Korrelation
zwischen Ursache und Empfindung durchaus gewahrt ist: Wie
verschiedenen Flüssigkeiten andere Geschmacksrichtungen entsprächen,
so sei auch der Schmerz einer Prellung nicht derselbe wie derjenige
einer Schnittwunde.

Im Hinblick auf das Problem des Schmerzes ist die dieser doppelten
Beweisführung unterstellte Gleichsetzung von Geschmackswahrnehmung

und Schmerzempfindung verblüffend. Ist Descartes tatsächlich
der Ansicht, dass Schmerz ein normaler Fall von Sinneswahrnehmung
ist? Hinter dieser Frage steckt ein anderes Bezugsproblem. Worauf be-

17 W. HÜBENER betont, dass die von Boyle und Locke aufgegriffene Unterschei¬
dung von primären und sekundären Qualitäten nicht in den mechanistischen
Naturphilosophien Galileis, Descartes', Mersennes oder Gassendis, sondern in
der aristotelischen Physik ihre Vorbilder hat. (Vgl. ders., Primäre und sekundäre

Qualitäten, Historisches Wörterbuch der Philosophie, Bd. 7, S. 1758-
1766.) Dass es femer bei der Frage nach dem Bezugspunkt dieser Qualitäten
nicht einfach um die Unterscheidung von objektiven Eigenschaften und
subjektiven Zuschreibungen geht, wird anhand der Auseinandersetzung deutlich,
die Descartes 1630 mit Mersenne über die Frage von Harmonien führt.
Descartes besteht darauf, dass die Frage, ob ein Gleichklang von Tönen süß,
<douce>, sei, nicht mit der Frage zu verwechseln, ob er angenehm sei (AT I,
S. 108 sowie 126).

18 «[J]e ne vois pas pourquoi on veut que le goût soit une qualité plus interne
dans le sel que la douleur dans une épée.» AT II, S. 44.



156 Ursula Renz

zieht sich der Schmerz, nicht als Modus einer Substanz betrachtet,
sondern als Wahrnehmung selbst? Hat eine Schmerzwahrnehmung nicht
einen anderen Referenten als eine Geschmackswahrnehmung?

Eine eindeutige Äußerung dazu findet sich meines Wissens erst in
Briefen an Elisabeth19 sowie in den Passions de l'ame10. Descartes
unterscheidet hier drei Arten der Wahrnehmung voneinander: solche, die
sich auf externe Gegenstände beziehen, solche, die sich auf den eigenen
Körper und schließlich solche, die sich auf die Seele beziehen. Nach
dieser Einteilung gehört der Schmerz zusammen mit dem Hunger- und

Durstgefühl in die zweite Klasse der Wahrnehmungen, die sich auf den

eigenen Körper beziehen.
Ist dies eine Neuerung, die sich erst im Spätwerk Descartes findet?

Meines Erachtens ja und nein. Auf der einen Seite wird diese
Eigentümlichkeit des Schmerzes, dass er sich auf den eigenen Körper
bezieht, bereits in den Meditationes21 erwähnt und in den Principia Philo-
sophiae22 herangezogen, um die engere Zusammengehörigkeit des Geistes

mit einem bestimmten Körper plausibel zu machen. Auf der
anderen Seite wird das spezifisch engere Verhältnis des Geistes zum
eigenen Körper in den Principia genauso wenig erörtert, wie im Traité
de l'Homme das Interesse der Seele an ihrem Aufenthaltsort. An manchen

Stellen in Descartes' Werk vermisst man nicht nur eine Erörterung,

sondern auch einen expliziten Hinweis auf das Problem dieses

spezifischen Verhältnisses. Es sticht beispielsweise ins Auge, dass

Descartes in der Antwort auf die sechten Einwände, wo er seine
Unterscheidung zwischen drei Stufen der Sinneswahmehmung erklärt (1.
Affektion der Sinnesorgane oder Bewegung der Lebensgeister; 2. Per-

zeption dieser Bewegung durch den Geist; 3. Urteil über Dinge ausser
uns), den Schmerz genauso wie die Farbe als Beispiel einer Perzeption
erwähnt, ohne dass er aber bei den Erläuterungen zur dritten Stufe auf
den Unterschied zwischen eigenem Körper und externem Gegenstand

19 AT IV, S. 310 f. Descartes unterscheidet hier zwischen «sentiments extéri¬
eurs», die von «objets extérieurs» herrühren und «sentiments intérieurs», die
auf die «dispositions intérieurs du corps» zurückgehen. Eine analoge
Unterscheidung, nämlich zwischen «sensus extemus» und «sensus internus», findet
sich schon in den Meditationes, allerdings wird sie dort kritisch verwendet,
indem nämlich die Urteile des inneren Sinns als ebenso trügerisch angesehen
werden wie jene des äußeren. Vgl. VII, S. 76 f und 139.

20 AT XI, S. 345.
21 Med. VI, S. 6 sowie XXX.
22 AT VIII-1, S. 41.



Klar, aber nicht deutlich. Descartes' Schmerzbeispiele 157

aufmerksam macht. Es ist hier vielmehr nur noch vom Urteil über Dinge

außer uns die Rede.23 Die Differenz zwischen dem Verhältnis der
Seele zum eigenen Körper und jenem zu Körpern überhaupt wird, so
scheint es, bis zu den Passions konstant vernachlässigt, auch wenn sie

an gewissen Stellen vorausgesetzt wird.
Diesen Befund kann man allerdings im Hinblick auf den jeweiligen

Kontext erklären. Bei der Unterscheidung der drei Arten von
Wahrnehmungen in den Passions geht es Descartes u. a. darum, die
terminologische Eingrenzung des Begriffs der passion, der Leidenschaft,
kategorial abzustützen. Diese Unterscheidung findet sich im ersten Teil
des Textes, der mit den anthropologischen und begrifflichen Grundlagen

der Leidenschaften befasst ist. Nachdem Descartes in den Artikeln
22-26 dieses Teils die drei Wahrnehmungsarten entsprechend ihren
spezifischen Bezügen unterschieden und vorgeführt hat, setzt er im
Artikel 27 den Begriff der «passion de l'âme» mit jenen Wahrnehmungen,
Empfindungen und Emotionen der Seele gleich, die man in besonderer
Weise auf sie bezieht.24 Demgegenüber ist in der Antwort auf die
sechsten Einwände ein anderes Problem virulent: Descartes versucht
hier, die Frage nach der Gewissheit der Erkenntnis durch eine Analyse
der an der Sinneswahrnehmung beteiligten Tätigkeiten genauer zu
verorten, indem er feststellt, wo sich überhaupt Irrtümer einschleichen
können. In diesem Zusammenhang ist es von entscheidender Bedeutung,

dass die in den Perzeptionen wahrgenommene Erscheinungsweise
des eigenen Körpers genauso von den Urteilen abgetrennt wird, wie
diejenige von andern Körpern. «Außer uns» bedeutet hier gerade nicht
«außerhalb unseres Körpers», sondern «außerhalb unseres urteilenden
Verstandes bzw. unseres denkenden Ich». Gegenüber diesen Instanzen

liegt auch der eigene Körper außerhalb.

23 AT VII, S. 436 f.
24 «Apres avoir considéré en quoi les passions de l'âme diffèrent de toutes ses

autres pensées, il me semble qu'on peut généralement les définir: Des
perceptions, ou des sentiments, ou des émotions de l'âme, qu'on rapporte
particulièrement à elle, et qui sont causées, entretenues et fortifiées par
quelque mouvement des esprits.» AT XI, S. 349 f.



158 Ursula Renz

3. Schmerz als cogitatio betrachtet oder die Frage nach dem

Geltungsanspruch der Alltagswahrnehmung

Schmerz wird bei Descartes nicht nur als theoretisches Problem,
sondern in verschiedenen Zusammenhängen auch als Beispiel behandelt.
Eine genaue Betrachtung dieser Beispiele verrät allerdings eine ebenso
intensive Auseinandersetzung mit dem Phänomen des Schmerzes wie
die im eigentlichen Sinne schmerztheoretischen Passagen. In diesem

Kapitel soll daher eine Textstelle im Zentrum stehen, in welcher der
Schmerz als Beispiel angeführt wird. Descartes rekurriert auf den

Schmerz gehäuft im Zuge der Erörterung metaphysischer und
erkenntnistheoretischer Grundbegriffe in den Principia Philosophiae. Es fragt
sich, was das Schmerzphänomen in diesem Zusammenhang illustrieren
soll. Im Folgenden soll diese Frage anhand einer genauen Analyse von
Paragraph 46 der Principia diskutiert werden. Descartes erläutert hier

am Beispiel des Schmerzes die Differenz zwischen Klarheit und
Deutlichkeit.

«Wenn z. B. jemand einen großen Schmerz fühlt, so ist die Wahrnehmung [per-
ceptio] dieses Schmerzes in ihm ganz klar, aber nicht immer deutlich; denn
gewöhnlich [vulgo] vermengen [confundent] die Menschen sie mit ihrem dunklen
Urteil über die Natur dessen, wovon sie meinen, es sei in dem schmerzenden
Gliede etwas dem Gefühl des Schmerzes, den allein sie klar wahrnehmen,
Ähnliches. So kann eine Wahrnehmung klar sein, die nicht deutlich ist; aber jede

deutliche ist zugleich klar.»25

Diese Passage scheint prima facie keine großen Fragen aufzuwerfen.

Am Beispiel der Wahrnehmung eines starken Schmerzes
veranschaulicht Descartes, was es heißt, dass dem aufmerksamen Geist eine

Perzeption offen und gegenwärtig ist. Dabei stellt er implizit auf das in
der Antwort auf die sechsten Einwände entwickelte Stufenmodell der

Sinneswahrnehmung ab. Das Kriterium der Klarheit setzt die
Unterscheidung zwischen der ersten Stufe (Affektion der Sinnesorgane) und
der zweiten (Perzeption) voraus, das Kriterum der Distinktheit hingegen

die Unterscheidung zwischen der zweiten und der dritten Stufe

25 «Ita, dum quis magnum aliquem sentit dolorem, clarissima quidem in eo est
ista perceptio doloris, sed non semper est distincta; vulgo enim homines illam
confundunt cum obscuro suo judicio de natura ejus, quod putant esse in parte
dolente simile sensui doloris, quem solum clare percipiunt. Atque ita potest
esse clara perceptio, quae non sit distincta; non autem ulla distincta, non sit
clara.» AT VIII, S. 22.



Klar, aber nicht deutlich. Descartes' Schmerzbeispiele 159

(Urteil). Von Klarheit ist in Bezug auf die zweite Stufe, von Distinkt-
heit hingegen in Bezug auf die dritte Stufe die Rede. Von einer klaren,
aber nicht distinkten Erkenntnis kann man sprechen, wenn Perzeptio-
nen als solche betrachtet werden, wenn sie quasi als Perzeptionen selbst

<gegenwärtig> sind. Eine distinkte Erkenntnis hingegen verlangt
zusätzlich ein ontologisch sachgemäßes Urteil über die Natur des

Schmerzes.

Vor diesem Hintergrund stechen zwei Details ins Auge: Erstens
wird im ersten Teilsatz des Paragraphen auf das Fühlen selbst Bezug

genommen. Der Text nimmt damit eindeutig den Standpunkt des

Schmerzpatienten ein. Nicht nur dem Philosophen, sondern auch
demjenigen, der selbst Schmerz empfindet, kann Schmerz als Perzeption
thematisch sein. Soweit es um die Frage der Klarheit geht, hat der Arzt
keine bessere Erkenntnis des Schmerzes.

Zweitens fällt auf, dass es sich bei diesem Beispiel um einen großen
Schmerz handelt. Weshalb scheint der große Schmerz eher dazu geeignet,

den Begriff der Klarheit vorzuführen als ein kleiner oder ein dumpfer

Schmerz? In Bezug auf ein Schmerzphänomen ist groß kein beliebiges

Attribut. Groß bezieht sich auf den Schmerz nicht wie eine Eigenschaft

auf einen beliebigen Gegenstand einer Perzeption, sondern
verweist auf den Vollzug des Fühlens zurück. Das Wort <groß> hat
daher eher adverbialen als adjektivischen Charakter. Dass es sich um
einen großen Schmerz handelt, macht implizit jenes Moment der

Schmerzempfindung selbst augenfällig, wonach zwischen subjektivem
Erleben und objektivem Gehalt nicht unterschieden werden kann.

Schmerz, als Empfindung betrachtet, findet insofern statt, als ich ihn
fühle.

Diese beiden Punkte, der Rekurs auf das Fühlen des Schmerzpatienten

und die Betonung des großen Schmerzes, legen nahe, dass nicht
eine bestimmte Idee des Schmerzes, sondern durchaus die schmerzhafte

Empfindung selbst klar genannt wird.
Anders verhält es sich mit dem zweiten Kriterium. Deuüiche

Erkenntnis ist dem Schmerzpatienten nicht per se möglich. Wie aus der
zweiten Hälfte des Paragraphen hervorgeht, handelt es sich bei der
distinkten Erkenntnis um eine Frage des Urteils über die Natur des
empfundenen Schmerzes. Dabei wird allerdings nicht grundsätzlich
zwischen Perzeption des Schmerzes und dem Urteilen darüber unterschieden.

Im Gegenteil, am zitierten Paragraphen fällt auf, dass Descartes
die Ebene des Urteilens nicht eindeutig von deijenigen der Perzeption
abhebt. Er spricht davon, dass die Menge die klare Perzeption des



160 Ursula Renz

Schmerzes als solche mit einem dunklen Urteil vermengt. Es ist zum
einen von einem dunklen, also nicht klaren Urteil die Rede, zum anderen

von vermengen und nicht von verwechseln. Hier werden dunkle mit
klaren Einsichten vermischt und nicht Urteile mit Perzeptionen
verwechselt. Die Konfusion kommt dadurch zu Stande, dass die alltäglich
klare Wahrnehmung des Schmerzes mit einer falschen theoretischen

Erklärung der Empfindung in Verbindung gebracht wird.26

In der Illustration der Unterscheidung von Klarheit und Deutlichkeit
anhand des Schmerzes findet daher implizit sowohl eine Würdigung
der Alltagserfahrung als auch eine Kritik einer bestimmten theoretischen

Inanspruchnahme derselben statt. Auf der einen Seite wird
zugestanden, dass der Schmerzpatient aufgrund der bloßen Empfindung
Zugang zur Erkenntnis des eigenen Schmerzes als eines gegenwärtigen
Zustands seines Geistes hat. Dem Empfindenden selbst sind somit
bereits die grundlegenden Mittel philosophischer Reflexion in die Hand
gegeben. Wie in einem Brief an Amauld deutlich wird, unterscheidet
Descartes zwar zwischen direkten und reflexiven cogitationes, doch
findet die reflexive Wahrnehmung durchaus gleichzeitig und eng
verbunden mit der direkten statt.27 Auf der anderen Seite genügt
offensichtlich die Reflexion auf eine vorhandene Empfindung allein nicht,
um zu einem distinkten Urteil über die Natur des Schmerzes zu kommen.

Dazu bedarf es zusätzlich der philosophischen Einsicht in die

metaphysischen Grundlagen der menschlichen Schmerzempfindung.
Konkret bedarf es, wie die Fortsetzung des Textes sehr schön zeigt, der
Einsicht in die substantielle Unterschiedenheit von Geist und Körper
sowie der Kenntnis der ontologischen Unterscheidungen zwischen
Substanz, unveränderbarem, konstitutivem Attribut und zufälligem Modus.
Erst nach der Einführung dieser begrifflichen Grundlagen erfolgt gegen
Schluss des ersten Teils in den Paragraphen 67 und 68 jene abschließende

Analyse des Schmerzphänomens, in der von der aus dem
Kindesalter herrührenden Vorstellung einer Ähnlichkeit zwischen Empfindung

und körperlicher Ursache Abstand genommen und der Schmerz
nun nicht mehr nur klar, sondern auch deutlich aufgefasst werden kann.

26 Konkret wird hier implizit eine Erklärung nach Art der scholastischen Spe-
cies-Theorie zurückgewiesen. Dass die Auseinandersetzung mit der
mittelalterlichen Erkenntnistheorie einen wesentlichen Hintergrund für Descartes
Theorie des Geistes bildet, hat D. PERLER, a.a.O., S. 100f. gezeigt.

27 AT V, S. 220 f.



Klar, aber nicht deutlich. Descartes' Schmerzbeispiele 161

Zusammenfassend kann man sagen, dass das an verschiedenen
Stellen des ersten Teils der Principia herangezogene Beispiel der

Schmerzwahrnehmung eine für Descartes charakteristische Ambivalenz
in der Verhältnisbestimmung von schlichter Reflexion und
wissenschaftlicher Theoriebildung zum Ausdruck bringt. Auf die Reflexion
über die eigene Erfahrung kann unmöglich verzichtet werden, umgekehrt

aber bleibt sie ohne die richtigen metaphysischen Grundlagen
undeutlich und stumm.

4. Schmerz als Leiden oder die Frage nach einer
Ethik des Philosophen

Wie begegnet der Philosoph seinem Schmerz? Mit dieser Frage möchte
ich abschließend noch auf die Schmerzthematik im Kontext einer carte-
sischen Ethik eingehen. Es geht mir dabei nicht darum, den Anspruch
von Descartes Spätphilosophie zu diskutieren, sondern ich möchte
vielmehr zeigen, dass bereits die Bewusstseinsphilosophie und die

Metaphysik ethische Implikationen aufweisen.
Das Problem eines philosophischen Umgangs mit dem Schmerz ist

seit den fragmentarischen ethischen Erwägungen im Discours de la
méthode virulent. In der Darlegung der dritten Maxime seiner «morale

par provision» treibt Descartes die Forderung, «de tâcher toujours
plutôt à me vaincre que la fortune» mit dem Topos des (antiken)
Philosophen, der trotz Schmerz und Armut mit seinen Göttern ums Glück
wetteifere, auf die Spitze.28 Sieht man vom rhetorischen Gestus ab, so

stellt sich die Frage, auf welchen Voraussetzungen die Behauptung,
dass Schmerz den Philosophen in seinem Glück nicht anficht, genau
beruht. Wie kann Descartes diese Behauptung glaubhaft machen -
zumal er ja weder die naturphilosophischen Grundlagen29 noch die
Methode30 mit der Stoa teilt?

28 AT VI, S. 25-27.
29 K. HAMMACHER, Einleitung, in: R. DESCARTES : Die Leidenschaften der

Seele, hrsg. und übersetzt von K. Hammacher, Hamburg 1996, S. XXIX.
30 D. Kambouchner, L'Homme des Passions. Commentaires sur Descartes,

Paris 1995, S. 23 ff., insbesondere S. 29.



162 Ursula Renz

Zunächst macht es den Anschein, dass der Schmerz fur die Sache

der Moral als grundsätzlich irrelevant eingestuft wird.31 Dies scheint die
Pointe der ansonsten eher befremdenden Berufung auf das Idealbild des

autarken Weisen zu sein. Armut und Schmerz werden zwar als negative
Extreme menschlicher Schicksalhaftigkeit angeführt, gleichzeitig
erweisen sie sich aber, da sie für das Glück des Philosophen nicht ins

Gewicht fallen, als moralisch indifferent. Der Schmerz fordert kein
bestimmtes moralisches Handeln, noch eine normative Beurteilung
desselben heraus.

Dazu passt, dass die Voraussetzungen der Behauptung, dass der
Schmerz den Weisen in seinem Glück nicht anficht, nicht
moralischpraktischer als vielmehr theoretischer Art sind. Wie in der Erläuterung
der dritten Maxime klar wird, wird das zentrale Prinzip cartesischer
Ethik in die theoretische Reflexion selbst gesetzt. Der Philosoph, so
Descartes' Reformulierung der dritten Maxime, hat sich an den Gedanken

zu gewöhnen, dass nichts völlig in unserer Macht sei außer unseren
Gedanken. Descartes verknüpft hier die Forderung nach habitueller
Gewöhnung an den Gedanken eigener Begrenztheit mit Einsichten in

ontologische Grundgegebenheiten, deren Plausibilität er im Zuge der
Zweifelmeditation aufzeigt. Der theoretische Glaube von der Macht
und der Ohnmacht des Geistes, an den sich der Philosoph gewöhnen
soll, stellt auf genau jene Unterscheidung zwischen innen und außen,
zwischen internen gedanklichen Begebenheiten und äußeren
Gegenständen ab, die in der Herleitung der res cogitans entwickelt wird. Der
Dualismus Descartes' steht daher im Grunde genommen von Anfang an
in einer engen Verbindung mit dem Ideal philosophischer Selbstmacht.

Mit dem Dualismus allein sind allerdings noch keine ausreichenden
theoretischen Vorgaben geschaffen, um das Ideal philosophischer
Selbstmacht, das der ums höchste Glück wetteifernde Philosoph
verkörpert, plausibel zu machen. Dies wird dann deutlich, wenn man sich

fragt, was Schmerz für Descartes eigentlich ist. Wie in den ersten zwei

Kapiteln gezeigt wurde, gehört der Schmerz gar nicht zu den äußeren

Dingen, sondern ist Akzidenz der res cogitans. Er ist ein Modus unserer
geistigen Tätigkeit. Vor diesem Hintergrund betrachtet wirft der Ver-

31 Die Sorge um den Schmerz des anderen hat ihre Legitimation nicht im Übel
des Schmerzes selbst, sondern in der Befriedigung, die die Tugend der charité
uns gibt. Das Leiden gilt Descartes, ob es einen selbst oder den anderen
betrifft, ohnehin nur als Privation einer möglichen perfection. Vgl. dazu AT IV,
S. 308 f.



Klar, aber nicht deutlich. Descartes' Schmerzbeispiele 163

weis auf den Philosophen, dessen Schmerz sein Glück nicht anficht,
nochmals ein neues Licht auf die dritte Maxime. Niemand würde emsthaft

behaupten wollen, dass wir über den Schmerz, weil er als ein
geistiges Phänomen begriffen wird, Macht haben.

Das tut allerdings auch Descartes nicht. Das Programm, sich an den

Gedanken der eigenen Grenzen zu gewöhnen, geht nicht davon aus,
dass der Philosoph über seinen Schmerz verfügen kann, sondern erklärt

lediglich, wie er Uber seinen Körper denken soll. Insofern Schmerz von
unserem Körper verursacht wird, ist er ein Anlass, sich der Unterscheidung

von externem Körper und internen Gedanken bewusst zu werden.

Deswegen ist er aber noch lange nicht der bewussten Steuerung
unterworfen. Im Gegenteil, gerade weil er sich als ein vom Körper ausgelöstes

Leiden der Seele der absoluten Herrschaft des Denkens entzieht,
stellt der Schmerz für die Auseinandersetzung mit den eigenen Grenzen
eine besondere Herausforderung dar. Mit der Schmerzempfindung
bricht daher innerhalb des mentalen Bereichs die Ohnmacht des

Philosophen auf.
Damit stellt sich aber aufs Neue die Frage, was das Denken im

konkreten Umgang mit dem Schmerz vermag. In Briefen spricht sich
Descartes verschiedentlich gegen eine Haltung der Indifferenz gegenüber
den eigenen Gefühlen und Empfindungen aus. «Je ne suis pas de ceux,
qui estiment que les larmes et la tristesse n'appartiennent qu'aux
femmes, et que, pour paraître homme de cœur, on se doive contraindre
à montrer toujours un visage tranquille.» schreibt er im Januar 1641 an
Pollot nach dem Tod von dessen Bruder.32 Ähnlich äußert er sich

gegenüber Elisabeth: «[J]e ne suis point de ces Philosophes cruels, qui
veulent que leur sage soit insensible.»33 Er hebt hier seine Position
eindeutig vom stoischen Ideal der apatheia ab.

Wie diese Briefe zudem deutlich machen, liegt der praktische
Impetus cartesischer Ethik nicht in der Forderung nach einer Mäßigung
oder gar Überwindung schmerzhafter Empfindungen und Leidenschaften

durch das Denken. Diese werden nur in ihrem evaluativen Aspekt
der Beurteilung des Denkens unterworfen. Der Schmerz schmerzt daher
den Weisen nicht weniger als den Unweisen, doch er ist ihm keine
Bedrohung der eigenen philosophisch bewusst gewordenen Identität. An
diesem Punkt laufen alle bisherigen Ausführungen zusammen. Stellt

32 AT III, S. 278.
33 ATIV.S. 202.



164 Ursula Renz

man sich nämlich die Frage, unter welchen Bedingungen der Philosoph
von der existenziellen Bedrohung absehen kann, die der Schmerz für
ein leibliches Wesen darstellen kann, so ist man auf die bereits
genannten Aspekte verwiesen.

• Der Philosoph muss erstens begreifen, dass der Schmerz, den er
empfindet, trotz seines Bezugs zum Körper ein Modus der res co-
gitans und nicht der res extensa ist. Wird der Schmerz richtig
gedacht, so bestätigt er den Substanzdualismus eher, als dass er ihn in
Frage stellt. An der Reflexion auf den eigenen Schmerz kann dem
Weisen die Konstituierung philosophischer Subjektivität im ego co-
gitans gleichermaßen aufgehen wie am Zweifel.

• Zweitens ist wichtig, dass sich der Philosoph sowohl des begriffli¬
chen Unterschieds als auch der phänomenalen Verwandtschaft
zwischen dem Schmerz als einer vom eigenen Körper verursachten

Empfindung und der auf die Seele bezogenen Traurigkeit bewusst
ist. In dem subtil angelegten, terminologisch allerdings verwirrli-
chen Verhältnis zwischen dem Begriff der passion im weiteren Sinn
und dem der passion im engen Sinn gründet die ganze Einflussnah-
me der Reflexion auf die Leidenschaften. Wie genau eine solche
Einflussnahme möglich ist, kann jedoch nur indirekt ermittelt werden.

Wie Descartes in den Passions de l'âme ausführt, setzt er nur
die letzte und unmittelbare Ursache der Leidenschaften im Mechanismus

des Körpers an, als «les causes [les] plus ordinaires et
principales» begreift er hingegen die «objets qui meuvent les sens».
Diese <objets> üben ganz verschiedene Wirkungen aus und erlauben
daher auch eine Differenzierung der Leidenschaften.34 In der
Unterscheidung dieser beiden Ursachenarten liegt nun - zusammen mit
der Abgrenzung zwischen Leidenschaft im engen und Leidenschaft
im weiten Sinne - der entscheidende Spielraum für einen weisen
Umgang mit den Leidenschaften. Obschon der Schmerz als die
durch den Körper verursachte Empfindung selbst nicht zur Disposition

steht, so besteht doch die Möglichkeit, die vom Schmerz
ausgelöste Traurigkeit zu verändern, indem der Schmerz mit anderen

Vorstellungen assoziiert wird. Wir haben also genau insofern Ein-
fluss auf unsere Leidenschaften, als es uns gelingt, die aus körperlichen

Empfindungen resultierenden seelischen Leidenschaften zu
verändern. Das ist beispielsweise dann der Fall, wenn wir einen

34 AT IX, S. 371.



Klar, aber nicht deutlich. Descartes' Schmerzbeispiele 165

körperlichen Schmerz nicht mit der Vorstellung einer Bedrohung,
sondern mit der - Freude auslösenden - Vorstellung der
Widerstandsfähigkeit des eigenen Körpers in Verbindung zu bringen
suchen.

• Drittens ist von Bedeutung, dass der Schmerz als bloßer Modus des

Geistes relativiert werden kann. Die Unterscheidung zwischen
unveränderlichem Attribut und zufälligem Modus, die der Entgegensetzung

von Notwendigkeit und Zufall Rechnung trägt, ist für den

philosophischen Umgang mit dem Schmerz letztlich eine ebenso

wichtige ontologische Basis wie der Substanz-Dualismus, der die

Trennung zwischen innen und außen begründet. Nur wenn an dieser

Unterscheidung festgehalten wird, ist es dem Philosophen möglich,
in seinem Schmerz einen nur zufälligen Zustand des Geistes zu
sehen, der für die res cogitans gar nicht konstitutiv ist. Von der eminent

praktischen Bedeutung dieser ontologischen Unterscheidung
her betrachtet, erscheint es als keineswegs nebensächlich, dass sie in
den Principia Philosophiae ausgerechnet im Hinblick auf eine
genauere Analyse eines Schmerzbeispieles hin erarbeitet wird.

Insgesamt, so lässt sich zeigen, fügen sich die metaphysischen und
bewusstseinstheoretischen Erörterungen fast nahtlos in eine Ethik des

weisen Umgangs mit dem Schmerz ein. Auf jeden Fall stellt die
begriffliche Fassung des Schmerzes als eines geistigen Phänomens, das

vom Körper verursacht ist und sich auf ihn bezieht und das sich als bloßer

Modus der Wahrnehmung vom Attribut des Denkens abhebt, eine

wichtige theoretische Voraussetzung für den klugen und weisen

Umgang des Philosophen mit seinem Schmerz bereit. Vor diesem Hintergrund

erstaunt es nicht länger, dass der Schmerz bei Descartes immer
wieder ein Thema wird. Es scheint fast, als bilde er den Prüfstein für
die ethische Wirksamkeit cartesischen Philosophierens.35

35 Für seine feinfühlige Lektüre und Kritik möchte ich Stefan Rissi ganz herzlich
danken.




	Klar, aber nicht deutlich : Descartes' Schmerzbeispiele vor dem Hintergrund seiner Philosophie

