
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 62 (2003)

Artikel: Tiere als "blosse" Körper? : Über ein Problem bei Descartes und
McDowell

Autor: Wild, Markus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882965

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882965
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MARKUS WILD

Tiere als <bloße> Körper?
Über ein Problem bei Descartes und McDowell

As a first step, it is argued that Descartes' bêtes-machine doctrine is part of the

corps-machine doctrine, which is the Cartesian project of explaining animal
sentience exclusively in terms ofphysiology. The second part introduces the Cartesian

argument from natural philosophy in favour of dualism and thereby shows the
distinctions between body and soul and between man and animal to be identical. The

third part, exemplified by Descartes' account of the passions, argues that, given
dualism and some sort of an interaction thesis for sentience, animal sentience cannot

be explained in terms ofphysiology alone. The problems Descartes faces are of
a general nature and arise if the distinction between man and animal is over-
stressed and is paired with a mind-world dualism. This is illustrated with reference
to John McDowell, a contemporary «Cartesian» as regards animals.

Bêtes-machine und corps-machine

Der Pythagoreer Archytas aus Tarent soll eine fliegende Taube gebaut
haben, einen Tierautomaten.1 Kann ein solcher Automat das Äquivalent
einer natürlichen Taube sein? Galileo Galilei verneinte diese Frage im
Dialog über die beiden Weltsysteme. Unendlich größer - so der Dialogpartner

Sagredo - sei die Weisheit Gottes gegenüber derjenigen des

Kaisers, unendlich größer die Weisheit der Natur gegenüber deijenigen
des Rebbauern. Selbst Michelangelos Statuen - fahrt Salviati weiter -
bleiben unendlich hinter den Bewegungen eines richtigen Menschen
zurück - und fügt hinzu:

«Könnten wir nicht mit Recht sagen, die Anfertigung einer Statue stehe unendlich

weit zurück hinter der Gestaltung eines lebendigen Menschen, ja des

1 Vgl. GELL. X 12, 8, in: H. Diels, Die Fragmente der Vorsokratiker, Bd. 1,

Berlin 1951, S. 424-425.



134 Markus Wild

verachtetsten Wurms? [...] Und welch ein Unterschied mag wohl zwischen der
Taube des Archytas und einer natürlichen gewesen sein?»2

Auf diese rhetorische Frage würde Descartes antworten, dass es

keinen wesentlichen Unterschied gebe. Beides sind <bloße> Körper,
genauer: Automaten.3 Denn ein Körper «n'est autre chose qu'une statue

ou machine de terre»4. Der einzige Unterschied zwischen einer natürlichen

und einer künstlichen Taube besteht darin, dass erstere von einem
unendlich weiseren Mechaniker hergestellt wurde, als es beispielsweise
Archytas war, nämlich von Gott.5 Dasselbe gilt nicht nur für tierische,
sondern auch für menschliche Körper. Tierische und menschliche Körper

unterscheiden sich lediglich in ihrer Anatomie und der Disposition
ihrer Organe. Die Bêtes-machine-These ist also zunächst eine Corps-
machine-These. Physiologisch funktionieren beide Körper nach den

metaphysischen Eigenschaften von Körpern überhaupt und den
mechanischen «Loix de la Nature». In einem Brief von 1639 schreibt Descartes:

«La multitude & l'ordre des nerfs, des veines, des os & des autres parties d'un
Animal, ne monstre point que la Nature n'est pas suffisante pour les former,
pourvue qu'on supose que cette Nature agit en tout suivant les loix exactes des

Mechaniques, & que c'est Dieu qui luy à imposé ces loix.»6

Der springende Punkt ist, dass Descartes auch die grundlegenden
Funktionen von lebendigen Körpern wie Ernährung, Fortpflanzung,

2 G. Galilei, Siderius Nuntius. Nachrichten von neuen Sternen, Frankfurt am
Main 1965, S. 156.

3 Descartes bezeichnet Körper als «Maschinen» oder als «Automaten». J.

Cottingham, «Descartes' Treatment of Animais», in: ders. (Hg.), Descartes,

Oxford 1998, S. 227, weist daraufhin, dass der Ausdruck «Automat»
verständlich macht, worum es Descartes geht, nämlich um «a machine that is
relatively self-operating» oder einfach ein «self-moving thing». Man sollte freilich

den provokativen Gehalt von Descartes' Ausdrucksweise nicht
unterschlagen oder gar durch eine historische Semantik positivieren, wie G.
Baker/K. Morris, Descartes' Dualism, London 1996, S. 94. Die Reaktionen

zahlreicher Zeitgenossen Descartes' zeigen, dass die These nicht positiv
aufgenommen wurde.

4 L'homme, AT XI, S. 120.
5 Zum Unterschied zwischen dem menschlichen und dem göttlichen Mechani¬

ker vgl. den Brief an Pollot vom März 1638, AT II, S. 39-41.
6 Brief an Mersenne vom 20. 2. 1639, AT II, S. 525. Zur Metaphysik der Körper

vgl. Principia, AT VIII, S. 42-62; zu den «Loix de la Nature» vgl. Le monde,
AT XI, S. 37-45 und Principia, AT VIII, S. 62-66; zu Gott als dem Legislator
der Natur vgl. den Brief an Mersenne vom 15. 4. 1630, AT I, S. 154.



Tiere als <bloße> Körper? 135

Bewegung, Empfindung usw. ausschließlich auf diesen Grundlagen zu
erklären versucht. Ausschließlich meint hier: ohne Rückgriff auf Triebe7

oder auf eine Lebenskraft8 und v. a. ohne Rückgriff auf eine
vegetative oder sensitive Seele, wie bei den Aristotelikem. Das ist der Sinn
der Corps-machine-These.

Für Descartes verfügen nämlich ausschließlich Menschen über eine

(rationale) Seele, Tiere hingegen nicht. Unter «Seele» versteht Descartes

bekanntlich eine denkende Substanz, «das ist: Geist oder Seele oder
Intellekt oder Vernunft»9. Die Extension des Ausdrucks «anima» wird
also durch Descartes auf Menschen eingeschränkt.10 Das bedeutet, dass

wir uns schlechthin durch eine Seele von den Tieren unterscheiden, die

hingegen <bloße> Körper sind. Das ist der Sinn der Bêtes-machine-
These. Somit ist die cartesianische Unterscheidung zwischen Körper
und Seele identisch mit der Mensch-Tier-Unterscheidung. Das ist der
erste Punkt, den ich anschließend darlegen möchte.

Descartes verliert das aristotelische Erklärungsprinzip für die

grundlegenden Funktionen von Lebewesen, denn, vereinfacht gesagt,
das Haben oder Nicht-Haben einer Seele unterscheidet im Aristotelis-
mus Lebewesen von Nicht-Lebewesen.11 Damit stellen sich für Des-

7 Vgl. den Brief an Mersenne vom 20.10. 1640, AT III, S. 213: «[M]ais
i'explique tout ce que nous appllons en eux appétits naturels ou inclinations,
par les seules regies des Mechaniques.»

8 Vgl. Descartes' Auseinandersetzung mit W. Harvey im Discours. T. Fuchs:
Die Mechanisierung des Herzens. Harvey und Descartes - Der vitale und der
mechanistische Aspekt des Kreislaufs, Frankfurt am Main, 1992 vertritt die
These, dass Harveys Darstellung des Blutkreislaufs in De motu cordis eine
vitalistische Substruktur zu Grunde liege, die sich aber erst in anderen
Schriften Harveys deutlich zeige. Die mechanistische Rezeption durch
Descartes habe diese Substruktur verdeckt.

9 Meditationes, AT VII, S. 27: «sum igitur praecise tantùm res cogitans, id est,

mens, sive animus, sive intellectus, sive ratio.» Was diese Gleichsetzung von
Geist und Seele bedeutet, wird deutlich im Kontrast zu einer Stelle bei
Thomas von Aquin, Summa theologiae, 3a5.4c: «Et ideo, si Christus
animam sine mente habuisset, no habuisset veram carnem humanam, sed car-
nem bestialem: quia per solam mentem anima nostra differet ab anima bestia-
li.» Die Reduktion, welche Descartes gegenüber der aristotelischen Philosophie

vornimmt, ist diese: Der Geist ist die Seele und nichts außerdem.
10 Vgl. Meditationes, AT VII, S. 355-356.
11 Vgl. J. Whiting, «Living Bodies», in: M. C. Nussbaum/A. O. Rorty

(Hgs.): Essays on Aristotles De Anima, Oxford 1992, S. 75-92; D. Des
CHENES, Life's Form. Late Aristotelian Conceptions of the Soul, Cornell
2000, S. 55-66. Zu Descartes' knappen Bemerkungen zur Unterscheidung



136 Markus Wild

cartes zwei Probleme. Das erste besteht in der Unterscheidung
zwischen Lebewesen und Nicht-Lebewesen und betrifft vor allem die

Erklärung von Lebensfunktionen wie Fortpflanzung oder Wachstum.12
Das zweite besteht in der Unterscheidung zwischen Lebewesen mit und
Lebewesen ohne Geist. Wir schreiben bisweilen Tieren Absichten,
Empfindungen und Emotionen zu. Ist das bei Tierautomaten berechtigt?

Das ist der zweite Punkt, den ich - am Beispiel der Emotionen -
darlegen möchte.

Drittens werde ich auf eine Frage eingehen, die sich J. McDowell in

Mind and World selbst stellt, nämlich ob seine Position ihn nicht auf
die cartesianische These festlege, dass Tiere Automaten sind. Neben
menschlichen, physikalischen oder geometrischen Körpern existiert
eine Art von Körpern, die der Philosophie besondere Probleme
aufzuwerfen scheint: Tiere. In einer umgangssprachlichen Differenz des

Deutschen ausgedrückt: Steine oder Polyeder sind Körper, Personen

hingegen haben einen Körper. Wie steht es mit Tieren? Sind sie Körper
oder haben sie einen Körper? Die nach wie vor pointierteste Antwort
auf diese Frage stammt von Descartes. Sie hat gerade in der zeitgenössischen

Diskussion ihre Relevanz nicht verloren.13 Denn - so scheint
mir - die Bêtes-machine-These wird auch heute vertreten.14 Die struktu-

zwischen Lebewesen und Nicht-Lebewesen vgl. Passions, § 6, AT XI, S. 330-
331; F. Ablondi, «Automata, Living and Non-Living. Descartes' Mechanical

Biology and His Criteria for Life», in: Biology and Philosophy 13 (1998).
12 Ausdrücklich verweist Descartes im Discours, AT VI, S. 45, auf das ungelöste

Problem der Generation von Lebewesen. Er meint jedoch, dass es innerhalb
des Maschinen-Modells prinzipiell lösbar ist; vgl. dazu auch den Brief an
Mersenne vom 20. 2. 1639, AT II, S. 525-526. Nur hat Descartes das Problem
in seinem Werk nie zu lösen vermocht. Für die wissenschaftshistorische
Perspektive auf die Probleme der Generation vgl. F. DUCHESNEAU, Les
modèles du vivant de Descartes à Leibniz, Paris 1998, S. 45-85; D. Des
Chenes, Spirits and Clocks. Machine and Organism in Descartes, Cornell
2001, S. 32-52.

13 Dass Descartes' Bêtes-machine-These nicht so verfehlt ist, darauf hin weisen
M. D. Wilson, «Animal Ideas», in: dies., Ideas and Mechanism. Essays on
Early Modern Philosophy, Princeton 1999, S. 495-512; B. BAERTSCHI, «Le
<machinisme> des bêtes. Tout compte fait, Descartes n'avait pas entièrement
tort», Studia Philosophica 66 (1996).

14 Vgl. zum Beispiel J. Leiber, «Cartesian Linguistics?», in: Philosophia 18

(1988); P. CARRUTHERS, «Brute Experience», in: Journal of Philosophy 86
(1989); P. Harrison, «Do Animals Feel Pain?», in: Philosophy 66 (1991);
E. Pluhar: «The Neo-Cartesian Revival», in: Between Species 9 (1993); D.
Davidson, «Rational Animals», in: ders., Subjective, Intersubjective, Objec-



Tiere als <bloße> Körper? 137

rellen Schwierigkeiten, die sich bei Descartes zeigen werden, sind
genereller Natur und finden sich deswegen auch bei einem von Descartes

so entfernten Philosophen wie McDowell.

Körper-Seele-Dualismus und Mensch-Tier-Unterscheidung

Der Titel der Meditationes nennt als ein Beweisziel die Unterscheidung
der menschlichen Seele vom Körper. In den Meditationes wird das

metaphysische Argument fur den Dualismus dargelegt. Es gibt freilich
auch ein naturphilosophisches Argument und zwar im fünften Teil des

Discours.15 Dort stellt Descartes zwei Unterscheidungskriterien auf, die

es erlauben sollen, zwischen einem <bloßen> menschlichen Körper und
einem Menschen - einem «vray homme»16 - zu unterscheiden. Mit
einem <bloßen> menschlichen Körper ist hier nicht eine Leiche gemeint,
sondern ein von Gott erschaffener Automat, der wie ein Mensch
aussieht, sich wie ein Mensch bewegt, reagiert und sogar spricht (in der
zeitgenössischen Philosophie des Geistes würde es sich um einen
«Zombie» handeln). Die beiden Unterscheidungskriterien nun kann

man den «Sprachtest» und den «Handlungstest» nennen.17

Der Sprachtest beurteilt, ob die <bloßen> Körper Worte und Sätze à

propos gebrauchen, um ihre Gedanken mitzuteilen.18 Descartes urteilt

tive, Oxford 2001, S. 95-106; R. Brandom, Articulating Reasons. An
Introduction to Inferentialism, Harvard 2000, S. 1-3, 16-19, 35, 45-49 und 157-
163.

15 Zur Unterscheidung zwischen einem metaphysischen und einem naturphilo¬
sophischen Argument für den Dualismus vgl. A. Beckermann: Analytische
Einführung in die Philosophie des Geistes, Berlin/New York 1999, S. 29-37.

16 Discours, AT VI, S. 59.
17 Im Folgenden diskutiere ich diese <Tests> nicht eigens, denn mir geht es nicht

um die Evaluation des naturphilosophischen Arguments. Einige Autorinnen
sind der Ansicht, dass aus diesen Tests nicht folgt, was Descartes aus ihnen
folgert, z.B. D. Radner/M. Radner, Animal Consciousness, Buffalo
1989; andere halten die Tests für gültig und versuchen sie im Bereich der KI
anzuwenden, z.B. G. J. Erion, «The Cartesian Test for Automatism», in:
Minds and Machines 11 (2001); wiederum andere bezweifeln, dass es sich um
so etwas wie Tests handelt, z.B. K. Morris «Bêtes-machines», in: S.
Gaukroger [et al.] (Hg.), Descartes' Natural Philosophy, London/New
York 2000, S. 401-419.

18 Der Sprachtest ist vor dem Hintergrund einer weitverbreiteten Diskussion im
16. und 17. Jh. über die Sprache als Unterscheidungsmerkmal zwischen



138 Markus Wild

über die Automatenmenschen: «[J]amais elles ne pourraient user de

paroles, ny d'autres signes en les composant, comme nous faisons pour
declarer aux autres nos pensées.»19

Der Verhaltenstest beurteilt, ob die <bloßen> Körper à propos auf
unterschiedliche Situationen zu reagieren verstehen. Hier meint
Descartes: «[B]ien qu'elles fissent plusieurs choses aussy bien, ou peutestre
mieux au'aucun de nous, elles manqueroint infalliblement en quelques
autres, par lesquelles on découvrirait qu'elles n'agiraient pas par con-
noissance, mais seulement par la disposition de leurs organes.»20

Das aus diesen Tests ableitbare naturphilosophische Argument lautet

nun: (i) Richtige Menschen können sprechen (und nicht nur Geräusche

produzieren) und angemessen handeln (und nicht nur programmierte

Reaktionen ausführen), (ii) Die Maschinenmenschen hingegen
verfügen über keine dieser beiden Fähigkeiten. Ihre Produktion von
Geräuschen und ihre Reaktionen sind ausschließlich physiologisch aus

der Disposition und Funktion ihrer Organe erklärbar, (iii) Für Descartes

folgt daraus, dass die Seele für die beiden relevanten Fähigkeiten
zuständig sein muss und dass die Seele nicht materiell sein kann, denn

sonst würden die Maschinenmenschen die beiden Tests bestehen.21

Im Discours wendet Descartes die beiden Tests auch ausdrücklich
auf die Tiere an:

«Or, par ces deux mesmes moyens, on peut aussy connoistre la difference, qui
est entre les hommes & les bestes. [...] Et cecy ne tesmoigne pas seulement que
les bestes ont moins de raison que les hommes, mais qu'elles n'en point du
tout.»22

Mensch und Tier zu sehen; vgl. R. W. Serjeantson, «The Passions and
Animal Language, 1540-1700», in: Jounal of the History of Ideas 62 (2001).

19 Discours, AT VI, S. 56.
20 Ebd., S. 57.
21 A. Beckermann, a.a. O, S.36 weist auf die bei Descartes verborgene Prä¬

misse der Leugnung emergenter Eigenschaften hin, d. h. dass Descartes unterstellt,

dass Eigenschaften und Fähigkeiten eines physikalischen Systems, welche

nicht durch die Naturgesetze erklärbar sind, auf eine nicht-physikalische
Entität zurückgeführt werden müssen. Mir scheint, dass Descartes diese
Prämisse durch das oben genannte Argument zu stützen versucht, nämlich: Wenn
die beiden relevanten Fähigkeiten auf physikalischer Grundlage beruhen würden,

so würden sie auch bei Maschinenmenschen auftauchen (oder bei
Tieren).

22 Discours, AT VI, S. 57 und 58.



Tiere als <bloße> Körper? 139

Wichtig ist hier, dass die Tests nicht nur das Tier vom Menschen
unterscheiden, sondern auch den Menschen von sich selbst. Denn die
Tests zeigen, wie sich ein «vray homme» von seinem <bloßen> Körper
unterscheidet und wie sich ein «vray homme» vom Tier unterscheidet.

Mir scheint, dass diese drei Momente (das naturphilosophische
Argument, die beiden Tests und die Gleichsetzung des menschlichen und
des tierischen Körpers in der Corps-machine-These) zeigen, dass bei

Descartes die Leib-Seele-Unterscheidung identisch ist mit der Tier-
Mensch-Unterscheidung.23 Eine Parallele zwischen dem Discours und
dem Titel der Meditationes weist darüber hinaus auf die Wichtigkeit
der Mensch-Tier-Unterscheidung hin. Der Gesamttitel lautet ja:
Meditationes de Prima Philosophia, in quibus Dei existentia, et animae hu-

manae à corpore distinctio demonstratur,24 Die betreffende Stelle im
Discours lautet:

«[C]ar, après l'erreur de ceux qui nient Dieu [...] il n'y en a point qui éloigne
plutost les esprits foibles du droit chemin de la vertu, que d'imaginer que l'ame
des bestes soit de mesme nature que la nostre.»25

Neben dem Atheismus ist die Tierbeseelung das größte intellektuelle

Malheur.26 Dagegen stehen die Gottesbeweise und die reale
Unterscheidung zwischen Seele und Geist.

Bêtes-machine und die Leidenschaften der Seele

Bisweilen wird behauptet, Descartes vertrete die Position, dass Tiere
keine Empfindungen hätten. Diese Behauptung ist m. E. falsch. Denn
die Corps-machine-These legt Descartes auf die Position fest, dass die

23 Ich betone hier, dass die Unterscheidungen identisch sind. Es geht nicht um
die Behauptung, dass die Elemente der Unterscheidung je identisch wären.

24 Es handelt sich um den Titel der zweiten Ausgabe von 1642.
25 Ebd., S. 59-60.
26 Im Discours zeigt Descartes die ethisch-theologische Komponente auf, die

von seinen Zeitgenossen als großer Vorteil der Bêtes-machine-These gegenüber

der aristotelischen Tierbeseelung bewertet wurde: Tiere haben ganz klar
keine unsterbliche Seele. Zur Bewertung vgl. P. Bayle, «Rorarius», in: ders.,
Dictionnaire historique et critique, Genève 1969, S. 588-622; P. HARRISON,
«Animal Souls, Metempsychosis, and Theodicy in Seventeenth-Century English

Thought», in: Journal of the History of Philosophy 31 (1993); G.
Steiner, «Descartes on the Moral Status of Animals», in: Archiv für
Geschichte der Philosophie 80 (1998).



140 Markus Wild

grundlegenden Funktionen von lebendigen Körpern ausschließlich auf
physiologischer Basis erklärt werden können. Was fiir lebendige Körper

gilt, das gilt auch für Tiere. Descartes schreibt Tieren denn auch

Empfindungen wie Sinneswahrnehmungen, Hunger, Durst, Furcht,
Hoffnung usw. zu. So sagt Descartes beispielsweise im wichtigen Brief
an Newcastle:

«[TJoutes les choses qu'on fait faire aux chiens, aux chevaux & aux singes, ne
sont que des mouvemens de leur crainte, de leur esperance, ou de leur ioye, en
sorte qu'ils les peuvent faire sans aucune pensée.»27

Tiere haben also Emotionen, sogar komplexe emotionale Zustände
wie das Hoffen. Im Folgenden möchte ich zeigen, dass das nach
Descartes' Theorie der Emotionen jedoch nicht sein kann, wenn die Bêtes-
machine-These besagt, dass Tiere <bloße> Körper sind.

In den Passions legt Descartes seine Theorie der Emotionen dar.

Zunächst unterscheidet Descartes verschiedene Passionen der Seele,
d. h. Zustände, welche die Seele durch ihre Verbindung mit dem Körper
erleidet.28 Passionen im engen Sinne - Emotionen - definiert Descartes
als «des perceptions, ou des sentimens, ou des émotions de l'ame,
qu'on raporte particulièrement à elle, & qui sont causées, entretenues
fortifiées par quelque mouvement des esprits»29. Emotionen werden
also körperlich verursacht. Diesen Vorgang versteht Descartes
ausschließlich physiologisch. Beispielsweise werden beim Anblick eines

gefährlichen Tieres mechanische Impulse durch die Nerven an das
Gehirn und zum Herzen oder zu den Beinen geleitet. Die materiellen
Übermittler dieser Impulse nennt Descartes «esprits» (Lebensgeister).
Diese führen alle Impulse auch der Zirbeldrüse im Gehirn zu. Dort
können sie von der Seele erkannt werden. Erst hier entstehen Emotionen.30

Bei Emotionen sind also immer körperliche und seelische
Zustände (kausal) miteinander verbunden. Einerseits wird eine Emotion in

27 Brief an Newcastle vom 23. 11. 1646, AT IV, S. 574.
28 Dazu gehören: (i) sinnliche Wahrnehmungen von Objekten der Außenwelt,

(ii) Erinnerungen und Vorstellungen oder Fantasien, (iii) innerkörperliche
Empfindungen, wie Hunger oder Durst, (iv) körperliche Empfindungen
aufgrund von Umwelteinflüssen, wie Hitze oder Schmerz, und schließlich (v)
Emotionen im engeren Sinne, wie Freude, Furcht oder Liebe; vgl. Passions,
AT XI, S. 345-349.

29 Ebd., S. 349.
30 Emotionen können auch indirekt von der Seele verursacht werden, vgl. Prin-

cipia, AT VIII, S. 316-318.



Tiere als <bloße> Körper? 141

der Seele empfunden (und das ist wesentlich für sie) und andererseits

wird sie körperlich verursacht. Emotionen haben also konstitutionell
eine phänomenale und eine physiologische Komponente.31

Das Problem für die Bêtes-machine,-These ist nun offensichtlich:
Wenn es eine konstitutionelle Komponente von Emotionen ist, in der
Seele empfunden zu werden, wie können unbeseelte Tiere dann
Emotionen wie Furcht, Hoffnung oder Freude haben?32 Offenbar überhaupt
nicht.
Aber vielleicht ist der Schluss zu voreilig. Descartes spricht ja im oben
zitierten Brief an Newcastle nur von den «mouvemens» dieser Emotionen.

Es handelt sich um die Bewegung der Nerven, der Lebensgeister,
der Zirbeldrüse usw., um rein physiologische Vorgänge also. In den

Passions schreibt Descartes:

«Et on peut remarquer la mesme chose dans les bestes; car encore qu'elles
n'ayent point de raison, ni peut estre aussi aucune pensée, tous les mouvemens
des esprits & de la glande, qui excitent en nous les passions, ne laissent pas
d'estre en elles, & d'y servir à entretenir & fortifier, non pas comme en nous les

passions, mais les mouvemens des nerfs & des muscles, qui ont coustume de
les accompagner.»33

Die Bewegungen des physiologischen Apparates in den Tieren sind
dieselben wie bei Menschen, nur dass sie in der Seele keine Emotionen

erregen, sondern durch das Zentralorgan der Zirbeldrüse direkt in
bestimmte Nerven- und Muskelbewegungen umgesetzt werden.

An dieser Stelle fällt zunächst auf, dass Descartes nun scheinbar

zweifelt, ob den Tieren nicht doch Gedanken zuzuschreiben sind.34

Gleichzeitig aber reduziert er die Definition der Emotionen bei Tieren
auf deren körperlichen Anteil. Mit welcher Berechtigung nun spricht

31 Vgl. S. James, Passion and Action. The Emotions in Seventeenth-Century
Thought, Kap. 5, Oxford 1997; D. PERLER, «Der kognitive Gehalt von
Emotionen. Erklärungsansätze des klassischen Rationalismus», in: Studio Philo-
sophica 59 (2000).

32 Vgl. die Definitionen dieser drei Emotionen in Passions, AT XI, S. 396-397
und 456.

33 Ebd., S. 369-370.
34 Die selbe Vorsicht zeigt sich im Brief an More vom 5. 2. 1649, AT V, S. 276-

277: «Quamvis autem pro demonstrato habeam, probari non posse aliquam
esse in brutis cogitationem, non ideô puto posse demonstrari nullam esse, quia
mens humana illorum corda non peruadit.» Doch Descartes leistet hier
hinsichtlich der Bêtes-machine-These auf metaphysische und nicht auf die
moralische Gewissheit Verzicht.



142 Markus Wild

Descartes den Tieren Emotionen zu? Offenbar kann die Antwort nur
sein, dass Tieren lediglich in einem uneigentlichen Sinn Emotionen
zugeschrieben werden können. Wir sprechen, als ob sie emotional erregt
wären. Wir müssten korrekterweise dauernd zwischen Aussagen wie
«Er hofftMensch auf x» und «Es hofftTicr auf x» unterscheiden, wobei wir
im ersten Fall über leib-seelische Zustände im zweiten Fall aber bloß
über körperliche Zustände sprechen. Diese Konsequenz ist aber nicht
nur in hohem Maße kontraintuitiv, sie widerspricht auch dem Wortgebrauch

von Descartes selbst. Schließlich wird der Sinn der Corps-
machine-These unklar, da Descartes die Emotionen nicht ohne Rückgriff

auf eine Seele erklären kann: Es gibt hier keine Emotionen (oder
anderen Empfindungen) ohne Seele, ebenso hat eine körperlose Seele

keine Emotionen (oder sonstigen Empfindungen).
Neben der theoretischen Funktion, eine wichtige Rolle in der

Interaktion zwischen Seele und Körper zu spielen, kommt bei Descartes den

Emotionen die praktische Funktion zu, dass durch sie der Seele mitgeteilt

wird, welche Objekte nützlich und welche schädlich sind, um sie

zu den erforderlichen Reaktionen oder Handlungen zu veranlassen.35

Diese praktische, teleologische Funktion muss bei Tieren folglich rein

körperlich ablaufen. Die auf den «Loix de la Nature» aufbauenden

physiologischen Erklärungen mögen dabei vielleicht ausreichen, um zu
erklären, durch welche physiologischen Prozesse beispielsweise ein
Lamm dazu gebracht wird, den Wolf zu fliehen oder nach Wasser zu
suchen. Weshalb und wozu jedoch Tiere im Allgemeinen meiden, was
ihnen schadet, und suchen, was ihnen nützt, kann Descartes im Rahmen
der Bêtes-machine-These nicht erklären, ohne auf Gott, als dem weisen
Mechaniker zurückzugreifen, der die Tiere nun einmal so geschaffen
hat.36

Ich habe die Schwierigkeiten, die sich der Bêtes-machine-These
stellen, am Beispiel der Emotionen veranschaulicht. Dieselben
Schwierigkeiten finden sich auch bezüglich anderer Empfindungen. Diese

Empfindungen haben, wie die Emotionen, eine konstitutive phänomenale

Komponente, die nur Seeleninhabern zugestanden werden kann,
nicht aber <bloßen> Köpern. Einige Kommentatoren behaupten, dass

Descartes den Tieren vollgültige Empfindungen zuspricht und dazu

35 Passions, AT XI, S. 372.
36 Vgl. den Brief vom 27. 5. 1630, AT I, S. 153-154.



Tiere als <bloße> Körper? 143

auch die philosophischen Ressourcen hat,37 andere hingegen behaupten,
dass Descartes den Tieren Empfindungen ganz abspricht.38 Meine
Strategie ist diese: Descartes möchte Empfindungen physiologisch
erklären (Corps-machine-These), den Tieren daher körperliche Empfindungen

zuschreiben (Bêtes-machine-These), kann es aber aufgrund des

Dualismus und der Kluft, die er zwischen Mensch und Tier aufreißt,
nicht. Die Schwierigkeiten, die sich Descartes stellen, sind genereller
Natur. Eine Theorie, welche die Kluft zwischen Menschen und Tieren
weit aufreißt und die Mensch-Tier-Unterscheidung stark ansetzt, wird
Schwierigkeiten haben, die Verhaltensweisen, Reaktionen und Aktionen

der Tiere erklären zu können. Tieren kommt damit in der Philosophie

eine wichtige kritische Funktion zu. Sie sind - wie David Hume es

ausdrückt - «a kind of touchstone, by which we may try every system
of [...] philosophy»39.

McDowells minimaler Empirismus und die Bêtes-machine1These

Descartes' Dualismus und seine Bêtes-machine-These gehören zu den

Buh-Objekten der zeitgenössischen Philosophie. Allerdings wird, v. a.

in der angelsächsischen Philosophie, beides heute vertreten. Der
Dualismus freilich nicht in substanzphilosophischer Form, sondern als

Entgegensetzung von Geist und Welt oder einem Reich der Gründe und
einem Reich der Natur,40 die Bêtes-machine1These als ein neurobiologisch

informierter Behaviorismus.41 Beides zeigt sich bei John McDowell.

37 Zum Beispiel J. COTTINGHAM, a. a. O.
38 Zum Beispiel P. Harrison, «Descartes on Animals», in: Philosophical

Quarterly 42 (1992).
39 D. Hume, A Treatise ofHuman Understanding, Oxford 1978, S. 179.
40 Vgl. G. McCulloch, The Life of the Mind, London 2002, S. 1-20.
41 Freilich, die Physiologie von Descartes ist primitiv. Aber man kann sie mit

einem moderneren physiologischen Apparat aufrüsten. Auch sollte man nicht
zögern, klassisches behavioristisches und ethologisches Vokabular zu Hilfe zu
nehmen, denn damit hätte Descartes keine Probleme. Beispielsweise können
Tierrufe - im Gegensatz zu menschlichem Sprechen - als unwillkürlich und
indexikalisch betrachtet werden. Das heißt: (i) Die Rufe entsprechen einem
unwillkürlichen, unflexiblen und angeborenen Reflex, (ii) Die Rufe geben nur
Auskunft über den affektiven Zustand des Rufers und beziehen sich nicht auf
äußere Objekte oder Sachverhalte. Die neurophysiologische Basis dafür ist,



144 Markus Wild

McDowell nennt die in Mind and World dargelegte Position «minimalen

Empirismus»: «[T]he idea that experience must constitute a

tribunal, mediating the way our thinking is answerable to how things are,

as it must be if we are to make sense of it as thinking at all.»42 Er weist
auf das Problem seiner Position hin, «that [it] can seem to commit me
to the Cartesian idea that brutes are automata»43. Um deutlicher zu
machen, was damit gemeint ist, will ich zunächst Grundzüge dieser Position

kurz skizzieren.44 Sie soll die Intuition ausbuchstabieren, dass der
Kontakt zwischen Geist und Welt durch die Erfahrung zu Stande

kommt, sodass die in der zeitgenössischen Philosophie diskreditierte
Erfahrung als rationales Tribunal unseres Denkens betrachtet werden
kann. Damit möchte McDowell zwei für ihn unattraktive Alternativen
vermeiden. Erstens die Alternative eines Idealismus des Begrifflichen.
Zweitens die Alternative eines Empirismus, der Erfahrungen tout court
zur Rechtfertigungsinstanz unseres Denkens erklärt. An der ersten
Alternative ist unattraktiv, dass sie den Kontakt zur Erfahrung als

Rechtfertigungsinstanz verliert. Sie wird zu einem reibungslosen
Kohärentismus. An der zweiten Alternative ist unattraktiv, dass sie ein bloßes

Gegebenes, das nicht propositional artikuliert ist, als

Rechtfertigungsinstanz reklamiert und dabei Kausalität und Rechtfertigung
durcheinander bringt. Nach McDowells Ansicht sind Erfahrungen zwar
passiv, aber sie sind begrifflich strukturiert. Begriffliche Fähigkeiten
werden dabei nicht auf ein nicht-begrifflich Gegebenes angewendet,
sondern sind in der sinnlichen Rezeptivität bereits am Werk. Sowohl
innere Erfahrung als auch äußere Erfahrung fallen unter diese These.

Sinnliche Erfahrung - weil begrifflich strukturiert - gehört zum Reich
der Gründe. Denn Erfahrungen präsentieren uns Sachverhalte der Welt
als so-und-so und nur deshalb können sie das rationale Tribunal unseres
Denkens bilden, ja, nur deshalb hat unser Denken überhaupt so etwas
wie einen Inhalt. Wären beispielsweise sinnliche Erfahrungen nicht
begrifflich strukturiert, so könnten sie lediglich Ursachen unseres Den-

dass Tierrufe durch Reizungen im subkortialen Bereich des Gehirns ausgelöst
werden, v. a. in jenem Bereich, der mit affektiven Reaktionen zu tun hat.

42 J. McDowell, Mind and World, Harvard 1996, S. XII (Dt.: Geist und Welt,
Frankfurt am Main 2001, S. 12).

43 Ebd., S. 114 (S. 141).
44 Die nachfolgende knappe, auf meine Fragestellung hin zugeschnittene Skizze

wird den komplexen (und teilweise rätselhaften) Intentionen McDowells freilich

nicht gerecht.



Tiere als <bloße> Körper? 145

kens sein, nicht aber Gründe unseres Denkens. Ein Empirismus, der

Erfahrungen schlechthin zur Rechtfertigungsinstanz unseres Denkens
erklärt, ist fur McDowell unattraktiv, da er ein bloßes Gegebenes als

Rechtfertigungsinstanz reklamiert und dabei Kausalität und Rechtfertigung

durcheinander bringt.
Tiere nun haben keine begrifflich Spontaneität und folglich haben

sie weder äußere noch innere Erfahrungen.45 In seiner ihm fremd und
unstrukturiert gegenüberstehenden Umwelt begegnet dem Tier nicht
mehr als «a succession of problems and opportunities»46. Die Reaktion
des Tiers gehorcht ausschließlich «a succession of biological needs»47.

McDowell verlegt die Tiere hier in das kausale Reich der Natur. Da
Tiere weder innere noch äußere Erfahrung haben, taucht bei McDowell
der Argwohn auf, er sei auf die Bêtes-machine1These festgelegt. Um
dem Anschein des Cartesianismus zu entkommen, entwickelt McDowell

den Begriff der «proto-subjectivity», der es ihm erlauben soll, sich

abzugrenzen.48 Im Gegensatz zur ausgereiften Subjektivität des
Menschen, verfügen die protosubjektiven Tiere zwar nicht über innere und
äußere Erfahrungen. Die Protosubjektivität erlaube es ihnen aber,
Probleme und Gelegenheiten irgendwie wahrzunehmen oder Furcht und
Schmerz irgendwie zu haben. Aber nichts anderes würde ja Descartes

sagen wollen. Nur reichen Descartes' explanatorische Ressourcen, wie
wir gesehen haben, nicht aus - ebenso wenig diejenigen McDowells.
Offenbar versteht McDowell die Bêtes-machine-These falsch, denn
Descartes möchte Tieren nicht mehr und nicht weniger zuschreiben als

McDowell.
Was wäre denn, wenn wir Tieren mehr als eine dem Reich der Natur

zugehörige Protosubjektivität zuschreiben würden? McDowell
kommentiert das wie folgt:

«But this is just another form of the Myth of the Given. The idea is that mere
animals already enjoy perceptual experience in which the world strikes them as

being a certain way, and the only difference our understanding makes for us is

45 Ebd., S. 49 f. (S. 74 f.),
46 Ebd., S. 116 (S. 143).
47 Ebd., S. 117 (S. 144).
48 Ebd.



146 Markus Wild

that we can impose conceptual form on the already world-representing but less

than conceptual content that, like them, we receive in experience.»49

Wenn wir den Tieren also mehr zugestehen, dann verfallen wir dem

Mythos des Gegebenen und bringen die Reiche der Natur und der

Gründe durcheinander: «The idea of the Given is the idea that the space
of reasons, the space of justification and warrants, extends more widely
than the conceptual sphere.»50

Ein wichtiges Anliegen von Mind and World besteht jedoch
bemerkenswerter Weise darin, dass der Gegensatz zwischen dem Reich der
Gründe und dem Reich der Natur überbrückt werden soll. Hier kommt
der Begriff der «zweiten Natur» ins Spiel. Der Mensch ist ja auch ein
natürliches Wesen. Er ist jedoch ein natürliches Wesen, dessen Akkul-
turation ihm eine zweite Natur verschafft, die Bestandteil des Reichs
der Gründe ist. Durch diese zweite Natur leben Menschen in einer
durch Erfahrung erschlossenen Welt. Tiere hingegen reagieren lediglich
auf eine Umwelt.51 Da also McDowell den Dualismus der beiden Reiche

akzeptiert und voraussetzt, dass eine Vermittlung lediglich für
Menschen gefunden werden muss, fallen Tiere restlos dem Reich der
Natur anheim. Warum nun können wir nicht auch Tieren eine Art
zweiter Natur zuschreiben? Weil der Sprache der Ehrenplatz zukommt,
dem kleinen Menschen durch «Bildung» eine zweite Natur zu verleihen.52

Wesen, die nicht sprechen, überschreiten nicht das Reich der
Natur. McDowells Position ist hier strukturanalog mit deijenigen von
Descartes.53 Wie bei Descartes der Sprachtest über das Haben einer
Seele entscheidet, so bei McDowell die Zugehörigkeit zu einer
Sprachgemeinschaft über die Zugehörigkeit zum Reich der Gründe. Wie
Descartes es vermeiden möchte, die (empiristische) aristotelische Seelenlehre

zu perpetuieren, so möchte McDowell verhindern, dem (empiri-

49 Ebd., S. 122 (S. 150). McDowell meint, dass wir in diesem Fall den Tieren
eine Subjektivität zuschreiben würden, «whose shape is beyond the reach of
our concepts» (ebd. [S. 149]).

50 Ebd., S. 7 (S. 31).
51 Diese Unterscheidung Ubernimmt McDowell (ebd., S. 116 [S. 143]) von H.-

G. Gadamer Wahrheit und Methode, Tübingen 1960, S. 442ff.
52 J. McDowell, a.a.O., S. 84-86 und 124-126 (S. 109-111 und 152-153).
53 Eine solche Analogie findet sich, allerdings explizit formuliert, bei einem

anderen prominenten Anti-Cartesianer, der ein Cartesianer hinsichtlich des
Bewusstseins bei Tieren ist: D. Dennett, «Animal Consciousness. What
Matters and Why?», in: ders., Brainchildren. Essays on Designing Minds,
MIT 1998, S. 338.



Tiere als <bloße> Körper? 147

stischen) Mythos des Gegebenen zu verfallen. Wie bei Descartes der
schroffe Gegensatz zwischen Körper und Seele und der Ausschluss der
Tiere aus der Klasse der beseelten Lebewesen die Bêtes-machine-These

zu Grunde liegt, ebenso liegt bei McDowell der Gegensatz zwischen
dem Reich der Gründe und dem Reich der Natur seiner Form dieser
These zu Grunde. Der dualistische Ansatz bleibt auch im Versuch seiner

Überbrückung ein dualistischer Ansatz und fuhrt im Falle der Tiere

zu einer - trotz McDowells Absichtserklärungen - Reformulierung der
Bêtes-machine-These.54

54 Vgl. zu diesem Resultat, unabhängig von der Frage nach den Tieren, P.
Bartha und S. F. Savitt, «Second-Guessing Second Nature», in: Analysis
58 (1998); mit Bezug auf die Tiere: J. Haldane, «Rational and Other
Animais», in: A. O'Hear (ed.), Verstehen and Humane Undersanding,
Cambridge 1996, S. 17-28; ferner: H. Putnam, The Threefold Cord: Mind, Body
and World, Columbia 1999, S. 192.




	Tiere als "blosse" Körper? : Über ein Problem bei Descartes und McDowell

