Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 62 (2003)

Artikel: Tiere als "blosse" Korper? : Uber ein Problem bei Descartes und
McDowell

Autor: wild, Markus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-882965

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-882965
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MARKUS WILD

Tiere als <bloBe> Korper?
Uber ein Problem bei Descartes und McDowell

As a first step, it is argued that Descartes’ bétes-machine doctrine is part of the
corps-machine doctrine, which is the Cartesian project of explaining animal sen-
tience exclusively in terms of physiology. The second part introduces the Cartesian
argument from natural philosophy in favour of dualism and thereby shows the dis-
tinctions between body and soul and between man and animal to be identical. The
third part, exemplified by Descartes’ account of the passions, argues that, given
dualism and some sort of an interaction thesis for sentience, animal sentience can-
not be explained in terms of physiology alone. The problems Descartes faces are of
a general nature and arise if the distinction between man and animal is over-
stressed and is paired with a mind-world dualism. This is illustrated with reference
to John McDowell, a contemporary «Cartesian» as regards animals.

Bétes-machine und corps-machine

Der Pythagoreer Archytas aus Tarent soll eine fliegende Taube gebaut
haben, einen Tierautomaten.! Kann ein solcher Automat das Aquivalent
einer natiirlichen Taube sein? Galileo Galilei verneinte diese Frage im
Dialog iiber die beiden Weltsysteme. Unendlich groBer — so der Dialog-
partner Sagredo — sei die Weisheit Gottes gegeniiber derjenigen des
Kaisers, unendlich groBer die Weisheit der Natur gegeniiber derjenigen
des Rebbauern. Selbst Michelangelos Statuen — fihrt Salviati weiter —
bleiben unendlich hinter den Bewegungen eines richtigen Menschen
zuriick — und fiigt hinzu:

«Konnten wir nicht mit Recht sagen, die Anfertigung einer Statue stehe unend-
lich weit zuriick hinter der Gestaltung eines lebendigen Menschen, ja des

1 Vgl GELL. X 12, 8, in: H. DIELS, Die Fragmente der Vorsokratiker, Bd. 1,
Berlin 1951, S. 424-425.



134 Markus Wild

verachtetsten Wurms? [...] Und welch ein Unterschied mag wohl zwischen der
Taube des Archytas und einer natiirlichen gewesen sein?»2

Auf diese rhetorische Frage wiirde Descartes antworten, dass es
keinen wesentlichen Unterschied gebe. Beides sind <bloe> Korper, ge-
nauer: Automaten.> Denn ein Korper «n’est autre chose qu’une statué
ou machine de terre»*. Der einzige Unterschied zwischen einer natiirli-
chen und einer kiinstlichen Taube besteht darin, dass erstere von einem
unendlich weiseren Mechaniker hergestellt wurde, als es beispielsweise
Archytas war, ndmlich von Gott.5 Dasselbe gilt nicht nur fiir tierische,
sondern auch fiir menschliche Korper. Tierische und menschliche Kor-
per unterscheiden sich lediglich in ihrer Anatomie und der Disposition
ihrer Organe. Die Bétes-machine-These ist also zunichst eine Corps-
machine-These. Physiologisch funktionieren beide Korper nach den
metaphysischen Eigenschaften von Korpern iiberhaupt und den mecha-
nischen «Loix de la Nature». In einem Brief von 1639 schreibt Descar-
tes:

«La multitude & I’ordre des nerfs, des veines, des os & des autres parties d’un
Animal, ne monstre point que la Nature n’est pas suffisante pour les former,
pourvue qu’on supose que cette Nature agit en tout suivant les loix exactes des
Mechaniques, & que c’est Dieu qui luy 2 imposé ces loix.»®

Der springende Punkt ist, dass Descartes auch die grundlegenden
Funktionen von lebendigen Korpern wie Emihrung, Fortpflanzung,

2 G. GALILEI, Siderius Nuntius. Nachrichten von neuen Sternen, Frankfurt am
Main 1965, S. 156.

3 Descartes bezeichnet Korper als «Maschinen» oder als «Automaten». J.

COTTINGHAM, «Descartes’ Treatment of Animals», in: ders. (Hg.), Descar-

tes, Oxford 1998, S. 227, weist darauf hin, dass der Ausdruck «Automat» ver-

stindlich macht, worum es Descartes geht, nimlich um «a machine that is re-

latively self-operating» oder einfach ein «self-moving thing». Man sollte frei-

lich den provokativen Gehalt von Descartes’ Ausdrucksweise nicht

unterschlagen oder gar durch eine historische Semantik positivieren, wie G.

BAKER/K. MORRIS, Descartes’ Dualism, London 1996, S. 94. Die Reaktio-

nen zahlreicher Zeitgenossen Descartes’ zeigen, dass die These nicht positiv

aufgenommen wurde.

L’homme, AT XI, S. 120.

Zum Unterschied zwischen dem menschlichen und dem gottlichen Mechani-

ker vgl. den Brief an Pollot vom Mirz 1638, AT II, S. 39-41.

6 Brief an Mersenne vom 20. 2. 1639, AT II, S. 525. Zur Metaphysik der Kérper
vgl. Principia, AT VIII, S. 42-62; zu den «Loix de la Nature» vgl. Le monde,
AT XI, S. 37-45 und Principia, AT VIII, S. 62-66; zu Gott als dem Legislator
der Natur vgl. den Brief an Mersenne vom 15. 4. 1630, AT I, S. 154.

W A



Tiere als bloBe> Korper? 135

Bewegung, Empfindung usw. ausschlieBlich auf diesen Grundlagen zu
erkldren versucht. AusschlieBlich meint hier: ohne Riickgriff auf Trie-
be’ oder auf eine Lebenskraft® und v. a. ohne Riickgriff auf eine vege-
tative oder sensitive Seele, wie bei den Aristotelikern. Das ist der Sinn
der Corps-machine-These.

Fiir Descartes verfiigen ndmlich ausschlieBlich Menschen iiber eine
(rationale) Seele, Tiere hingegen nicht. Unter «Seele» versteht Descar-
tes bekanntlich eine denkende Substanz, «das ist: Geist oder Seele oder
Intellekt oder Vernunft»®. Die Extension des Ausdrucks «anima» wird
also durch Descartes auf Menschen eingeschrinkt.!0 Das bedeutet, dass
wir uns schlechthin durch eine Seele von den Tieren unterscheiden, die
hingegen <bloBe> Korper sind. Das ist der Sinn der Bétes-machine-
These. Somit ist die cartesianische Unterscheidung zwischen Korper
und Seele identisch mit der Mensch-Tier-Unterscheidung. Das ist der
erste Punkt, den ich anschlieBend darlegen mochte.

Descartes verliert das aristotelische Erkldarungsprinzip fiir die
grundlegenden Funktionen von Lebewesen, denn, vereinfacht gesagt,
das Haben oder Nicht-Haben einer Seele unterscheidet im Aristotelis-
mus Lebewesen von Nicht-Lebewesen.!! Damit stellen sich fiir Des-

7 Vgl. den Brief an Mersenne vom 20. 10. 1640, AT III, S. 213: «[M]ais
i’explique tout ce que nous appllons en eux appetits naturels ou inclinations,
par les seules regles des Mechaniques.»

8 Vgl. Descartes’ Auseinandersetzung mit W. Harvey im Discours. T. FUCHS:
Die Mechanisierung des Herzens. Harvey und Descartes — Der vitale und der
mechanistische Aspekt des Kreislaufs, Frankfurt am Main, 1992 vertritt die
These, dass Harveys Darstellung des Blutkreislaufs in De motu cordis eine
vitalistische Substruktur zu Grunde liege, die sich aber erst in anderen
Schriften Harveys deutlich zeige. Die mechanistische Rezeption durch Des-
cartes habe diese Substruktur verdeckt.

9 Meditationes, AT VII, S. 27: «sum igitur praecise tantim res cogitans, id est,
mens, sive animus, sive intellectus, sive ratio.» Was diese Gleichsetzung von
Geist und Seele bedeutet, wird deutlich im Kontrast zu einer Stelle bei
THOMAS VON AQUIN, Summa theologiae, 3a 5.4c: «Et ideo, si Christus
animam sine mente habuisset, no habuisset veram carnem humanam, sed car-
nem bestialem: quia per solam mentem anima nostra differet ab anima bestia-
li.» Die Reduktion, welche Descartes gegeniiber der aristotelischen Philoso-
phie vornimmt, ist diese: Der Geist ist die Seele und nichts auBerdem.

10 Vgl. Meditationes, AT VII, S. 355-356.

11 Vgl. J. WHITING, «Living Bodies», in: M. C. NUSSBAUM/A. O. RORTY
(Hgs.): Essays on Aristotles De Anima, Oxford 1992, S. 75-92; D. DEs
CHENES, Life’s Form. Late Aristotelian Conceptions of the Soul, Cornell
2000, S. 55-66. Zu Descartes’ knappen Bemerkungen zur Unterscheidung



136 Markus Wild

cartes zwei Probleme. Das erste besteht in der Unterscheidung zwi-
schen Lebewesen und Nicht-Lebewesen und betrifft vor allem die Er-
kldarung von Lebensfunktionen wie Fortpflanzung oder Wachstum.!2
Das zweite besteht in der Unterscheidung zwischen Lebewesen mit und
Lebewesen ohne Geist. Wir schreiben bisweilen Tieren Absichten,
Empfindungen und Emotionen zu. Ist das bei Tierautomaten berech-
tigt? Das ist der zweite Punkt, den ich — am Beispiel der Emotionen —
darlegen mochte.

Drittens werde ich auf eine Frage eingehen, die sich J. McDowell in
Mind and World selbst stellt, nimlich ob seine Position ihn nicht auf
die cartesianische These festlege, dass Tiere Automaten sind. Neben
menschlichen, physikalischen oder geometrischen Koérpern existiert
eine Art von Korpern, die der Philosophie besondere Probleme aufzu-
werfen scheint: Tiere. In einer umgangssprachlichen Differenz des
Deutschen ausgedriickt: Steine oder Polyeder sind Korper, Personen
hingegen haben einen Korper. Wie steht es mit Tieren? Sind sie Korper
oder haben sie einen Korper? Die nach wie vor pointierteste Antwort
auf diese Frage stammt von Descartes. Sie hat gerade in der zeitgends-
sischen Diskussion ihre Relevanz nicht verloren.!? Denn — so scheint
mir — die Bétes-machine-These wird auch heute vertreten.!* Die struktu-

zwischen Lebewesen und Nicht-Lebewesen vgl. Passions, § 6, AT XI, S. 330-
331; F. ABLONDI, «Automata, Living and Non-Living. Descartes‘ Mechani-
cal Biology and His Criteria for Life», in: Biology and Philosophy 13 (1998).

12 Ausdriicklich verweist Descartes im Discours, AT VI, S. 45, auf das ungeloste
Problem der Generation von Lebewesen. Er meint jedoch, dass es innerhalb
des Maschinen-Modells prinzipiell 16sbar ist; vgl. dazu auch den Brief an
Mersenne vom 20. 2. 1639, AT II, S. 525-526. Nur hat Descartes das Problem
in seinem Werk nie zu l6sen vermocht. Fiir die wissenschaftshistorische Per-
spektive auf die Probleme der Generation vgl. F. DUCHESNEAU, Les mo-
déles du vivant de Descartes a Leibniz, Paris 1998, S. 45-85; D. DES
CHENES, Spirits and Clocks. Machine and Organism in Descartes, Cornell
2001, S. 32-52.

13 Dass Descartes’ Bétes-machine-These nicht so verfehlt ist, darauf hin weisen
M. D. WILSON, «Animal Ideas», in: dies., Ideas and Mechanism. Essays on
Early Modern Philosophy, Princeton 1999, S. 495-512; B. BAERTSCHI, «Le
«machinisme> des bétes. Tout compte fait, Descartes n’avait pas entierement
tort», Studia Philosophica 66 (1996).

14 Vgl. zum Beispiel J. LEIBER, «Cartesian Linguistics?», in: Philosophia 18
(1988); P. CARRUTHERS, «Brute Experience», in: Journal of Philosophy 86
(1989); P. HARRISON, «Do Animals Feel Pain?», in: Philosophy 66 (1991);
E. PLUHAR: «The Neo-Cartesian Revival», in: Between Species 9 (1993); D.
DAVIDSON, «Rational Animals», in: ders., Subjective, Intersubjective, Objec-



Tiere als dbloBe> Korper? 137

rellen Schwierigkeiten, die sich bei Descartes zeigen werden, sind ge-
nereller Natur und finden sich deswegen auch bei einem von Descartes
so entfernten Philosophen wie McDowell.

Korper-Seele-Dualismus und Mensch-Tier-Unterscheidung

Der Titel der Meditationes nennt als ein Beweisziel die Unterscheidung
der menschlichen Seele vom Korper. In den Meditationes wird das
metaphysische Argument fiir den Dualismus dargelegt. Es gibt freilich
auch ein naturphilosophisches Argument und zwar im fiinften Teil des
Discours.> Dort stellt Descartes zwei Unterscheidungskriterien auf, die
es erlauben sollen, zwischen einem <bloBen> menschlichen Kérper und
einem Menschen — einem «vray homme»!6 — zu unterscheiden. Mit ei-
nem <bloBen> menschlichen Korper ist hier nicht eine Leiche gemeint,
sondern ein von Gott erschaffener Automat, der wie ein Mensch aus-
sieht, sich wie ein Mensch bewegt, reagiert und sogar spricht (in der
zeitgenossischen Philosophie des Geistes wiirde es sich um einen
«Zombie» handeln). Die beiden Unterscheidungskriterien nun kann
man den «Sprachtest» und den «Handlungstest» nennen.!”

Der Sprachtest beurteilt, ob die <bloBen> Korper Worte und Sitze a
propos gebrauchen, um ihre Gedanken mitzuteilen.!® Descartes urteilt

tive, Oxford 2001, S. 95-106; R. BRANDOM, Articulating Reasons. An Intro-
duction to Inferentialism, Harvard 2000, S. 1-3, 16-19, 35, 45-49 und 157-
163.

15 Zur Unterscheidung zwischen einem metaphysischen und einem naturphilo-
sophischen Argument fiir den Dualismus vgl. A. BECKERMANN: Analytische
Einfiihrung in die Philosophie des Geistes, Berlin/New York 1999, S. 29-37.

16 Discours, AT VI, S. 59.

17 Im Folgenden diskutiere ich diese <Tests> nicht eigens, denn mir geht es nicht
um die Evaluation des naturphilosophischen Arguments. Einige Autorinnen
sind der Ansicht, dass aus diesen Tests nicht folgt, was Descartes aus ihnen
folgert, z.B. D. RADNER/M. RADNER, Animal Consciousness, Buffalo
1989; andere halten die Tests fiir giiltig und versuchen sie im Bereich der KI
anzuwenden, z. B. G.J. ERION, «The Cartesian Test for Automatism», in:
Minds and Machines 11 (2001); wiederum andere bezweifeln, dass es sich um
so etwas wie Tests handelt, z. B. K. MORRIS «Bétes-machines», in: S.
GAUKROGER [et al.] (Hg.), Descartes’ Natural Philosophy, London/New
York 2000, S. 401-419.

18 Der Sprachtest ist vor dem Hintergrund einer weitverbreiteten Diskussion im
16. und 17. Jh. iiber die Sprache als Unterscheidungsmerkmal zwischen



138 Markus Wild

iiber die Automatenmenschen: «[J]amais elles ne pourroient user de
paroles, ny d’autres signes en les composant, comme nous faisons pour
declarer aux autres nos pensées.»!?

Der Verhaltenstest beurteilt, ob die dbloBen> Korper a propos auf
unterschiedliche Situationen zu reagieren verstehen. Hier meint Des-
cartes: «[BJien qu’elles fissent plusieurs choses aussy bien, ou peutestre
mieux au’aucun de nous, elles manqueroint infalliblement en quelques
autres, par lesquelles on découvriroit qu’elles n’agiroient pas par con-
noissance, mais seulement par la disposition de leurs organes.»20

Das aus diesen Tests ableitbare naturphilosophische Argument lau-
tet nun: (i) Richtige Menschen kénnen sprechen (und nicht nur Geridu-
sche produzieren) und angemessen handeln (und nicht nur program-
mierte Reaktionen ausfiihren). (ii) Die Maschinenmenschen hingegen
verfiigen iiber keine dieser beiden Fihigkeiten. Ihre Produktion von
Geriuschen und ihre Reaktionen sind ausschlieBlich physiologisch aus
der Disposition und Funktion ihrer Organe erklérbar. (iii) Fiir Descartes
folgt daraus, dass die Seele fiir die beiden relevanten Fihigkeiten zu-
stindig sein muss und dass die Seele nicht materiell sein kann, denn
sonst wiirden die Maschinenmenschen die beiden Tests bestehen.?!

Im Discours wendet Descartes die beiden Tests auch ausdriicklich
auf die Tiere an:

«Or, par ces deux mesmes moyens, on peut aussy connoistre la difference, qui
est entre les hommes & les bestes. [...] Et cecy ne tesmoigne pas seulement que
les bestes ont moins de raison que les hommes, mais qu’elles n’en point du
tout.»?2

Mensch und Tier zu sehen; vgl. R. W. SERJEANTSON, «The Passions and
Animal Language, 1540-1700», in: Jounal of the History of ldeas 62 (2001).

19 Discours, AT VI, S. 56.

20 Ebd., S. 57.

21 A. BECKERMANN, a.a.0, S.36 weist auf die bei Descartes verborgene Pri-
misse der Leugnung emergenter Eigenschaften hin, d. h. dass Descartes unter-
stellt, dass Eigenschaften und Fihigkeiten eines physikalischen Systems, wel-
che nicht durch die Naturgesetze erklirbar sind, auf eine nicht-physikalische
Entitit zuriickgefiihrt werden miissen. Mir scheint, dass Descartes diese Pri-
misse durch das oben genannte Argument zu stiitzen versucht, nimlich: Wenn
die beiden relevanten Fihigkeiten auf physikalischer Grundlage beruhen wiir-
den, so wiirden sie auch bei Maschinenmenschen auftauchen (oder bei Tie-
ren).

22 Discours, AT VI, S. 57 und 58.



Tiere als <bloBe> Korper? 139

Wichtig ist hier, dass die Tests nicht nur das Tier vom Menschen
unterscheiden, sondern auch den Menschen von sich selbst. Denn die
Tests zeigen, wie sich ein «vray homme» von seinem <blof3en> Korper
unterscheidet und wie sich ein «vray homme» vom Tier unterscheidet.

Mir scheint, dass diese drei Momente (das naturphilosophische Ar-
gument, die beiden Tests und die Gleichsetzung des menschlichen und
des tierischen Korpers in der Corps-machine-These) zeigen, dass bei
Descartes die Leib-Seele-Unterscheidung identisch ist mit der Tier-
Mensch-Unterscheidung.?* Eine Parallele zwischen dem Discours und
dem Titel der Meditationes weist dariiber hinaus auf die Wichtigkeit
der Mensch-Tier-Unterscheidung hin. Der Gesamttitel lautet ja: Medi-
tationes de Prima Philosophia, in quibus Dei existentia, et animae hu-
manae a corpore distinctio demonstratur.?* Die betreffende Stelle im
Discours lautet:

«[Clar, aprés I'erreur de ceux qui nient Dieu [...] il n’y en a point qui éloigne

plutost les esprits foibles du droit chemin de la vertu, que d’imaginer que 1’ame
des bestes soit de mesme nature que la nostre.»2

Neben dem Atheismus ist die Tierbeseelung das grofite intellektu-
elle Malheur.26 Dagegen stehen die Gottesbeweise und die reale Unter-
scheidung zwischen Seele und Geist.

Bétes-machine und die Leidenschaften der Seele

Bisweilen wird behauptet, Descartes vertrete die Position, dass Tiere
keine Empfindungen hitten. Diese Behauptung ist m. E. falsch. Denn
die Corps-machine-These legt Descartes auf die Position fest, dass die

23 Ich betone hier, dass die Unterscheidungen identisch sind. Es geht nicht um
die Behauptung, dass die Elemente der Unterscheidung je identisch wiren.

24 Es handelt sich um den Titel der zweiten Ausgabe von 1642.

25 Ebd,, S. 59-60.

26 Im Discours zeigt Descartes die ethisch-theologische Komponente auf, die
von seinen Zeitgenossen als groBer Vorteil der Bétes-machine-These gegen-
iiber der aristotelischen Tierbeseelung bewertet wurde: Tiere haben ganz klar
keine unsterbliche Seele. Zur Bewertung vgl. P. BAYLE, «Rorarius», in: ders.,
Dictionnaire historique et critique, Genéve 1969, S. 588-622; P. HARRISON,
«Animal Souls, Metempsychosis, and Theodicy in Seventeenth-Century Eng-
lish Thought», in: Journal of the History of Philosophy 31 (1993); G.
STEINER, «Descartes on the Moral Status of Animals», in: Archiv fiir Ge-
schichte der Philosophie 80 (1998).



140 Markus Wild

grundlegenden Funktionen von lebendigen Korpern ausschlieBlich auf
physiologischer Basis erklirt werden konnen. Was fiir lebendige Kor-
per gilt, das gilt auch fiir Tiere. Descartes schreibt Tieren denn auch
Empfindungen wie Sinneswahrnehmungen, Hunger, Durst, Furcht,
Hoffnung usw. zu. So sagt Descartes beispielsweise im wichtigen Brief
an Newcastle:

«[T]outes les choses qu’on fait faire aux chiens, aux chevaux & aux singes, ne
sont que des mouvemens de leur crainte, de leur esperance, ou de leur ioye, en
sorte qu’ils les peuvent faire sans aucune pensée.»?’

Tiere haben also Emotionen, sogar komplexe emotionale Zustinde
wie das Hoffen. Im Folgenden mochte ich zeigen, dass das nach Des-
cartes’ Theorie der Emotionen jedoch nicht sein kann, wenn die Bétes-
machine-These besagt, dass Tiere blofle> Korper sind.

In den Passions legt Descartes seine Theorie der Emotionen dar.
Zunichst unterscheidet Descartes verschiedene Passionen der Seele,
d. h. Zustinde, welche die Seele durch ihre Verbindung mit dem K&rper
erleidet.?® Passionen im engen Sinne — Emotionen — definiert Descartes
als «des perceptions, ou des sentimens, ou des émotions de 1’ame,
qu’on raporte particulierement a elle, & qui sont causées, entretenués
fortifiées par quelque mouvement des esprits»?. Emotionen werden
also korperlich verursacht. Diesen Vorgang versteht Descartes aus-
schlieBlich physiologisch. Beispielsweise werden beim Anblick eines
gefdhrlichen Tieres mechanische Impulse durch die Nerven an das Ge-
him und zum Herzen oder zu den Beinen geleitet. Die materiellen
Ubermittler dieser Impulse nennt Descartes «esprits» (Lebensgeister).
Diese fiihren alle Impulse auch der Zirbeldriise im Gehirn zu. Dort
konnen sie von der Seele erkannt werden. Erst hier entstehen Emotio-
nen.’® Bei Emotionen sind also immer koérperliche und seelische Zu-
stinde (kausal) miteinander verbunden. Einerseits wird eine Emotion in

27 Brief an Newcastle vom 23. 11. 1646, AT IV, S. 574.

28 Dazu gehoren: (i) sinnliche Wahrnehmungen von Objekten der AuBenwelt,
(ii) Erinnerungen und Vorstellungen oder Fantasien, (iii) innerkorperliche
Empfindungen, wie Hunger oder Durst, (iv) korperliche Empfindungen auf-
grund von Umwelteinfliissen, wie Hitze oder Schmerz, und schlieBlich (v)
Emotionen im engeren Sinne, wie Freude, Furcht oder Liebe; vgl. Passions,
AT XI, S. 345-349.

29 Ebd., S. 349.

30 Emotionen kénnen auch indirekt von der Seele verursacht werden, vgl. Prin-
cipia, AT VIII, S. 316-318.



Tiere als <bloBe>» Korper? 141

der Seele empfunden (und das ist wesentlich fiir sie) und andererseits
wird sie korperlich verursacht. Emotionen haben also konstitutionell
eine phinomenale und eine physiologische Komponente.3!

Das Problem fiir die Bétes-machine-These ist nun offensichtlich:

Wenn es eine konstitutionelle Komponente von Emotionen ist, in der
Seele empfunden zu werden, wie konnen unbeseelte Tiere dann Emo-
tionen wie Furcht, Hoffnung oder Freude haben?3? Offenbar iiberhaupt
nicht.
Aber vielleicht ist der Schluss zu voreilig. Descartes spricht ja im oben
zitierten Brief an Newcastle nur von den «mouvemens» dieser Emotio-
nen. Es handelt sich um die Bewegung der Nerven, der Lebensgeister,
der Zirbeldriise usw., um rein physiologische Vorginge also. In den
Passions schreibt Descartes:

«Et on peut remarquer la mesme chose dans les bestes; car encore qu’elles
n’ayent point de raison, ni peut estre aussi aucune pensée, tous les mouvemens
des esprits & de la glande, qui excitent en nous les passions, ne laissent pas
d’estre en elles, & d’y servir a entretenir & fortifier, non pas comme en nous les
passions, mais les mouvemens des nerfs & des muscles, qui ont coustume de
les accompagner.»33

Die Bewegungen des physiologischen Apparates in den Tieren sind
dieselben wie bei Menschen, nur dass sie in der Seele keine Emotionen
erregen, sondern durch das Zentralorgan der Zirbeldriise direkt in be-
stimmte Nerven- und Muskelbewegungen umgesetzt werden.

An dieser Stelle fillt zundchst auf, dass Descartes nun scheinbar
zweifelt, ob den Tieren nicht doch Gedanken zuzuschreiben sind.34
Gleichzeitig aber reduziert er die Definition der Emotionen bei Tieren
auf deren korperlichen Anteil. Mit welcher Berechtigung nun spricht

31 Vgl. S. JAMES, Passion and Action. The Emotions in Seventeenth-Century
Thought, Kap. 5, Oxford 1997; D. PERLER, «Der kognitive Gehalt von Emo-
tionen. Erkldrungsansiitze des klassischen Rationalismus», in: Studia Philo-
sophica 59 (2000).

32 Vgl. die Definitionen dieser drei Emotionen in Passions, AT XI, S. 396-397
und 456.

33 Ebd,, S. 369-370.

34 Die selbe Vorsicht zeigt sich im Brief an More vom 5. 2. 1649, AT V, S. 276-
277: «Quamvis autem pro demonstrato habeam, probari non posse aliquam
esse in brutis cogitationem, non ided puto posse demonstrari nullam esse, quia
mens humana illorum corda non peruadit.» Doch Descartes leistet hier hin-
sichtlich der Bétes-machine-These auf metaphysische und nicht auf die mora-
lische Gewissheit Verzicht.



142 Markus Wild

Descartes den Tieren Emotionen zu? Offenbar kann die Antwort nur
sein, dass Tieren lediglich in einem uneigentlichen Sinn Emotionen zu-
geschrieben werden konnen. Wir sprechen, als ob sie emotional erregt
wiren. Wir miissten korrekterweise dauernd zwischen Aussagen wie
«Er hofft Mench quf x» und «Es hofft ™ auf x» unterscheiden, wobei wir
im ersten Fall iiber leib-seelische Zustinde im zweiten Fall aber bloB
tiber korperliche Zustinde sprechen. Diese Konsequenz ist aber nicht
nur in hohem MaBe kontraintuitiv, sie widerspricht auch dem Wortge-
brauch von Descartes selbst. SchlieBlich wird der Sinn der Corps-
machine-These unklar, da Descartes die Emotionen nicht ohne Riick-
griff auf eine Seele erkldren kann: Es gibt hier keine Emotionen (oder
anderen Empfindungen) ohne Seele, ebenso hat eine korperlose Seele
keine Emotionen (oder sonstigen Empfindungen).

Neben der theoretischen Funktion, eine wichtige Rolle in der Inter-
aktion zwischen Seele und Korper zu spielen, kommt bei Descartes den
Emotionen die praktische Funktion zu, dass durch sie der Seele mitge-
teilt wird, welche Objekte niitzlich und welche schidlich sind, um sie
zu den erforderlichen Reaktionen oder Handlungen zu veranlassen.®
Diese praktische, teleologische Funktion muss bei Tieren folglich rein
korperlich ablaufen. Die auf den «Loix de la Nature» aufbauenden
physiologischen Erklidrungen mégen dabei vielleicht ausreichen, um zu
erkldren, durch welche physiologischen Prozesse beispielsweise ein
Lamm dazu gebracht wird, den Wolf zu fliechen oder nach Wasser zu
suchen. Weshalb und wozu jedoch Tiere im Allgemeinen meiden, was
ihnen schadet, und suchen, was ihnen niitzt, kann Descartes im Rahmen
der Bétes-machine-These nicht erklidren, ohne auf Gott, als dem weisen
Mechaniker zuriickzugreifen, der die Tiere nun einmal so geschaffen
hat.36

Ich habe die Schwierigkeiten, die sich der Bétes-machine-These
stellen, am Beispiel der Emotionen veranschaulicht. Dieselben Schwie-
rigkeiten finden sich auch beziiglich anderer Empfindungen. Diese
Empfindungen haben, wie die Emotionen, eine konstitutive phéinome-
nale Komponente, die nur Seeleninhabern zugestanden werden kann,
nicht aber <bloBen> Kopern. Einige Kommentatoren behaupten, dass
Descartes den Tieren vollgiiltige Empfindungen zuspricht und dazu

35 Passions, AT XI, S. 372.
36 Vgl. den Brief vom 27. 5. 1630, AT I, S. 153-154.



Tiere als <bloBe> Kérper? 143

auch die philosophischen Ressourcen hat,’” andere hingegen behaupten,
dass Descartes den Tieren Empfindungen ganz abspricht.® Meine
Strategie ist diese: Descartes mochte Empfindungen physiologisch er-
kldren (Corps-machine-These), den Tieren daher korperliche Empfin-
dungen zuschreiben (Bétes-machine-These), kann es aber aufgrund des
Dualismus und der Kluft, die er zwischen Mensch und Tier aufreift,
nicht. Die Schwierigkeiten, die sich Descartes stellen, sind genereller
Natur. Eine Theorie, welche die Kluft zwischen Menschen und Tieren
weit aufreilt und die Mensch-Tier-Unterscheidung stark ansetzt, wird
Schwierigkeiten haben, die Verhaltensweisen, Reaktionen und Aktio-
nen der Tiere erkldren zu konnen. Tieren kommt damit in der Philoso-
phie eine wichtige kritische Funktion zu. Sie sind — wie David Hume es
ausdriickt — «a kind of touchstone, by which we may try every system
of [...] philosophy»3°.

McDowells minimaler Empirismus und die Bétes-machine-These

Descartes’ Dualismus und seine Bétes-machine-These gehdren zu den
Buh-Objekten der zeitgendssischen Philosophie. Allerdings wird, v. a.
in der angelsichsischen Philosophie, beides heute vertreten. Der Dua-
lismus freilich nicht in substanzphilosophischer Form, sondern als
Entgegensetzung von Geist und Welt oder einem Reich der Griinde und
einem Reich der Natur,% die Bétes-machine-These als ein neurobiolo-
gisch informierter Behaviorismus.*! Beides zeigt sich bei John McDo-
well.

37 Zum Beispiel J. COTTINGHAM, a.a.O.

38 Zum Beispiel P. HARRISON, «Descartes on Animals», in: Philosophical
Quarterly 42 (1992).

39 D. HUME, A Treatise of Human Understanding, Oxford 1978, S. 179.

40 Vgl. G. McCuULLOCH, The Life of the Mind, London 2002, S. 1-20.

41 Freilich, die Physiologie von Descartes ist primitiv. Aber man kann sie mit
einem moderneren physiologischen Apparat aufriisten. Auch sollte man nicht
zbgern, klassisches behavioristisches und ethologisches Vokabular zu Hilfe zu
nehmen, denn damit hitte Descartes keine Probleme. Beispielsweise konnen
Tierrufe — im Gegensatz zu menschlichem Sprechen — als unwillkiirlich und
indexikalisch betrachtet werden. Das heiBt: (i) Die Rufe entsprechen einem
unwillkiirlichen, unflexiblen und angeborenen Reflex. (ii) Die Rufe geben nur
Auskunft iiber den affektiven Zustand des Rufers und beziehen sich nicht auf
duBere Objekte oder Sachverhalte. Die neurophysiologische Basis dafiir ist,



144 Markus Wild

McDowell nennt die in Mind and World dargelegte Position «mini-
malen Empirismus»: «[T]he idea that experience must constitute a tri-
bunal, mediating the way our thinking is answerable to how things are,
as it must be if we are to make sense of it as thinking at all.»*? Er weist
auf das Problem seiner Position hin, «that [it] can seem to commit me
to the Cartesian idea that brutes are automata»*3. Um deutlicher zu ma-
chen, was damit gemeint ist, will ich zunichst Grundziige dieser Posi-
tion kurz skizzieren.** Sie soll die Intuition ausbuchstabieren, dass der
Kontakt zwischen Geist und Welt durch die Erfahrung zu Stande
kommt, sodass die in der zeitgendssischen Philosophie diskreditierte
Erfahrung als rationales Tribunal unseres Denkens betrachtet werden
kann. Damit méchte McDowell zwei fiir ihn unattraktive Alternativen
vermeiden. Erstens die Alternative eines Idealismus des Begrifflichen.
Zweitens die Alternative eines Empirismus, der Erfahrungen tout court
zur Rechtfertigungsinstanz unseres Denkens erklirt. An der ersten
Alternative ist unattraktiv, dass sie den Kontakt zur Erfahrung als
Rechtfertigungsinstanz verliert. Sie wird zu einem reibungslosen Kohi-
rentismus. An der zweiten Alternative ist unattraktiv, dass sie ein blo-
Bes Gegebenes, das nicht propositional artikuliert ist, als Rechtferti-
gungsinstanz reklamiert und dabei Kausalitit und Rechtfertigung
durcheinander bringt. Nach McDowells Ansicht sind Erfahrungen zwar
passiv, aber sie sind begrifflich strukturiert. Begriffliche Fihigkeiten
werden dabei nicht auf ein nicht-begrifflich Gegebenes angewendet,
sondern sind in der sinnlichen Rezeptivitit bereits am Werk. Sowohl
innere Erfahrung als auch #duflere Erfahrung fallen unter diese These.
Sinnliche Erfahrung — weil begrifflich strukturiert — gehort zum Reich
der Griinde. Denn Erfahrungen prisentieren uns Sachverhalte der Welt
als so-und-so und nur deshalb konnen sie das rationale Tribunal unseres
Denkens bilden, ja, nur deshalb hat unser Denken iiberhaupt so etwas
wie einen Inhalt. Wiren beispielsweise sinnliche Erfahrungen nicht be-
grifflich strukturiert, so konnten sie lediglich Ursachen unseres Den-

dass Tierrufe durch Reizungen im subkortialen Bereich des Gehirns ausgelost
werden, v. a. in jenem Bereich, der mit affektiven Reaktionen zu tun hat.

42 J. MCDOWELL, Mind and World, Harvard 1996, S. XII (Dt.: Geist und Welt,
Frankfurt am Main 2001, S. 12).

43 Ebd., S. 114 (S. 141).

44 Die nachfolgende knappe, auf meine Fragestellung hin zugeschnittene Skizze
wird den komplexen (und teilweise riitselhaften) Intentionen McDowells frei-
lich nicht gerecht.



Tiere als <bloBe> Korper? 145

kens sein, nicht aber Griinde unseres Denkens. Ein Empirismus, der
Erfahrungen schlechthin zur Rechtfertigungsinstanz unseres Denkens
erklirt, ist fiir McDowell unattraktiv, da er ein bloes Gegebenes als
Rechtfertigungsinstanz reklamiert und dabei Kausalitdt und Rechtferti-
gung durcheinander bringt.

Tiere nun haben keine begrifflich Spontaneitit und folglich haben
sie weder duBere noch innere Erfahrungen.#S In seiner ihm fremd und
unstrukturiert gegeniiberstechenden Umwelt begegnet dem Tier nicht
mehr als «a succession of problems and opportunities»*. Die Reaktion
des Tiers gehorcht ausschlieBlich «a succession of biological needs»*7.
McDowell verlegt die Tiere hier in das kausale Reich der Natur. Da
Tiere weder innere noch @uBlere Erfahrung haben, taucht bei McDowell
der Argwohn auf, er sei auf die Bétes-machine-These festgelegt. Um
dem Anschein des Cartesianismus zu entkommen, entwickelt McDo-
well den Begriff der «proto-subjectivity», der es ihm erlauben soll, sich
abzugrenzen.“® Im Gegensatz zur ausgereiften Subjektivitit des Men-
schen, verfiigen die protosubjektiven Tiere zwar nicht iiber innere und
duBere Erfahrungen. Die Protosubjektivitit erlaube es ihnen aber, Pro-
bleme und Gelegenheiten irgendwie wahrzunehmen oder Furcht und
Schmerz irgendwie zu haben. Aber nichts anderes wiirde ja Descartes
sagen wollen. Nur reichen Descartes’ explanatorische Ressourcen, wie
wir gesehen haben, nicht aus — ebenso wenig diejenigen McDowells.
Offenbar versteht McDowell die Bétes-machine-These falsch, denn De-
scartes mochte Tieren nicht mehr und nicht weniger zuschreiben als
McDowell.

Was wire denn, wenn wir Tieren mehr als eine dem Reich der Na-
tur zugehorige Protosubjektivitit zuschreiben wiirden? McDowell
kommentiert das wie folgt:

«But this is just another form of the Myth of the Given. The idea is that mere
animals already enjoy perceptual experience in which the world strikes them as
being a certain way, and the only difference our understanding makes for us is

45 Ebd., S. 49f. (S. 74f.).
46 Ebd., S. 116 (S. 143).
47 Ebd., S. 117 (S. 144).
48 Ebd.



146 Markus Wild

that we can impose conceptual form on the already world-representing but less
than conceptual content that, like them, we receive in experience.»*

Wenn wir den Tieren also mehr zugestehen, dann verfallen wir dem
Mythos des Gegebenen und bringen die Reiche der Natur und der
Griinde durcheinander: «The idea of the Given is the idea that the space
of reasons, the space of justification and warrants, extends more widely
than the conceptual sphere.»3°

Ein wichtiges Anliegen von Mind and World besteht jedoch bemer-
kenswerter Weise darin, dass der Gegensatz zwischen dem Reich der
Griinde und dem Reich der Natur iiberbriickt werden soll. Hier kommt
der Begriff der «zweiten Natur» ins Spiel. Der Mensch ist ja auch ein
natiirliches Wesen. Er ist jedoch ein natiirliches Wesen, dessen Akkul-
turation ihm eine zweite Natur verschafft, die Bestandteil des Reichs
der Griinde ist. Durch diese zweite Natur leben Menschen in einer
durch Erfahrung erschlossenen Welt. Tiere hingegen reagieren lediglich
auf eine Umwelt.’! Da also McDowell den Dualismus der beiden Rei-
che akzeptiert und voraussetzt, dass eine Vermittlung lediglich fiir
Menschen gefunden werden muss, fallen Tiere restlos dem Reich der
Natur anheim. Warum nun kénnen wir nicht auch Tieren eine Art
zweiter Natur zuschreiben? Weil der Sprache der Ehrenplatz zukommt,
dem kleinen Menschen durch «Bildung» eine zweite Natur zu verlei-
hen.52 Wesen, die nicht sprechen, iiberschreiten nicht das Reich der
Natur. McDowells Position ist hier strukturanalog mit derjenigen von
Descartes.” Wie bei Descartes der Sprachtest iiber das Haben einer
Seele entscheidet, so bei McDowell die Zugehorigkeit zu einer Sprach-
gemeinschaft iiber die Zugehorigkeit zum Reich der Griinde. Wie Des-
cartes es vermeiden mdochte, die (empiristische) aristotelische Seelen-
lehre zu perpetuieren, so méchte McDowell verhindern, dem (empiri-

49 Ebd., S. 122 (S. 150). McDowell meint, dass wir in diesem Fall den Tieren
eine Subjektivitit zuschreiben wiirden, «whose shape is beyond the reach of
our concepts» (ebd. [S. 149]).

50 Ebd., S.7(S.31).

51 Diese Unterscheidung iibernimmt McDowell (ebd., S. 116 [S. 143]) vON H.-
G. GADAMER Wahrheit und Methode, Tiibingen 1960, S. 442 ff.

52 J. MCDOWELL, a.a.O., S. 84-86 und 124-126 (S. 109-111 und 152-153).

53 Eine solche Analogie findet sich, allerdings explizit formuliert, bei einem
anderen prominenten Anti-Cartesianer, der ein Cartesianer hinsichtlich des
Bewusstseins bei Tieren ist: D. DENNETT, «Animal Consciousness. What
Matters and Why?», in: ders., Brainchildren. Essays on Designing Minds,
MIT 1998, S. 338.



Tiere als dbloBe> Korper? 147

stischen) Mythos des Gegebenen zu verfallen. Wie bei Descartes der
schroffe Gegensatz zwischen Korper und Seele und der Ausschluss der
Tiere aus der Klasse der beseelten Lebewesen die Bétes-machine-These
zu Grunde liegt, ebenso liegt bei McDowell der Gegensatz zwischen
dem Reich der Griinde und dem Reich der Natur seiner Form dieser
These zu Grunde. Der dualistische Ansatz bleibt auch im Versuch sei-
ner Uberbriickung ein dualistischer Ansatz und fithrt im Falle der Tiere
zu einer — trotz McDowells Absichtserkldrungen — Reformulierung der
Bétes-machine-These.>*

54 Vgl. zu diesem Resultat, unabhingig von der Frage nach den Tieren, P.
BARTHA und S.F. SAVITT, «Second-Guessing Second Nature», in: Analysis
58 (1998); mit Bezug auf die Tiere: J. HALDANE, «Rational and Other Ani-
mals», in: A. O’HEAR (ed.), Verstehen and Humane Undersanding, Cam-
bridge 1996, S. 17-28; ferner: H. PUTNAM, The Threefold Cord: Mind, Body
and World, Columbia 1999, S. 192.






	Tiere als "blosse" Körper? : Über ein Problem bei Descartes und McDowell

