
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 62 (2003)

Artikel: Le rôle du corps dans la conscience d'autrui

Autor: Soldati, Gianfranco

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882963

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882963
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GIANFRANCO SOLDATI

Le rôle du corps dans la conscience d'autrui

This article deals with the conceptual rather than epistemic problem ofother minds.

It first discusses issues related to the content of attributions of conscious states to
other minds. It shows how either solipsism or behaviourism follow from a classical
conception of the content of those attributions. It argues that an acceptable account
ought to focus first on the question as to what constitutes our conception of other

persons as subjects. It argues that if the concept of a subject were simply that of a
bearer of conscious mental states, then the original choice between solipsism and
behaviourism would hardly be avoided. A conception of the subject as bearer of
intentional states appears to be better suited for an account of our conception of
others as subjects. Using material from Husserl's phenomenology, it is shown that
such an account relies crucially on our conception of ourselves as bearers of bodily
as well as mental properties.

Le problème épistémologique classique de la connaissance d'autrui

Si l'âme et le corps étaient deux entités distinctes qui pouvaient exister
l'une sans l'autre, alors la connaissance d'un corps ne suffirait pas pour
établir la présence d'une âme.

Il est vrai qu'à la première personne nous avons accès à notre
conscience autant qu'à notre propre corps. Nous percevons notre corps
autant que nous ressentons nos états psychiques. Nous ne concluons
normalement pas à la présence de phénomènes psychiques à partir de

l'observation de notre corps. Nous jouissons d'un accès indépendant à

ces deux types de réalité1.
Tel n'est cependant pas le cas pour autrui. Je n'ai d'autres moyens

pour établir la présence de phénomènes psychiques chez vous que
d'observer le comportement verbal ou autre de votre corps. Si pourtant

1 Pour quelques aspects concernant l'accès épistémique à notre corps et à notre
conscience cf. SoLDATi (1998) et Soldati (2002).



106 Gianfranco Soldati

l'existence du corps avec son comportement ne dépend pas de celle de

l'âme, mon inférence paraît injustifiée. Rien dans ce que je peux observer

à propos de votre corps ne justifierait mes conclusions concernant
vos états de conscience.

Telle est, de façon fort condensée, la nature de ce qu'on appelle parfois

le problème épistémologique classique de l'autre. Ce problème a

été amplement discuté et chacune des prémisses de l'argument que j'ai
esquissé a été mise en question.

On peut questionner par exemple la possibilité d'établir de façon
indépendante la thèse métaphysique de la distinction entre l'âme et le

corps. Il faudrait, pour qu'elle puisse entrer en tant que prémisse
supplémentaire et indépendante dans la formulation du problème, que
cette thèse métaphysique ne dépende pas d'intuitions qui se fondent,
elles, sur la distinction entre la façon dont me sont donnés mes états

psychiques et la façon dont me sont donnés mes états corporels. Ceci
n'apparaît cependant pas toujours évident. Le problème, dans ce
contexte, n'est alors pas le dualisme entre l'âme et le corps en tant que tel,
mais le rôle que cette prémisse métaphysique joue dans la formulation
du problème épistémologique de l'autre.

La distinction épistémologique elle-même entre la façon dont me
sont données mes états psychiques et la façon dont me sont donnés mes
états corporels a été souvent critiquée. D y a ceux qui nient la possibilité
d'un accès privilégié à ma conscience, et ceux qui affirment à l'opposé
la ressemblance épistémologique entre le fondement de certaines des

croyances concernant mon propre corps (par exemple le fondement des

croyances proprioceptives) et le fondement des croyances qui portent
sur mes états de conscience.2 Si l'asymétrie entre les deux types d'accès
n'a pas lieu, le problème de la connaissance d'autrui doit être pour le
moins reformulé.

Il existe finalement des raisons qui pourraient nous induire à douter
du fait que le problème épistémologique en question touche véritablement

à notre compréhension normale, quotidienne d'autrui. On peut se

demander si nous comprenons autrui sur la base d'une théorie que nous
aurions construite à son propos ou si nous ne procédons pas plutôt par
empathie, ou, comme on dit aujourd'hui, par simulation. Vous ne vous
expliqueriez pas mon comportement à travers des hypothèses que vous
auriez formulées à propos de ma vie psychique, mais vous vous

2 Sur cette ressemblance cf. Soldati (2002).



Le rôle du corps dans la conscience d'autrui 107

mettriez pour ainsi dire dans ma peau pour sentir ce qui vous ferait agir
de la façon que je l'ai fait.

Une telle réflexion n'enlèverait évidemment rien au problème épi-
stémologique de la connaissance d'autrui en tant que tel, mais elle
tendrait à montrer qu'il faudrait lui attribuer moins de poids qu'on a

l'habitude de faire. Si je n'ai pas besoin de savoir ce qui se passe dans

votre conscience pour comprendre votre comportement, alors le fait
d'entretenir des hypothèses injustifiées à propos de votre vie psychique
n'aurait pas le genre d'effets désastreux que le problème épistémologi-
que de l'autre semble suggérer.

Il vaut la peine dans ce contexte de se rappeler la distinction entre
les conditions de vérité et la justification d'une croyance portant sur
autrui. L'argument classique, tel que je l'ai présenté, ne met pas
immédiatement en question le fait qu'une croyance de ce type puisse être

vraie, c'est-à-dire qu'autrui puisse effectivement avoir une conscience.

L'argument classique met plutôt en question le fait que je sois en mesure

d'entretenir une croyance justifiée à ce propos. L'absence d'une telle
justification m'empêche de connaître vos états de conscience, mais non

pas d'avoir des croyances, peut-être vraies, à propos de vos états de

conscience. Je pourrais acquérir, par simulation, des croyances vraies
concernant vos états de conscience alors qu'en réalité je n'ai jamais eu
de fondement quelconque pour croire à l'existence de consciences
autres que la mienne. En fait, mon mécanisme de simulation pourrait être
tel qu'il serait déclenché par le comportement de toute entité corporelle
ayant suffisamment de ressemblance avec mon corps sans que je n'aie
jamais dû me poser la question à savoir si cette entité était véritablement

douée de conscience.
Or, c'est justement cette dernière hypothèse, l'hypothèse selon

laquelle le problème de la connaissance d'autrui concernerait la justification

et non pas le contenu de nos croyances, qui a été au centre des

discussions récentes concernant la connaissance d'autrui. Depuis un
certain temps, sur la base notamment de quelques remarques de

Wittgenstein, la formulation épistémologique classique du problème de

l'autre a été supplantée par une version que l'on pourrait appeler
sémantique ou plus précisément conceptuelle du problème. Voici, par
exemple, ce qu'en dit Thomas Nagel dans un passage bien connu de son
livre The View from Nowhere :

Le problème intéressant de l'autre n'est pas le problème épistémologique de
savoir comment je peux déterminer si les autres ne sont pas des zombies. C'est
plutôt le problème de comment je peux comprendre l'attribution d'états



108 Gianfranco Soldati

mentaux à autrui. Et ceci à son tour n'est rien d'autre que le problème de comment

je peux concevoir mon propre esprit comme n'étant qu'un phénomène
parmi les nombreux phénomènes mentaux contenus dans le monde3.

Il vaut la peine, pour comprendre ce que Nagel est en train de dire
dans ce passage, de se rappeler le célèbre paragraphe 302 des Investigations

Philosophiques de Wittgenstein, où on peut lire :

Quand il faut s'imaginer la douleur d'autrui à partir de l'exemple de notre propre

douleur, ce n'est pas facile. En effet, je dois m'imaginer des douleurs que je
ne ressens pas à partir de douleurs que je ressens. Je ne dois pas simplement
passer dans l'imagination d'un endroit de la douleur à un autre, comme d'une
douleur dans la main à une douleur dans le bras. Parce que je ne dois pas
m'imaginer ressentir des douleurs à un endroit de son corps. (Ce qui serait aussi

possible).

Le problème soulevé par Wittgenstein concerne la généralité
intersubjective du concept de douleur. En effet, si le concept de douleur est
le concept de quelque chose que je ressens, alors il paraît difficile de

l'appliquer à autrui, puisque nous ne ressentons tout simplement pas les
douleurs d'autrui. Il y aurait alors une ambiguïté systématique dans le

concept de douleur ou, autrement dit, il y aurait deux concepts de douleur

fort différents : un concept que nous appliquons à nous-mêmes et
un concept que nous appliquons aux autres. Je ne pourrais donc pas me
concevoir comme un sujet souffrant de douleurs parmi d'autres sujets

ayant exactement le même genre de souffrance.
Il suffit de généraliser cette réflexion concernant la douleur à tous

les états mentaux pour obtenir ce que Nagel appelle le problème
intéressant de l'autre. Si l'ambiguïté décelée par Wittgenstein par rapport
au concept de douleur devait s'appliquer à tous les états mentaux, elle
vaudrait aussi pour les notions générales d'esprit, de conscience et
d'âme. Je ne pourrais alors me concevoir comme un esprit, une conscience

ou bien une âme parmi d'autres dans le monde.
Dans ce qui suit, je voudrais essayer de préciser d'abord quelques

aspects du problème conceptuel d'autrui. Je voudrais insister ensuite
sur la distinction entre la question des autres consciences et la question
des autres subjectivités. Nous allons voir pour finir que pour bien
comprendre cette distinction, il sera utile de reprendre quelques traits de la

position développée par Husserl dans les Méditations Cartésiennes.

3 Nagel (1986), p. 19-20.



Le rôle du corps dans la conscience d'autrui 109

La nature du concept d'autrui : (a) les expériences des autres

Le débat concernant notre concept d'autrui s'est concentré sur la
question de la généralisation de nos concepts mentaux. On se demande
dans quelle mesure des concepts tels que celui de douleur, d'expérience
visuelle, ou peut-être même de peur peuvent s'appliquer à la troisième

personne autant qu'à la première. Nous allons voir plus tard que cette

question, la question de l'unité intersubjective des concepts psychiques,
tend à en cacher une autre, à savoir la question de ce qui permet
d'appliquer le concept de sujet à autrui autant qu'à soi-même. Avant de

nous pencher sur cette deuxième question, concentrons nous pour un
instant sur les concepts psychiques.

Une première réaction au problème conceptuel posé par
l'application des concepts psychiques à autrui pourrait être de nier tout
simplement le diagnostic formulé par Wittgenstein et par Nagel. Songez

à quelqu'un qui défendrait ce que Christopher Peacocke appelle la
Théorie Simple des concepts psychiques4. En assumant que l'on dispose
d'une détermination théorique de ce que cela signifie pour un sujet que
d'avoir le concept d'une expérience psychique e à la première personne
(donc un concept comme «voir rouge» ou bien «ressentir une
douleur»), la Théorie Simple soutiendrait que le sujet sait ce que cela signifie

pour autrui que d'avoir une expérience e quand il sait ce que cela

signifie pour lui-même que d'avoir une expérience e et quand il sait que
pour autrui que d'avoir une telle expérience signifie tout simplement
avoir une expérience du même type que l'expérience e5. En d'autres
mots : je sais ce que cela signifie pour vous que d'avoir mal au dos si je
suis en mesure de penser à vous comme ayant le même type
d'expérience que moi quand j'ai des douleurs au dos.

Cette conception des concepts psychiques semble être à la base

d'une théorie assez courante de la connaissance d'autrui qui utilise ce

qu'on appelle une inférence par analogie, un type de raisonnement
répandu dans ce contexte au moins depuis Augustin6. Je sais, selon cette
théorie, dans quel état psychique vous vous trouvez quand vous vous
comportez d'une certaine façon parce que je sais dans quel type d'état
je me trouve moi-même quand je me comporte de cette façon et que je

4 Cf. Peacocke (1984), p. 97-98.
5 Cf. Peacocke (1984), p. 98.
6 Cf. Avramides (2001), p. 225.



110 Gianfranco Soldati

vous attribue donc par analogie le même type d'état. Le problème qui
nous intéresse maintenant n'est pas de savoir si l'inférence par analogie
est en soi valide, mais de savoir si l'idée de la Théorie Simple selon

laquelle je peux vous concevoir comme étant dans le même type d'état
psychique que moi est cohérente7.

Il y a d'abord un soupçon de circularité qui afflige la Théorie

Simple. La question que nous nous posons est de savoir si le concept
que le sujet applique à sa propre expérience est suffisamment général

pour pouvoir s'appliquer à autrui. En postulant que le sujet soit en

mesure de juger qu'une expérience d'autrui soit du même type que sa

propre expérience, on présuppose tout simplement la généralité qu'il
s'agit de démontrer8. Pour bien voir ce problème, considérez la comparaison

proposée par Colin McGinn9 entre le cas en considération et celui

de l'application du concept de rectangle dans les différentes modalités

sensorielles - par exemple tactile et visuelle (il ne s'agit en réalité

que d'une version du fameux problème de Molyneux). D semble difficile

d'admettre, par exemple, qu'une personne née aveugle puisse
s'imaginer un rectangle visuel à partir de son expérience tactile du
rectangle. Le problème est que le matériel de l'expérience tactile ne semble

tout simplement pas suffire pour permettre à quelqu'un qui n'aurait
jamais eu d'expériences visuelles de s'imaginer ce que pourrait être un

rectangle perçu par la vue. D'où la question: comment pouvons nous
atteindre un concept unitaire, transmodal et général de rectangle

Il n'est pas important, pour la question qui nous intéresse actuellement,

de donner une réponse à la question de Molineux. Mais il est

important de voir qu'une réponse à cette question ne pourrait en aucun cas
avoir la forme de la Théorie Simple. On ne peut pas soutenir que la

personne aveugle connaît le concept de rectangle que la personne voyante
applique sur la base de ses expériences visuelles par le simple fait
qu'elle connaît son propre concept tactile de rectangle et qu'elle
présuppose que la personne voyante utilise le concept de rectangle sur
la base du même type d'expérience perceptive. Une telle hypothèse
serait évidemment fausse. Il nous faudrait quelque chose de plus, une
théorie capable d'expliquer comment le sujet construit ou bien acquiert

7 Cf. Wittgenstein (1984), § 350.
8 Cf. Peacocke 1984), p. 99.
9 Cf. McGinn (1984), p. 134-137.



Le rôle du corps dans la conscience d'autrui 111

un concept général et transmodal de rectangle à partir de son concept
spécifiquement modal.

McGinn pense, pour sa part, que les perspectives pour une telle
théorie sont bonnes dans le cas du concept de rectangle, mais mauvaises,

même très mauvaises, dans le cas de concepts psychiques comme
celui de douleur. L'asymétrie reposerait à son avis sur le fait que nous

possédons, en réalité, le concept de quelque chose comme ayant la forme

d'un rectangle indépendamment de la façon dont nous pourrions le

percevoir, alors que nous ne possédons pas le concept de quelque chose

comme étant une douleur indépendamment de la question de savoir si

c'est notre douleur ou bien celle d'autrui. Nous avons le concept d'un
rectangle objectif par rapport auquel nous pouvons ajuster nos concepts
sensoriels, mais nous n'avons tout simplement pas un concept pareillement

objectif de la douleur. Je peux, dit McGinn, penser à un rectangle
sans penser qu'il est vu, touché ou perçu d'une façon quelconque, mais

je ne peux pas penser à une douleur sans imaginer la ressentir ou bien
l'attribuer à autrui sur la base de son comportement. C'est la raison

pour laquelle, soutient McGinn, nous avons l'impression de devoir
choisir entre deux positions extrêmes, le solipsisme d'un côté, qui
soutient que le concept de douleur ne saurait s'appliquer à autrui (le concept

de douleur est déterminé par ses critères d'application à la première

personne), et le béhaviorisme de l'autre, qui soutient que le concept
de douleur n'est rien d'autre que le concept d'un certain type de

comportement (le concept de douleur est déterminé par ses critères

d'application à la troisième personne).
Posé de cette façon, le problème de l'unité du concept de douleur

reviendrait à savoir si l'on peut admettre un concept de douleur qui
serait le concept de quelque chose qui peut, mais ne doit pas être ressenti
d'une certaine façon et qui peut, mais ne doit pas se manifester par un

comportement d'un certain type. McGinn a probablement raison de

soupçonner que les perspectives pour la détermination d'un tel concept
de douleur ne sont pas très bonnes. On peut effectivement se demander
en quoi un concept qui s'applique à un phénomène que je pourrais ne

pas ressentir et qui pourrait ne pas se manifester par le comportement
serait encore un véritable concept de douleur.

On peut avoir l'impression à ce stade qu'une erreur fondamentale
doit s'être produite dans le débat que nous avons présenté jusqu'ici. A
moins de considérer le solipsisme et le béhaviorisme comme des positions

qui méritent d'être prises véritablement au sérieux, on ne peut
qu'être stupéfié par le fait que l'analyse philosophique de concepts aus-



112 Gianfranco Soldati

si fondamentaux que nos concepts mentaux nous confronte à une
alternative entre des positions qui jouissent d'une si faible plausibilité.

Dans un livre récent, Anita Avramides soutient effectivement que le

problème conceptuel d'autrui ne surgit que par le fait que l'on a accepté
d'entrée l'approche cartésienne qui oppose le sujet au monde10. En
utilisant une série d'arguments bien connus de Peter Strawson, Donald
Davidson et John McDowell, elle finit par proposer qu'au lieu

d'adopter un point de vue subjectif à partir duquel on se poserait la
question de la généralité et de l'unité des concepts psychiques, il faudrait
adopter un point de vue plus large, qu'elle appelle le point de vue de la

«position vécue»11, qui englobe, comme elle dit, «le monde et les
autres à côté des expériences du sujet». Ceci est évidemment assez général

et une bonne partie du livre d'Avramides est effectivement dédié à

un effort de clarification de cette idée.
Je n'ai pas l'intention de discuter maintenant les détails de la suggestion

d'Avramides. Si j'ai mentionné son approche, c'est simplement
parce que si l'on pense, comme elle le fait, que le péché originel dans le
débat sur la conscience d'autrui réside dans l'acceptation d'une notion
cartésienne du sujet, il semblerait assez naturel de prendre au sérieux un

philosophe comme Husserl qui s'est justement donné comme tâche,
dans les Méditations Cartésiennes, de réfléchir au problème d'autrui en
radicalisant, voire en modifiant, le point de vue de Descartes. Il vaut
alors la peine de se demander si on ne pourrait pas trouver chez Husserl
une alternative sérieuse à l'approche de Davidson, McDowell ou
Avramides.

La nature du concept d'autrui : (b) les autres sujets

Il est assez courant, dans le débat que j'ai présenté jusqu'ici, d'adopter
une notion de sujet comme étant ce qui possède des expériences
conscientes12. Mais il faut faire une distinction entre des questions d'ordre
métaphysique et des questions d'ordre conceptuel. Dans le débat qui
nous concerne, c'est la nature du concept de sujet qui doit être prise en

10 Cf. Avramides (2001), p. 272.
11 Avramides (2001 p. 229.
12 Cf. McGinn (1984), p. 125.



Le rôle du corps dans la conscience d'autrui 113

compte et non pas la question du genre d'entité à laquelle ce concept
finit par être appliqué.

Quand nous appliquons nos concepts psychiques à autrui, nous

partons de l'hypothèse que les autres sont des sujets autant que nous-
mêmes. Mais on pourrait raisonnablement avancer pour le concept de

sujet le même genre d'objections que nous avions formulé pour les

concepts psychiques comme celui de douleur. S'il y a un problème dans

le passage du concept de douleur tel que je l'utilise dans mon propre
cas au concept de douleur tel que je l'utilise dans le cas d'autrui, on

peut s'attendre à ce qu'il y ait un problème semblable dans le passage
du concept de sujet tel que je l'applique à moi-même au concept de sujet

que j'utiliserais pour autrui : est-ce bien le même concept de sujet
Est-ce que mon concept de sujet possède un degré de généralité suffisant

pour pouvoir être appliqué à autrui
Si le concept de sujet est tout simplement le concept de ce qui

possède des expériences conscientes, alors la réponse risque, à la lumière

de ce que nous avons vu auparavant, d'être négative. Si mes
concepts d'expériences conscientes, comme le concept de douleur, ne peuvent

s'appliquer à autrui, alors mon concept de ce qui possède des

expériences conscientes ne peut pas l'être non plus. Chacun aurait alors

son propre concept de soi en tant que sujet, un concept qu'il exprimerait
typiquement en utilisant le mot «je», et personne ne serait en mesure
de concevoir autrui comme étant un sujet au même titre que lui-même.
Chacun serait un sujet pour lui même et aucun ne serait un sujet pour
autrui.

Il faut trouver une conception différente du concept de sujet si on
veut empêcher que celui-ci finisse par devoir partager le triste sort des

concepts psychiques. H existe effectivement des raisons indépendantes,
des raisons qui n'ont rien à voir avec les problèmes liés au concept
d'autrui, qui font croire que le concept du sujet en tant que ce qui
possède des expériences conscientes ne peut pas être le bon concept.

C'est à cet égard que les réflexions développées par Husserl dans

les Méditations Cartésiennes apparaissent particulièrement utiles.

Husserl et la constitution de l'altérité

Les Méditations Cartésiennes font partie de ce qu'on appelle généralement

la phénoménologie transcendantale, voire même idéaliste de

Husserl. Deux caractéristiques de l'interprétation de cette approche que



114 Gianfranco Soldati

j'ai tendance à partager me semblent importantes dans le contexte actuel.

La première concerne le fait qu'il me paraît raisonnable d'interpréter
la notion de constitution utilisé par Husserl dans cette phase de sa

philosophie comme portant non pas sur le monde externe des objets
spatiotemporels, mais sur la représentation conceptuelle que nous en avons.
Quand Husserl parle des conditions de possibilité de la constitution
d'une entité, par exemple d'autrui, il n'est pas en train de nous faire
croire que nous nous substituons au Créateur dans la génération du
monde. Il est plutôt en train de se demander quel type de conditions
doivent être satisfaites pour que je puisse posséder le concept d'autrui.
L'objet de son enquête est donc précisément ce concept d'autrui que
nous essayons de déterminer.

Le deuxième point, qui est plus difficile et encore plus contesté,

concerne la notion de subjectivité que Husserl choisit comme point de

départ dans son analyse du concept d'autrui. On sait que Husserl applique

Yepoché, la mise entre parenthèse, d'abord au monde externe et

ensuite, notamment dans les Méditations Cartésiennes, au sujet lui-
même. C'est par ce biais que Husserl peut affirmer conduire une
recherche qui ne concerne pas les conditions empiriques, mais les conditions

transcendantales de la subjectivité. Et c'est justement dans ce

point précis que réside d'après Husserl l'écart essentiel entre son approche

et celle du subjectivisme de Descartes. Husserl n'est pas en train
d'isoler le sujet comme une entité particulière parmi d'autres dans le

monde, pour en étudier ensuite les capacités conceptuelles - telle serait
à son avis une approche finalement empirique. Il est plutôt en train de

se demander quelles conditions subjectives doivent être satisfaites pour
qu'on puisse parler d'une connaissance objective. De façon générale
cela veut dire: comment doit-on concevoir le sujet pour que le sujet
puisse avoir, lui, le concept d'un objet qui existe de façon déterminée
indépendamment de lui Dans notre cas, dans le cas de la connaissance
d'autrui, cela veut dire : comment doit-on concevoir le sujet pour que le

sujet puisse avoir le concept d'un autre sujet qui existe de façon
déterminée indépendamment de lui

Tout le monde sait que pour Husserl la question ainsi posée n'est
rien d'autre que la question de l'intentionnalité. Husserl ne se pose pas la
question de savoir ce qui fait qu'un certain objet spatio-temporel finit
par être le réfèrent d'une représentation nominale exprimée par
l'utilisation d'un terme singulier par un sujet particulier dans un
contexte déterminé. Husserl se pose plutôt la question à première vue plus
fondamentale concernant les conditions qui doivent être satisfaites par



Le rôle du corps dans la conscience d'autrui 115

le sujet pour qu'un concept qu'il entretient puisse porter sur quelque
chose. Dans les Recherches Logiques, Husserl avait déjà souligné le fait
que le contenu conceptuel d'un jugement, notamment d'un jugement
portant sur des entités du monde externe, est partiellement déterminé

par la nature des actes qui peuvent le satisfaire. La détermination d'un
concept intentionnel n'est pas une affaire statique, mais dynamique,
relationnelle.

Toujours dans ce même ordre d'idées, Husserl constate au début des

Méditations Cartésiennes qu'un concept ne peut porter sur quelque
chose, qu'un concept ne peut me servir pour penser à quelque chose,

que dans la mesure où ce concept est réidentifïcationnel, c'est-à-dire
dans la mesure où je suis capable de l'utiliser pour réidentifier dans le

temps un certain objet. De nouveau, l'intentionnalité n'est pas une
propriété statique, mais cette fois temporellement dynamique du concept.

Toutes ces conditions qui doivent êtres satisfaites par un concept
pour qu'il puisse acquérir une nature intentionnelle (faute de quoi il
n'est tout simplement pas un concept) ont évidemment une retombée

sur la nature du sujet qui est censé être en mesure d'entretenir ces

concepts. La contrainte de la réidentification temporelle, par exemple,
implique que le sujet lui-même se conçoive comme étant doué d'une
articulation temporelle. Il faut que le sujet ait une conscience du temps. Ce

ne doit pas être une conscience du temps objectif, du temps scandé par
des unités objectives comme les secondes, les minutes et les heures. Il
suffit que le sujet soit en mesure d'être conscient du passage du temps
en termes d'avant, de maintenant et d'après13. De même, les concepts
démonstratifs doivent contenir une détermination spatiale des objets
spatio-temporels auxquels ils s'appliquent. D n'est pas nécessaire que
cette détermination se fasse à l'aide d'un plan objectif de l'espace, il
suffit que le sujet dispose d'un ancrage égocentrique par des concepts
tels que ici, là-bas, à droite, à gauche, etc.14. Encore une fois, il faut

que le sujet se conçoive comme étant lui-même situé dans cet espace,
en fait : au centre de cet espace.

Le prochain pas dans ce qu'on peut appeler la dynamisation de

l'intentionnalité va être de se rendre compte du fait que les concepts
acquièrent leur intentionnalité non seulement par le fait de s'articuler

13 Cf. Husserl (1950), §19, 81-83.
14 Cf. Husserl (1952), 158-159 / Husserliana IV, § 41a; Husserl (1950),

p. 77-78 / Husserliana I, §17.



116 Gianfranco Soldati

dans l'espace et dans le temps, mais aussi par le fait de répondre à la

conception que le sujet se fait de son propre rayon d'action. Ce qui
m'est donné par exemple comme se trouvant en haut, en bas, devant et
derrière dépend entre autre de la façon de laquelle je conçois mes
mouvements dans l'espace. Or, va remarquer Husserl, ma conception de

mes actions ne comporte pas le concept d'un corps qui est bougé par
moi, d'un corps sur lequel j'agis de façon causale: la conception de

mon corps est la conception d'un corps qui agit, et non pas d'un corps
qui subit une action15.

C'est sur la base de cette nouvelle analyse, finalement très peu
cartésienne du concept de sujet, que Husserl va aborder le thème de la

conscience de l'autre. Deux thèses se trouvent à la base de son analyse.
Premièrement, il exclut clairement que la connaissance d'autrui implique

une inférence par analogie16. Husserl récuse précisément la Théorie
Simple de la conscience d'autrui. D n'y a pas, chez Husserl, l'idée d'un
concept général, neutre, non subjectif de l'expérience qui aurait ensuite
des déterminations conscientes/subjectives d'un côté et
comportementales/objectives de l'autre.

Husserl soutient deuxièmement qu'autrui m'est donné de façon
directe, dans la perception, grâce à un processus d'empathie. L'idée
fondamentale de la théorie husserlienne de l'empathie est la suivante. Être

un sujet, comme nous l'avons vu, signifie être doué d'intentionnalité,
c'est-à-dire être en mesure de constituer le monde, ce qui signifie, dans

le sens que j'ai spécifié auparavant, de le conceptualiser en tant que
domaine d'entités indépendamment déterminées. Pour que le sujet soit

en mesure de réaliser cette tâche de conceptualisation objectifiante, il
faut qu'il se conçoive lui-même comme entité corporelle située dans le

temps et dans l'espace et capable d'agir à l'intérieur d'un tel cadre.
Mais si tel est le concept que le sujet se fait de lui-même, il peut, par
imagination, se mettre à la place d'autrui. S'il fait partie de mon concept

de moi-même de me concevoir comme étant situé à un endroit
précis à l'intérieur de l'espace égocentrique, comme me trouvant ici, il
fait aussi partie de cette même conception de moi-même qu'il existe un
autre endroit, un là-bas, ou je pourrais être. Et si je m'imagine d'être là

bas, si je me simule là-bas, je verrais le monde à partir de cet autre per-

15 Cf. Husserl (1952), p. 152 / Husserliana IV, § 38 ; Husserl (1973), p. 69-70
/ Husserliana XIII, Beilage xv, « Körper und Ausdruck ».

16 Cf. Husserl (1950), § 50; Husserl (1954), § 67.



Le rôle du corps dans la conscience d'autrui 117

spective, qui pourrait être la vôtre, d'où je me verrais moi, comme
autrui. C'est à ce moment-là que je verrai ce corps, qui m'est normalement

donné de façon immédiate, comme un corps parmi d'autres dans

le monde.

L'empathie, ma façon de concevoir autrui, n'est alors rien d'autre

que l'activation de ce processus de simulation par la perception d'un

corps. Je vois un corps, et je me mets à la place de ce corps pour
comprendre la façon dont le monde apparaît à partir de ce corps. C'est-à-
dire : je me mets à simuler autrui.

Revenons alors pour un moment à notre question de départ, à savoir
comment je peux concevoir la douleur d'autrui. Comparez les deux
affirmations suivantes :

X a une douleur quand X se trouve dans le même type d'état que moi quand j'ai
une douleur.

X a une douleur quand X est un sujet et X se trouve dans une situation telle que
si je me trouvais dans cette situation j'aurais une douleur.

Le défi d'une analyse husserlienne est alors précisément de montrer

que notre concept de sujet est assez riche pour engendrer une simulation

de la situation dans laquelle se trouve autmi sans devoir se baser sur
une généralisation des concepts psychiques.

Les grandes lignes de l'argumentation husserlienne que je viens de

résumer me semblent suggérer qu'un tel défi devrait pouvoir être abordé

de façon optimiste. S'il est gagné, on pourra affirmer que nous
n'avons en réalité pas besoin du concept comportemental de douleur

pour savoir ce que cela veut dire pour autrui que d'avoir des douleurs.
La faute aura alors précisément été d'avoir cherché un concept général
de douleur capable de couvrir la douleur que je ressens autant que la
douleur que j'observe. Il aurait suffi de trouver un concept de sujet qui
s'applique à autrui autant qu'à moi-même.

Conclusion

Il est évident que les différentes étapes de l'argumentation que je viens
de présenter méritent bien plus d'attention et d'analyse critique que ce

que j'ai pu faire en cette occasion. Mais il est vrai aussi que l'analyse
de détail a parfois besoin d'être motivée par une idée de la direction
dans laquelle il faudrait avancer. J'ai essayé de décrire cette direction et



118 Gianfranco Soldati

de montrer qu'il existe de bonnes raisons pour croire que l'approche de

Husserl pourrait nous aider à mieux comprendre la relation entre notre

conception de la subjectivité et la question de la conscience d'autrui.

Bibliographie

Avramides, A., Other Minds, Londres, Routledge, 2001

Husserl, E., Cartesianische Meditationen, Gesammelte Werke (Husserliana)
Bd. I., La Haye, Nijhoff, 1950, traduction française, (1992) (1980), Méditations

cartésiennes, introduction à la phénoménologie, Paris, Vrin
— Phänomenologische Untersuchung zur Konstitution. Ideen zu einer reinen

Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie, Buch 2 (Ideen II),
Gesammelte Werke (Husserliana), Bd. IV., La Haye, Nijhoff, 1952

— Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phäno¬
menologie, Gesammelte Werke (Husserliana) Bd. VI., La Haye, Nijhoff, 1954

— Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. Texte aus dem Nachlass. Teil I,
(1905-1920), Gesammelte Werke, Bd. XIII., La Haye, Nijhoff, 1973

— Philosophie als strenge Wissenschaft. Francfort (Main), Klostermann; zuerst
erschienen in, Logos, Vol. 1, 289-341, 1981

— Logische Untersuchungen. Zweiter Teil. Untersuchungen zur Phänomenologie
und Theorie der Erkenntni, (Halle, (1901/1922), La Haye, Nijhoff, 1984

McGinn, C., « What is the problem of other minds », in: Aristotelian Society
(Supplementary Volume), Vol. 58, 1984

Nagel, T., The View from Nowhere. Oxford, OUP, 1986

Peacocke, Ch., « Consciousness and Other Minds », in: Aristotelian Society
(Supplementary Volume), Vol. 85, 1984

Wittgenstein, L., « Philosophische Untersuchungen », in: Werkausgabe (Bd.
I), Francfort (Main), Suhrkamp, p. 225-580, 1984 (1961, Tractatus logico-
philosophicus, suivi de Investigations philosophiques, Paris Gallimard.)

SOLDATI, G., « Self-Knowledge, Referential Immunity and the Concept Self »,
in M. Di Francesco, D.Marconi, & P. Parrini, Filosofia Analitica
1996-1998. Prospettive teoriche e revisioni storiografiche, Milan, Guerini,
p. 192-206, 1998

— « Subjectivité dans la pensée et dans le langage », in: Freiburger Zeitschrift
für Philosophie und Theologie, vol. 49, p. 33-48, 2002


	Le rôle du corps dans la conscience d'autrui

