Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 62 (2003)

Artikel: Le rble du corps dans la conscience d'autrui
Autor: Soldati, Gianfranco

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-882963

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-882963
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GIANFRANCO SOLDATI

Le role du corps dans la conscience d’autrui

This article deals with the conceptual rather than epistemic problem of other minds.
It first discusses issues related to the content of attributions of conscious states to
other minds. It shows how either solipsism or behaviourism follow from a classical
conception of the content of those attributions. It argues that an acceptable account
ought to focus first on the question as to what constitutes our conception of other
persons as subjects. It argues that if the concept of a subject were simply that of a
bearer of conscious mental states, then the original choice between solipsism and
behaviourism would hardly be avoided. A conception of the subject as bearer of
intentional states appears to be better suited for an account of our conception of
others as subjects. Using material from Husserl's phenomenology, it is shown that
such an account relies crucially on our conception of ourselves as bearers of bodily
as well as mental properties.

Le probléme épistémologique classique de la connaissance d’autrui

Si I’ame et le corps étaient deux entités distinctes qui pouvaient exister
’une sans I’autre, alors la connaissance d’un corps ne suffirait pas pour
établir la présence d’une ame.

I1 est vrai qu’a la premiére personne nous avons acces a notre con-
science autant qu’a notre propre corps. Nous percevons notre corps
autant que nous ressentons nos états psychiques. Nous ne concluons
normalement pas a la présence de phénomeénes psychiques a partir de
I’observation de notre corps. Nous jouissons d’un acceés indépendant a
ces deux types de réalité!.

Tel n’est cependant pas le cas pour autrui. Je n’ai d’autres moyens
pour établir la présence de phénomeénes psychiques chez vous que
d’observer le comportement verbal ou autre de votre corps. Si pourtant

1 Pour quelques aspects concernant 1’acces épistémique a notre corps et a notre
conscience cf. SOLDATI (1998) et SOLDATI (2002).



106 Gianfranco Soldati

I’existence du corps avec son comportement ne dépend pas de celle de
I’ame, mon inférence parait injustifiée. Rien dans ce que je peux obser-
ver a propos de votre corps ne justifierait mes conclusions concernant
vos états de conscience.

Telle est, de fagon fort condensée, la nature de ce qu’on appelle par-
fois le probléme épistémologique classique de I'autre. Ce probléme a
été amplement discuté et chacune des prémisses de 1’argument que j’ai
esquissé a été mise en question.

On peut questionner par exemple la possibilité d’établir de fagon
indépendante la thése métaphysique de la distinction entre I’ame et le
corps. Il faudrait, pour qu’elle puisse entrer en tant que prémisse
supplémentaire et indépendante dans la formulation du probléme, que
cette thése métaphysique ne dépende pas d’intuitions qui se fondent,
elles, sur la distinction entre la fagcon dont me sont donnés mes états
psychiques et la facon dont me sont donnés mes états corporels. Ceci
n’apparait cependant pas toujours évident. Le probléme, dans ce con-
texte, n’est alors pas le dualisme entre 1’ame et le corps en tant que tel,
mais le rdle que cette prémisse métaphysique joue dans la formulation
du probléme épistémologique de I’autre.

La distinction épistémologique elle-méme entre la fagon dont me
sont données mes états psychiques et la fagon dont me sont donnés mes
états corporels a été souvent critiquée. Il y a ceux qui nient la possibilité
d’un acces privilégié a ma conscience, et ceux qui affirment a I’opposé
la ressemblance épistémologique entre le fondement de certaines des
croyances concernant mon propre corps (par exemple le fondement des
croyances proprioceptives) et le fondement des croyances qui portent
sur mes états de conscience.? Si ’asymétrie entre les deux types d’accés
n’a pas lieu, le probleme de la connaissance d’autrui doit étre pour le
moins reformulé.

Il existe finalement des raisons qui pourraient nous induire a douter
du fait que le probléme épistémologique en question touche véritable-
ment a notre compréhension normale, quotidienne d’autrui. On peut se
demander si nous comprenons autrui sur la base d’une théorie que nous
aurions construite a son propos ou si nous ne procédons pas plutot par
empathie, ou, comme on dit aujourd’hui, par simulation. Vous ne vous
expliqueriez pas mon comportement a travers des hypothéses que vous
auriez formulées a propos de ma vie psychique, mais vous vous

2 Sur cette ressemblance cf. SOLDATI (2002).



Le role du corps dans la conscience d’autrui 107

mettriez pour ainsi dire dans ma peau pour sentir ce qui vous ferait agir
de la fagon que je I’ai fait.

Une telle réflexion n’enléverait évidemment rien au probléme épi-
stémologique de la connaissance d’autrui en tant que tel, mais elle ten-
drait 2 montrer qu’il faudrait lui attribuer moins de poids qu'on a
’habitude de faire. Si je n’ai pas besoin de savoir ce qui se passe dans
votre conscience pour comprendre votre comportement, alors le fait
d’entretenir des hypothéses injustifiées a propos de votre vie psychique
n’aurait pas le genre d’effets désastreux que le probléme épistémologi-
que de I’autre semble suggérer.

I1 vaut la peine dans ce contexte de se rappeler la distinction entre
les conditions de vérité et la justification d’une croyance portant sur
autrui. L’argument classique, tel que je 1’ai présenté, ne met pas im-
médiatement en question le fait qu’une croyance de ce type puisse étre
vraie, c’est-a-dire qu’autrui puisse effectivement avoir une conscience.
L’argument classique met plut6t en question le fait que je sois en mesu-
re d’entretenir une croyance justifiée a ce propos. L’absence d’une telle
justification m’empéche de connaitre vos états de conscience, mais non
pas d’avoir des croyances, peut-étre vraies, a propos de vos états de
conscience. Je pourrais acquérir, par simulation, des croyances vraies
concernant vos états de conscience alors qu’en réalité je n’ai jamais eu
de fondement quelconque pour croire a I’existence de consciences au-
tres que la mienne. En fait, mon mécanisme de simulation pourrait étre
tel qu’il serait déclenché par le comportement de toute entité corporelle
ayant suffisamment de ressemblance avec mon corps sans que je n’aie
jamais dii me poser la question a savoir si cette entité était véritable-
ment douée de conscience.

Or, c’est justement cette derniere hypothése, I’hypothése selon
laquelle le probléme de la connaissance d’autrui concernerait la justifi-
cation et non pas le contenu de nos croyances, qui a été au centre des
discussions récentes concernant la connaissance d’autrui. Depuis un
certain temps, sur la base notamment de quelques remarques de Witt-
genstein, la formulation épistémologique classique du probléme de
I’autre a été supplantée par une version que 1’on pourrait appeler sé-
mantique ou plus précisément conceptuelle du probléme. Voici, par ex-
emple, ce qu’en dit Thomas Nagel dans un passage bien connu de son
livre The View from Nowhere :

Le probléme intéressant de I’autre n’est pas le probléme épistémologique de sa-
voir comment je peux déterminer si les autres ne sont pas des zombies. C’est
plutdt le probléme de comment je peux comprendre Iattribution d’états



108 Gianfranco Soldati

mentaux a autrui. Et ceci a son tour n’est rien d’autre que le probléme de com-
ment je peux concevoir mon propre esprit comme n’étant qu’un phénoméne
parmi les nombreux phénoménes mentaux contenus dans le monde3.

I1 vaut la peine, pour comprendre ce que Nagel est en train de dire
dans ce passage, de se rappeler le célebre paragraphe 302 des Investi-
gations Philosophiques de Wittgenstein, ol on peut lire :

Quand il faut s’imaginer la douleur d’autrui a partir de I’exemple de notre pro-
pre douleur, ce n’est pas facile. En effet, je dois m’imaginer des douleurs que je
ne ressens pas a partir de douleurs que je ressens. Je ne dois pas simplement
passer dans I’'imagination d’un endroit de la douleur a un autre, comme d’une
douleur dans la main & une douleur dans le bras. Parce que je ne dois pas
m’imaginer ressentir des douleurs a un endroit de son corps. (Ce qui serait aussi
possible).

Le probléme soulevé par Wittgenstein concerne la généralité inter-
subjective du concept de douleur. En effet, si le concept de douleur est
le concept de quelque chose que je ressens, alors il parait difficile de
I’appliquer a autrui, puisque nous ne ressentons tout simplement pas les
douleurs d’autrui. Il y aurait alors une ambiguité systématique dans le
concept de douleur ou, autrement dit, il y aurait deux concepts de dou-
leur fort différents: un concept que nous appliquons a nous-mémes et
un concept que nous appliquons aux autres. Je ne pourrais donc pas me
concevoir comme un sujet souffrant de douleurs parmi d’autres sujets
ayant exactement le méme genre de souffrance.

Il suffit de généraliser cette réflexion concernant la douleur a tous
les états mentaux pour obtenir ce que Nagel appelle le probléme inté-
ressant de I'autre. Si ’ambiguité décelée par Wittgenstein par rapport
au concept de douleur devait s’appliquer a tous les états mentaux, elle
vaudrait aussi pour les notions générales d’esprit, de conscience et
d’ame. Je ne pourrais alors me concevoir comme un esprit, une consci-
ence ou bien une dme parmi d’autres dans le monde.

Dans ce qui suit, je voudrais essayer de préciser d’abord quelques
aspects du probléme conceptuel d’autrui. Je voudrais insister ensuite
sur la distinction entre la question des autres consciences et la question
des autres subjectivités. Nous allons voir pour finir que pour bien com-
prendre cette distinction, il sera utile de reprendre quelques traits de la
position développée par Husserl dans les Méditations Cartésiennes.

3 NAGEL (1986), p. 19-20.



Le role du corps dans la conscience d’autrui 109
La nature du concept d’autrui: (a) les expériences des autres

Le débat concernant notre concept d’autrui s’est concentré sur la que-
stion de la généralisation de nos concepts mentaux. On se demande
dans quelle mesure des concepts tels que celui de douleur, d’expérience
visuelle, ou peut-étre méme de peur peuvent s’appliquer a la troisiéme
personne autant qu’a la premiere. Nous allons voir plus tard que cette
question, la question de I'unité intersubjective des concepts psychiques,
tend 2 en cacher une autre, a savoir la question de ce qui permet
d’appliquer le concept de sujet a autrui autant qu’a soi-méme. Avant de
nous pencher sur cette deuxiéme question, concentrons nous pour un
instant sur les concepts psychiques.

Une premiére réaction au probléme conceptuel posé par
I’application des concepts psychiques a autrui pourrait étre de nier tout
simplement le diagnostic formulé par Wittgenstein et par Nagel. Son-
gez a quelqu’un qui défendrait ce que Christopher Peacocke appelle la
Théorie Simple des concepts psychiques®. En assumant que 1’on dispose
d’une détermination théorique de ce que cela signifie pour un sujet que
d’avoir le concept d’une expérience psychique e a la premiére personne
(donc un concept comme «voir rouge» ou bien «ressentir une dou-
leur»), la Théorie Simple soutiendrait que le sujet sait ce que cela signi-
fie pour autrui que d’avoir une expérience e quand il sait ce que cela
signifie pour lui-méme que d’avoir une expérience e et quand il sait que
pour autrui que d’avoir une telle expérience signifie tout simplement
avoir une expérience du méme type que 1'expérience e°. En d’autres
mots: je sais ce que cela signifie pour vous que d’avoir mal au dos si je
suis en mesure de penser a vous comme ayant le méme type
d’expérience que moi quand j’ai des douleurs au dos.

Cette conception des concepts psychiques semble étre a la base
d’une théorie assez courante de la connaissance d’autrui qui utilise ce
qu’on appelle une inférence par analogie, un type de raisonnement ré-
pandu dans ce contexte au moins depuis Augustin®. Je sais, selon cette
théorie, dans quel état psychique vous vous trouvez quand vous vous
comportez d’une certaine fagon parce que je sais dans quel type d’état
je me trouve moi-méme quand je me comporte de cette fagon et que je

4 Cf. PEACOCKE (1984), p. 97-98.
5 Cf. PEACOCKE (1984), p. 98.
6 Cf. AVRAMIDES (2001), p. 225.



110 Gianfranco Soldati

vous attribue donc par analogie le méme type d’état. Le probléme qui
nous intéresse maintenant n’est pas de savoir si I'inférence par analogie
est en soi valide, mais de savoir si I'idée de la Théorie Simple selon
laquelle je peux vous concevoir comme étant dans le méme type d’état
psychique que moi est cohérente’.

Il y a d’abord un soupgon de circularité qui afflige la Théorie
Simple. La question que nous nous posons est de savoir si le concept
que le sujet applique a sa propre expérience est suffisamment général
pour pouvoir s’appliquer a autrui. En postulant que le sujet soit en
mesure de juger qu'une expérience d’autrui soit du méme type que sa
propre expérience, on présuppose tout simplement la généralité qu’il
s’agit de démontrer8. Pour bien voir ce probléme, considérez la compa-
raison proposée par Colin McGinn® entre le cas en considération et ce-
lui de I’application du concept de rectangle dans les différentes moda-
lités sensorielles — par exemple tactile et visuelle (il ne s’agit en réalité
que d’une version du fameux probléme de Molyneux). Il semble diffi-
cile d’admettre, par exemple, qu’une personne née aveugle puisse
s’imaginer un rectangle visuel a partir de son expérience tactile du rec-
tangle. Le probléme est que le matériel de I’expérience tactile ne sem-
ble tout simplement pas suffire pour permettre a quelqu’un qui n’aurait
jamais eu d’expériences visuelles de s’imaginer ce que pourrait étre un
rectangle percu par la vue. D’oll la question: comment pouvons nous
atteindre un concept unitaire, transmodal et général de rectangle ?

Il n’est pas important, pour la question qui nous intéresse actuelle-
ment, de donner une réponse a la question de Molineux. Mais il est im-
portant de voir qu’une réponse a cette question ne pourrait en aucun cas
avoir la forme de la Théorie Simple. On ne peut pas soutenir que la per-
sonne aveugle connait le concept de rectangle que la personne voyante
applique sur la base de ses expériences visuelles par le simple fait
qu’elle connait son propre concept tactile de rectangle et qu’elle
présuppose que la personne voyante utilise le concept de rectangle sur
la base du méme type d’expérience perceptive. Une telle hypothése se-
rait évidemment fausse. Il nous faudrait quelque chose de plus, une
théorie capable d’expliquer comment le sujet construit ou bien acquiert

7 Cf. WITTGENSTEIN (1984), § 350.
8 Cf. PEACOCKE (1984), p. 99.
9 Cf. MCGINN (1984), p. 134-137.



Le rdle du corps dans la conscience d’autrui 111

un concept général et transmodal de rectangle a partir de son concept
spécifiquement modal.

McGinn pense, pour sa part, que les perspectives pour une telle
théorie sont bonnes dans le cas du concept de rectangle, mais mauvai-
ses, méme trés mauvaises, dans le cas de concepts psychiques comme
celui de douleur. L’asymétrie reposerait a son avis sur le fait que nous
possédons, en réalité, le concept de quelque chose comme ayant la for-
me d’un rectangle indépendamment de la fagon dont nous pourrions le
percevoir, alors que nous ne possédons pas le concept de quelque chose
comme étant une douleur indépendamment de la question de savoir si
c’est notre douleur ou bien celle d’autrui. Nous avons le concept d’un
rectangle objectif par rapport auquel nous pouvons ajuster nos concepts
sensoriels, mais nous n’avons tout simplement pas un concept pareille-
ment objectif de la douleur. Je peux, dit McGinn, penser a un rectangle
sans penser qu’il est vu, touché ou pergu d’une fagcon quelconque, mais
je ne peux pas penser a une douleur sans imaginer la ressentir ou bien
I’attribuer a autrui sur la base de son comportement. C’est la raison
pour laquelle, soutient McGinn, nous avons I'impression de devoir
choisir entre deux positions extrémes, le solipsisme d’un cdté, qui sou-
tient que le concept de douleur ne saurait s’appliquer a autrui (le con-
cept de douleur est déterminé par ses critéres d’application a la premi-
eére personne), et le béhaviorisme de 1’autre, qui soutient que le concept
de douleur n’est rien d’autre que le concept d’un certain type de com-
portement (le concept de douleur est déterminé par ses critéres
d’application a la troisiéme personne).

Posé de cette fagon, le probléme de I'unit€ du concept de douleur
reviendrait a savoir si I’on peut admettre un concept de douleur qui se-
rait le concept de quelque chose qui peut, mais ne doit pas étre ressenti
d’une certaine fagon et qui peut, mais ne doit pas se manifester par un
comportement d’un certain type. McGinn a probablement raison de
soupconner que les perspectives pour la détermination d’un tel concept
de douleur ne sont pas trés bonnes. On peut effectivement se demander
en quoi un concept qui s’applique a un phénomeéne que je pourrais ne
pas ressentir et qui pourrait ne pas se manifester par le comportement
serait encore un véritable concept de douleur.

On peut avoir I'impression a ce stade qu’une erreur fondamentale
doit s’étre produite dans le débat que nous avons présenté jusqu’ici. A
moins de considérer le solipsisme et le béhaviorisme comme des positi-
ons qui méritent d’étre prises véritablement au sérieux, on ne peut
qu’étre stupéfié par le fait que 1’analyse philosophique de concepts aus-



112 Gianfranco Soldati

si fondamentaux que nos concepts mentaux nous confronte a une alter-
native entre des positions qui jouissent d’une si faible plausibilité.

Dans un livre récent, Anita Avramides soutient effectivement que le
probléme conceptuel d’autrui ne surgit que par le fait que I’on a accepté
d’entrée 1’approche cartésienne qui oppose le sujet au monde'%. En uti-
lisant une série d’arguments bien connus de Peter Strawson, Donald
Davidson et John McDowell, elle finit par proposer qu’au lieu
d’adopter un point de vue subjectif a partir duquel on se poserait la que-
stion de la généralité et de 1'unité des concepts psychiques, il faudrait
adopter un point de vue plus large, qu’elle appelle le point de vue de la
«position vécue»!!, qui englobe, comme elle dit, «le monde et les au-
tres a cOté des expériences du sujet». Ceci est évidemment assez géné-
ral et une bonne partie du livre d’Avramides est effectivement dédié a
un effort de clarification de cette idée.

Je n’ai pas I'intention de discuter maintenant les détails de la sugge-
stion d’Avramides. Si j’ai mentionné son approche, c’est simplement
parce que si I’on pense, comme elle le fait, que le péché originel dans le
débat sur la conscience d’autrui réside dans I’acceptation d’une notion
cartésienne du sujet, il semblerait assez naturel de prendre au sérieux un
philosophe comme Husserl qui s’est justement donné comme tiche,
dans les Méditations Cartésiennes, de réfléchir au probléme d’autrui en
radicalisant, voire en modifiant, le point de vue de Descartes. Il vaut
alors la peine de se demander si on ne pourrait pas trouver chez Husserl
une alternative sérieuse a I’approche de Davidson, McDowell ou
Avramides.

La nature du concept d’autrui: (b) les autres sujets

Il est assez courant, dans le débat que j’ai présenté jusqu’ici, d’adopter
une notion de sujet comme étant ce qui posséde des expériences con-
scientes!2, Mais il faut faire une distinction entre des questions d’ordre
métaphysique et des questions d’ordre conceptuel. Dans le débat qui
nous concerne, c’est la nature du concept de sujet qui doit étre prise en

10 Cf. AVRAMIDES (2001), p. 272.
11 AVRAMIDES (2001), p. 229.
12 Cf. MCGINN (1984), p. 125.



Le rdle du corps dans la conscience d’autrui 113

compte et non pas la question du genre d’entité a laquelle ce concept
finit par étre appliqué.

Quand nous appliquons nos concepts psychiques a autrui, nous
partons de 1’hypothése que les autres sont des sujets autant que nous-
mémes. Mais on pourrait raisonnablement avancer pour le concept de
sujet le méme genre d’objections que nous avions formulé pour les
concepts psychiques comme celui de douleur. S’il y a un probléme dans
le passage du concept de douleur tel que je I'utilise dans mon propre
cas au concept de douleur tel que je I'utilise dans le cas d’autrui, on
peut s’attendre a ce qu’il y ait un probléme semblable dans le passage
du concept de sujet tel que je I’applique 2 moi-méme au concept de su-
jet que j’utiliserais pour autrui: est-ce bien le méme concept de sujet ?
Est-ce que mon concept de sujet posséde un degré de généralité suffi-
sant pour pouvoir étre appliqué a autrui ?

Si le concept de sujet est tout simplement le concept de ce qui
posséde des expériences conscientes, alors la réponse risque, a la lumi-
ére de ce que nous avons vu auparavant, d’étre négative. Si mes con-
cepts d’expériences conscientes, comme le concept de douleur, ne peu-
vent s’appliquer a autrui, alors mon concept de ce qui posséde des ex-
périences conscientes ne peut pas 1’étre non plus. Chacun aurait alors
son propre concept de soi en tant que sujet, un concept qu’il exprimerait
typiquement en utilisant le mot «je», et personne ne serait en mesure
de concevoir autrui comme étant un sujet au méme titre que lui-méme.
Chacun serait un sujet pour lui méme et aucun ne serait un sujet pour
autrui.

Il faut trouver une conception différente du concept de sujet si on
veut empécher que celui-ci finisse par devoir partager le triste sort des
concepts psychiques. Il existe effectivement des raisons indépendantes,
des raisons qui n’ont rien a voir avec les problémes liés au concept
d’autrui, qui font croire que le concept du sujet en tant que ce qui
posseéde des expériences conscientes ne peut pas étre le bon concept.

C’est a cet égard que les réflexions développées par Husserl dans
les Méditations Cartésiennes apparaissent particuliérement utiles.

Husserl et la constitution de 1’ altérité

Les Méditations Cartésiennes font partie de ce qu’on appelle générale-
ment la phénoménologie transcendantale, voire méme idéaliste de
Husserl. Deux caractéristiques de I’interprétation de cette approche que



114 Gianfranco Soldati

j’ai tendance 2 partager me semblent importantes dans le contexte actu-
el. La premiére concerne le fait qu’il me parait raisonnable d’interpréter
la notion de constitution utilisé par Husserl dans cette phase de sa phi-
losophie comme portant non pas sur le monde externe des objets spatio-
temporels, mais sur la représentation conceptuelle que nous en avons.
Quand Husserl parle des conditions de possibilité de la constitution
d’une entité, par exemple d’autrui, il n’est pas en train de nous faire
croire que nous nous substituons au Créateur dans la génération du
monde. Il est plutot en train de se demander quel type de conditions
doivent étre satisfaites pour que je puisse posséder le concept d’autrui.
L’objet de son enquéte est donc précisément ce concept d’autrui que
nous essayons de déterminer.

Le deuxiéme point, qui est plus difficile et encore plus contesté,
concerne la notion de subjectivité que Husserl choisit comme point de
départ dans son analyse du concept d’autrui. On sait que Husserl appli-
que I’epoché, la mise entre parenthése, d’abord au monde externe et
ensuite, notamment dans les Méditations Cartésiennes, au sujet lui-
méme. C’est par ce biais que Husserl peut affirmer conduire une re-
cherche qui ne conceme pas les conditions empiriques, mais les condi-
tions transcendantales de la subjectivité. Et c’est justement dans ce
point précis que réside d’aprés Husserl 1'écart essentiel entre son appro-
che et celle du subjectivisme de Descartes. Husserl n’est pas en train
d’isoler le sujet comme une entité particuliére parmi d’autres dans le
monde, pour en étudier ensuite les capacités conceptuelles — telle serait
a son avis une approche finalement empirique. Il est plutot en train de
se demander quelles conditions subjectives doivent étre satisfaites pour
qu’on puisse parler d’'une connaissance objective. De fagon générale
cela veut dire: comment doit-on concevoir le sujet pour que le sujet
puisse avoir, lui, le concept d’un objet qui existe de fagon déterminée
indépendamment de lui ? Dans notre cas, dans le cas de la connaissance
d’autrui, cela veut dire : comment doit-on concevoir le sujet pour que le
sujet puisse avoir le concept d’un autre sujer qui existe de fagon déter-
minée indépendamment de lui ?

Tout le monde sait que pour Husserl la question ainsi posée n’est ri-
en d’autre que la question de I'intentionnalité. Husserl ne se pose pas la
question de savoir ce qui fait qu'un certain objet spatio-temporel finit
par éwre le référent d’une représentation nominale exprimée par
Iutilisation d’un terme singulier par un sujet particulier dans un con-
texte déterminé. Husserl se pose plut6t la question a premiére vue plus
fondamentale concernant les conditions qui doivent étre satisfaites par



Le role du corps dans la conscience d’autrui 115

le sujet pour qu’un concept qu’il entretient puisse porter sur quelque
chose. Dans les Recherches Logiques, Husserl avait déja souligné le fait
que le contenu conceptuel d’un jugement, notamment d’un jugement
portant sur des entités du monde externe, est partiellement déterminé
par la nature des actes qui peuvent le satisfaire. La détermination d’un
concept intentionnel n’est pas une affaire statique, mais dynamique,
relationnelle.

Toujours dans ce méme ordre d’idées, Husserl constate au début des
Méditations Cartésiennes qu’un concept ne peut porter sur quelque
chose, qu’un concept ne peut me servir pour penser a quelque chose,
que dans la mesure ol ce concept est réidentificationnel, c’est-a-dire
dans la mesure ou je suis capable de I'utiliser pour réidentifier dans le
temps un certain objet. De nouveau, I’intentionnalité n’est pas une pro-
priété statique, mais cette fois temporellement dynamique du concept.

Toutes ces conditions qui doivent étres satisfaites par un concept
pour qu’il puisse acquérir une nature intentionnelle (faute de quoi il
n’est tout simplement pas un concept) ont évidemment une retombée
sur la nature du sujet qui est censé étre en mesure d’entretenir ces con-
cepts. La contrainte de la réidentification temporelle, par exemple, im-
plique que le sujet lui-méme se congoive comme étant doué d’une arti-
culation temporelle. Il faut que le sujet ait une conscience du temps. Ce
ne doit pas étre une conscience du temps objectif, du temps scandé par
des unités objectives comme les secondes, les minutes et les heures. Il
suffit que le sujet soit en mesure d’étre conscient du passage du temps
en termes d’avant, de maintenant et d’aprés’3. De méme, les concepts
démonstratifs doivent contenir une détermination spatiale des objets
spatio-temporels auxquels ils s’appliquent. Il n’est pas nécessaire que
cette détermination se fasse a I’aide d’un plan objectif de 1’espace, il
suffit que le sujet dispose d’un ancrage égocentrique par des concepts
tels que ici, la-bas, a droite, a gauche, etc.'*. Encore une fois, il faut
que le sujet se congoive comme étant lui-méme situé dans cet espace,
en fait: au centre de cet espace.

Le prochain pas dans ce qu’on peut appeler la dynamisation de
I’intentionnalité va étre de se rendre compte du fait que les concepts
acquieérent leur intentionnalité non seulement par le fait de s’articuler

13 Cf. HUssERL (1950), §19, 81-83.
14 Cf. HUSSERL (1952), 158-159 / Husserliana IV, § 41a; HUSSERL (1950),
p. 77-78 / Husserliana I, §17.



116 Gianfranco Soldati

dans I’espace et dans le temps, mais aussi par le fait de répondre a la
conception que le sujet se fait de son propre rayon d’action. Ce qui
m’est donné par exemple comme se trouvant en haut, en bas, devant et
derri¢re dépend entre autre de la fagon de laquelle je congois mes mou-
vements dans I’espace. Or, va remarquer Husserl, ma conception de
mes actions ne comporte pas le concept d’un corps qui est bougé par
moi, d’un corps sur lequel j’agis de fagon causale: la conception de
mon corps est la conception d’un corps qui agit, et non pas d’un corps
qui subit une action's.

C’est sur la base de cette nouvelle analyse, finalement trés peu car-
tésienne du concept de sujet, que Husserl va aborder le théme de la
conscience de I’autre. Deux théses se trouvent a la base de son analyse.
Premi¢rement, il exclut clairement que la connaissance d’autrui impli-
que une inférence par analogie'6. Husserl récuse précisément la Théorie
Simple de la conscience d’autrui. Il n’y a pas, chez Husserl, I'idée d’un
concept général, neutre, non subjectif de 1’expérience qui aurait ensuite
des déterminations conscientes/subjectives d’un coté et comportemen-
tales/objectives de I’ autre.

Husserl soutient deuxieémement qu’autrui m’est donné de fagon di-
recte, dans la perception, grace a un processus d’empathie. L’idée fon-
damentale de la théorie husserlienne de I’empathie est la suivante. Ftre
un sujet, comme nous I’avons vu, signifie étre doué d’intentionnalité,
c’est-a-dire étre en mesure de constituer le monde, ce qui signifie, dans
le sens que j’ai spécifié auparavant, de le conceptualiser en tant que
domaine d’entités indépendamment déterminées. Pour que le sujet soit
en mesure de réaliser cette tiche de conceptualisation objectifiante, il
faut qu’il se congoive lui-méme comme entité corporelle située dans le
temps et dans ’espace et capable d’agir a I'intérieur d’un tel cadre.
Mais si tel est le concept que le sujet se fait de lui-méme, il peut, par
imagination, se mettre a la place d’autrui. S’il fait partie de mon con-
cept de moi-méme de me concevoir comme étant situé a un endroit
précis a I'intérieur de I’espace égocentrique, comme me trouvant ici, il
fait aussi partie de cette méme conception de moi-méme qu’il existe un
autre endroit, un la-bas, ou je pourrais étre. Et si je m’imagine d’étre 1a
bas, si je me simule 13-bas, je verrais le monde 2 partir de cet autre per-

15 Cf. HUSSERL (1952), p. 152 / Husserliana IV, § 38 ; HUSSERL (1973), p. 69-70
/ Husserliana XIII, Beilage xv, « Korper und Ausdruck ».
16 Cf. HUsSERL (1950), § 50 ; HUSSERL (1954), § 67.



Le rdle du corps dans la conscience d’autrui 117

spective, qui pourrait €tre la votre, d’oll je me verrais moi, comme au-
trui. C’est a ce moment-1a que je verrai ce corps, qui m’est normale-
ment donné de facon immédiate, comme un corps parmi d’autres dans
le monde.

L’empathie, ma facon de concevoir autrui, n’est alors rien d’autre
que I'activation de ce processus de simulation par la perception d’un
corps. Je vois un corps, et je me mets a la place de ce corps pour com-
prendre la fagon dont le monde apparait a partir de ce corps. C’est-a-
dire: je me mets a simuler autrui.

Revenons alors pour un moment a notre question de départ, a savoir
comment je peux concevoir la douleur d’autrui. Comparez les deux af-
firmations suivantes :

X a une douleur quand X se trouve dans le méme type d’état que moi quand j’ai
une douleur.

X a une douleur quand X est un sujet et X se trouve dans une situation telle que
si je me trouvais dans cette situation j’aurais une douleur.

Le défi d’une analyse husserlienne est alors précisément de montrer
que notre concept de sujet est assez riche pour engendrer une simulati-
on de la situation dans laquelle se trouve autrui sans devoir se baser sur
une généralisation des concepts psychiques.

Les grandes lignes de I’argumentation husserlienne que je viens de
résumer me semblent suggérer qu’un tel défi devrait pouvoir étre abor-
dé de facon optimiste. S’il est gagné, on pourra affirmer que nous
n’avons en réalit€ pas besoin du concept comportemental de douleur
pour savoir ce que cela veut dire pour autrui que d’avoir des douleurs.
La faute aura alors précisément été d’avoir cherché un concept général
de douleur capable de couvrir la douleur que je ressens autant que la
douleur que j’observe. Il aurait suffi de trouver un concept de sujet qui
s’applique 2 autrui autant qu’a moi-méme.

Conclusion

Il est évident que les différentes étapes de 1’argumentation que je viens
de présenter méritent bien plus d’attention et d’analyse critique que ce
que j’ai pu faire en cette occasion. Mais il est vrai aussi que 1’analyse
de détail a parfois besoin d’étre motivée par une idée de la direction
dans laquelle il faudrait avancer. J’ai essayé de décrire cette direction et



118 Gianfranco Soldati

de montrer qu’il existe de bonnes raisons pour croire que I’approche de
Husserl pourrait nous aider 2 mieux comprendre la relation entre notre
conception de la subjectivité et la question de la conscience d’autrui.

Bibliographie

AVRAMIDES, A., Other Minds, Londres, Routledge, 2001
HUSSERL, E., Cartesianische Meditationen, Gesammelte Werke (Husserliana)

Bd. I., La Haye, Nijhoff, 1950, traduction frangaise, (1992) (1980), Médita-
tions cartésiennes, introduction a la phénoménologie, Paris, Vrin

— Phdnomenologische Untersuchung zur Konstitution. Ideen zu einer reinen
Phinomenologie und phinomenologischen Philosophie, Buch 2 (Ideen II),
Gesammelte Werke (Husserliana), Bd. IV., La Haye, Nijhoff, 1952

— Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die transzendentale Phdno-
menologie, Gesammelte Werke (Husserliana) Bd. VI., La Haye, Nijhoff, 1954

— Zur Phdnomenologie der Intersubjektivitdt. Texte aus dem Nachlass. Teil 1,
(1905-1920), Gesammelte Werke, Bd. XIII., La Haye, Nijhoff, 1973

— Philosophie als strenge Wissenschaft. Francfort (Main), Klostermann; zuerst
erschienen in, Logos, Vol. 1, 289-341, 1981

— Logische Untersuchungen. Zweiter Teil. Untersuchungen zur Phénomenologie
und Theorie der Erkenntni, (Halle, (1901/1922), La Haye, Nijhoff, 1984

MCGINN, C., « What is the problem of other minds ? », in: Aristotelian Society
(Supplementary Volume), Vol. 58, 1984

NAGEL, T., The View from Nowhere. Oxford, OUP, 1986

PEACOCKE, CH., « Consciousness and Other Minds », in: Aristotelian Society
(Supplementary Volume), Vol. 85, 1984

WITTGENSTEIN, L., « Philosophische Untersuchungen », in: Werkausgabe (Bd.
I), Francfort (Main), Suhrkamp, p. 225-580, 1984 (1961, Tractatus logico-
philosophicus, suivi de Investigations philosophiques, Paris , Gallimard.)

SOLDATI, G., « Self-Knowledge, Referential Inmunity and the Concept Self »,
in M. b1 FRANCESCO, D.MARCONI, & P. PARRINI, Filosofia Analitica
1996-1998. Prospettive teoriche e revisioni storiografiche, Milan, Guerini,
p. 192-206, 1998

— « Subjectivité dans la pensée et dans le langage », in: Freiburger Zeitschrift
fiir Philosophie und Theologie, vol. 49, p. 33-48, 2002



	Le rôle du corps dans la conscience d'autrui

