
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 62 (2003)

Artikel: Érigène et la subsistance du corps

Autor: Erismann, Christophe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882962

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882962
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


CHRISTOPHE ERISMANN

Érigène et la subsistance du corps

In his Periphyseon, the ninth-century philosopher John Scottus Eriugena offers a

fundamentally metaphysical analysis of the concept of body. This concept is considered

in its relation to ousia (essentia, substantia). First, Eriugena rejects the originally

Stoic thesis - according to which substance and body are identical - and

carefully distinguishes corporality and substantiality. Secondly, he highlights the

ontological dependence of bodies on the ousia which makes them be. For Eriugena
the body is the only really individual element, the only thing each individual has as
its own, whereas substance is common to all the members of the same species. In
this metaphysical system in which the universal is primary, the body - taken as the

result ofa combination ofaccidents - is an ontologically dependent entity.

L'aspect de la réflexion sur le corps du philosophe latin du IXe siècle
Jean Scot Érigène1 que nous proposons d'analyser est fondamentalement

métaphysique, et non pas anthropologique ou théologique. Cette
réflexion s'inscrit dans le cadre de son travail sur la notion d'ousia :

essentia, substantia, essence, substance. L'ousia est le principe de la

métaphysique de Jean Scot, elle est aussi la clé de ses recherches
philosophiques sur les universaux, le principe d'individuation et l'ontologie
catégoriale2. C'est dans son rapport à V ousia que la question du corps

1 Pour une présentation générale de la vie et de l'œuvre de l'Érigène, cf. Jean
SCOT ÉRIGÈNE, Homélie sur le Prologue de Jean, éd. et trad. E. Jeauneau,
SC 151, Paris, 1972, p. 9-50; Id., De la division de la Nature. Periphyseon, I
et II, trad. F. BERTIN, Paris, 1995, p. 5-10; et C. Erismann, «Jean Scot
Érigène», in C. Gauvard, A. de Libera et M. Zink, Dictionnaire du Moyen
âge, Paris, 2002, p. 771-775.

2 Nous avons étudié ailleurs cet aspect de la pensée érigénienne : C. Erismann,
«Generalis Essentia. La théorie érigénienne de Yousia et le problème des
universaux », Archives d'histoire doctrinale et littéraire du Moyen âge, 69
(2002), p. 7-37. Voir aussi J. Marenbon, From the circle of Alcuin to the
School ofAuxerre, Cambridge, 1981, p. 78-83.



92 Christophe Erismann

est traitée. Plusieurs pages du premier livre du Periphyseon3, l'œuvre

majeure d'Érigène qui propose un vaste système néoplatonicien, sont
consacrées au rapport entre ousia et corps4. Au fil du dialogue entre le

maître et l'élève - le Periphyseon est en effet, selon l'usage néoplatonicien5,

un dialogue entre un maître nourricier et son disciple - Érigène
réfute, par une série de syllogismes, la thèse de l'identité entre ousia et

corps. En un deuxième temps, grâce à une analyse de la différence
ontologique entre les corps géométriques et les corps naturels, Érigène
insiste sur la dépendance ontologique des corps existants à l'égard de

Yousia6 qui les fait être. Mais cette vision limitée du rôle de Yousia

comme suppôt substantiel sera complétée; car si Yousia est bien le

principe d'être de la réalité, elle donne aux entités bien plus que la

subsistance, elle leur donne leur nature. Le rapport entre corps et ousia se

précise alors davantage: nous sommes notre substance, mais nous ne

sommes pas notre corps, il est nôtre. Plus généralement, le but
d'Érigène est d'insister sur l'importance de la part intelligible de la réa-

3 Pour une présentation générale de l'érigénisme, cf. entre autres R. Roques,
«Remarques sur la signification de Jean Scot Érigène», in AAVV, Miscellanea

André Combes, I. Rome-Paris, 1967, p. 245-329.
4 Sur la question du statut du monde sensible chez Érigène, cf. A. Wohlman,

«L'ontologie du sensible dans la philosophie de Jean Scot Érigène», Revue
Thomiste, 83 (1983), p. 558-582; cf. aussi C. RlCCATl, Processio et explicatio.
La doctrine de la création chez Jean Scot et Nicolas de Cues, Naples, 1983.

5 Philippe Hoffmann donne une description de la pédagogie néoplatonicienne
qui s'applique parfaitement au cas du Periphyseon : « Plusieurs textes font
apparaître une théorie du lien pédagogique et de la dignité professorale, en vertu
de laquelle le philosophe-professeur est une image humaine de la bonté du
premier principe. [...] Les étudiants doivent être affectivement stimulés et
intellectuellement guidés par un maître dont la sollicitude pédagogique est une
imitation de la providence démiurgique et un moyen pour lui (comme pour
eux) de réaliser l'ôgoicûmç 0etô. La relation pédagogique est en effet pour les

néoplatoniciens - comme pour les Anciens - une relation essentiellement
dissymétrique et hiérarchique : les enseignés (ou étudiants) sont des « âmes
imparfaites » que des âmes plus parfaites, qui ont déjà contemplé la vérité,
conduisent à plus de « perfection » éthique et scientifique », cf. P. Hoffmann,
« La fonction des prologues exégétiques dans la pensée pédagogique
néoplatonicienne», in J.-D. Dubois et B. Roussel (dir.), Entrer en matière. Les
prologues, Paris, 1998, p. 229.

6 L'ousia dont nous parlons ici est à comprendre non pas comme une substance
individuelle, mais comme ce qu'Érigène appelle Yessentia generalis,
l'essence unique et universelle de tous les existants, la réalité la plus générale,
le genre suprême dont tout dépend. Il s'agit du genus generalissimum unique
qui est au sommet de l'arbre de Porphyre.



Érigène et la subsistance du corps 93

lité, pour ne pas surestimer, ce que fait l'opinion commune, la part
corporelle.

La terminologie et l'esprit dans lesquels Érigène formule ses

recherches sur le corps et Yousia sont fournis non par la Métaphysique
d'Aristote, qu'il ne pouvait pas, comme penseur du haut Moyen âge,

connaître, mais par l'ensemble des écrits qui forment le corpus de la

logica vêtus1. Le texte le plus influent est sans conteste les Categoriae
decern8, une paraphrase des Catégories émanant du cercle latin de

Themistius, mais que les auteurs du Moyen âge attribuaient à Augustin.
C'est de cette paraphrasis themistiana que provient notamment
l'expression fréquente chez Érigène de «corps naturel». La réflexion
sur le corps s'insère dans le premier livre du Periphyseon, celui
consacré à la doctrine aristotélicienne des catégories, telle qu'elle est

transmise par les Categoriae decern. Traitant de la question récurrente
durant le haut Moyen âge de la praedicatio in divinis9, c'est-à-dire de

l'application des catégories à Dieu, ce premier livre est l'occasion d'un
travail d'ontologie catégoriale, mais aussi de l'affirmation de

l'impossibilité de la prédication des catégories du sensible corporel aux
réalités divines.

7 Sur la périodisation des âges métaphysiques du Moyen âge grâce à l'histoire
des corpus, cf. A. de Libera, « Genèse et structure des métaphysiques
médiévales », in J.-M. Narbonne et L. Langlois (dir.), La métaphysique.
Son histoire, sa critique, ses enjeux, Paris-Québec, 1999, p. 159-181. La Logica

vêtus, à l'époque carolingienne, est composée des Categoriae decern -
texte faussement attribué à Augustin et qui s'est substitué aux Catégories
d'Aristote -, du De Interpretation du Stagirite, de Ylsagoge de Porphyre, des

Topica de Cicéron, du Péri Hermeneias d'Apulée et des écrits de Martianus
Capella (De Nuptiis Philologiae et Mercurii), de Cassiodore (Institutiones), et

d'Isidore de Séville (Etymologiae). La diffusion des commentaires de Boèce
est difficile à préciser; on admet généralement que les commentaires sur le De

Interpretation et sur Ylsagoge ont circulé, mais pas celui sur les Catégories.
Sur ce point, cf. G. d'Onofrio, «Disputandi Disciplina. Procédés dialectiques

et Logica vêtus dans le langage philosophique de Jean Scot», in G.-H.
Allard (dir.), Jean Scot écrivain, Montréal-Paris, 1986, p. 229-263.

8 Sur les Categoriae decern comme source d'Érigène, voir J. Marenbon,
« John Scottus and the Categoriae decern », in W. BEIERWALTES (dir.), Eriu-
gena. Studien zu seinen Quellen, Heidelberg, 1980, p. 117-134.

9 Une analyse de la réponse érigénienne à la question de la praedicatio in divi¬
nis est donnée dans D. J. O'Meara, « The Problem of Speaking about God in
John Scottus Eriugena », in U.-R. Blumenthal (dir.), Carolingian Essays,
Washington, 1983, p. 151-167.



94 Christophe Erismann

Érigène aborde la question du corps par un biais inattendu. Il veut
réfuter «les gens qui postulent que le corps et l'essence du corps ne se

distinguent en rien, en se trompant au point de croire sans le moindre
doute que la substance elle-même est corporelle, visible et tangible»
(489 B)10. La polémique est, du moins quant à son origine,
antistoïcienne11. Érigène s'en prend à la conception selon laquelle seuls les

corps sont véritablement et n'est réel que ce qui a un corps, ainsi qu'à
une reformulation de la doctrine des genres où la substance dépend du

corps. Outre l'impossible conciliation entre l'univers stoïcien exclusivement

peuplé de choses particulières et le primat érigénien accordé à

l'universel, le danger que voit Jean Scot dans l'absence de distinction
entre corps et essence d'un corps12 est celui de prédiquer de la
substance les caractéristiques du corps : or Vousia ne peut en aucun cas être

perceptible par les sens; au contraire, pour Érigène, grand lecteur du

Pseudo-Denys et donc par son intermédiaire de Proclus, Vousia est
fondamentalement invisible et intangible. C'est un reproche similaire
qu'Érigène adresse, par l'entremise du disciple, à l'usage commun:
négliger, voire oublier l'intelligible. Le disciple s'étonne «que l'on en
soit arrivé dans l'usage courant de la vie quotidienne humaine [...] à

10 Periphyseon 489 B : « Sed aduersus eos qui non aliud esse corpus et aliud
corporis essentiam putant, in tantum seducti ut ipsam substantiam corpoream
esse uisibilemque atque tractabilem non dubitent, quaedam breviter dicenda
esse arbitrior». Les citations latines du Periphyseon sont extraites de l'édition
critique d'E. Jeauneau (CCCM 161, 162, 163 et 164). Les traductions
françaises sont à l'origine celles de F. Bertin (Paris, 1995 et 2000), nous les
avons cependant souvent modifiées.

11 Sur cette conception stoïcienne : voir notamment Alexandre d'Aphrodise,
in Top. 301 (SVF II, 329): «Mais ils voudraient échapper à la difficulté en
légiférant pour leur propre compte, et en décidant que "existant" se dit seulement

des corps ». Cf. aussi les témoignages rapportés par Plotin, Enn. II, 4, 1

(SVF II, 320) : o«)|iaxa pövov xd övxa étvai et par Plutarque, de Comm.
Not. 30, p. 1073 D (SVF II, 525) : övxa yàp pova xà aaipaxa. Une thèse
proche a été défendue, chez les Latins, par Ciceron (Topica 5.27) lorsqu'il
distingue les res quae sunt et les res quae intelliguntur. Ne sont véritablement
que les êtres concrets à la différence des entités abstraites privées de réalité
matérielle, ou, selon l'expression de Cicéron, quibus nullum subest corpus. À
l'être véritable et substantiel des corps, il oppose l'être fictif des notions.

12 Sur la distinction entre corps et substance du corps dans le stoïcisme, voir
notamment le fragment 28 C de A. A. LONG et D. N. Sedley, The Helleni-
stics Philosophers. Volume 2, Greek and Latin texts, Cambridge, 1987, p. 171.



Érigène et la subsistance du corps 95

croire que l'ousia n'est rien d'autre que ce corps visible et tangible»
(480 A)13.

Jean Scot va donc dans un premier temps réfuter la thèse de

l'identité du corps et de Vousia, rompant par là même avec une certaine

conception de l'être14. Pour Érigène, un corps matériel ne peut être une

ousia, et Vousia ne peut être un corps. Il va donc utiliser selon

l'expression de 489 C «quelques uns des nombreux syllogismes de la

dialectique». Deux des arguments de Jean Scot sont particulièrement
intéressants, car ils reposent sur son réalisme radical15.

Le refus de la corporéité de Vousia

Les premiers arguments se basent sur la corruptibilité16 et la composition17.

Comme Vousia est incorruptible et simple, elle ne peut en aucun

13 Periphyseon 480 A : « Sed ualde miror cur in communem usum humanae ui-
tae peruenit ut [...] quemadmodum nil aliud esse aestimat OYCIAN praeter
hoc corpus uisibile atque tangibile ».

14 La liaison substantia-corpus constitue l'un des traits essentiels de
l'appréhension romano-stoïcienne de l'être, comme l'a bien montré J.-F.
Courtine; manifeste chez Cicéron, cette conception de l'être comme substan-
tialité, corporéité, substrat matériel, va subir une première critique dans le
Liber de Definitionibus de Marius Victorinus pour qui «toutes les choses,
qu'elles soient avec ou sans corps, sont à ranger sous un seul chef générique »,
celui de l'être, c'est-à-dire de la substantialité. Érigène poursuit cet effort de
dissociation entre corporéité et substantialité, car pour lui c'est la présence de
Vousia et non la corporéité qui détermine l'être véritable, et cette présence ne
concerne pas que les seuls individus corporés mais - et c'est un postulat fort
du réalisme érigénien - chacune des subdivisions de Vousia (genres, espèces,
individus).
Sur la conception romaine de l'être et l'histoire des termes substantia et
essentia, cf. J.-F. Courtine, «Note complémentaire pour l'histoire du vocabulaire

de l'être. Les traductions latines d'OYEIA et la compréhension romano-
stoïcienne de l'être» in P. Aubenque (dir.), Concepts et catégories dans la
pensée antique, Paris, 1980, p. 33-87.

15 L'une des affirmations les plus nettes de ce réalisme se trouve en 479 C:
« Car si les genres, les espèces et les individus subsistent et continuent à
subsister, c'est parce qu'un suppôt indivisible leur inhère, suppôt qui ne peut ni se

corrompre, ni s'anéantir».
16 491 A : «Toute ousia est incorruptible; or rien d'incorruptible n'est un corps

matériel : donc aucune ousia n'est un corps matériel ».



96 Christophe Erismann

cas être un corps matériel. Érigène avance alors un troisième syllogisme:

«Tous les hommes ont une seule et même ousia, car tous les

hommes participent à une essence identique; et puisque Vousia est

commune à tous les hommes, elle n'est donc le propre d'aucun homme;
en revanche, le corps n'est pas commun à tous les hommes car chaque
homme possède son propre corps: Vousia ne peut donc pas à la fois
être commune et être un corps; or Vousia est commune: donc Yousia
n'est pas un corps» (491 AB)18. Les postulats ontologiques de ce
syllogisme sont considérables : c'est le réalisme radical de Jean Scot qui est

ici invoqué. L'affirmation de l'unicité de Yousia des hommes est
souvent réitérée dans le Periphyseon. Érigène est un réaliste convaincu, un
défenseur de l'existence réelle des genres et des espèces, au travers de

leur présence complète, totale, indivise et simultanée dans chacune de

leurs subdivisions.
Le réalisme de Jean Scot repose sur la théorie boécienne du genre

qui postule l'immanence complète et simultanée du genre dans chacune
de ses espèces. Érigène reprend probablement cette conception au
second commentaire de Boèce à Ylsagoge qui stipule que le genre est tout
entier en chacune de ses subdivisions et, qu'à la fois, il peut constituer
et former la substance des entités auxquelles il est commun19. C'est
cette théorie du genre qui sera le pivot de l'argumentation d'Érigène.
En 492 A, il réfute l'identité entre corps et ousia, par le biais de
considérations touchant au mode d'être du genre dans ses subdivisions:

On dispose d'un argument irréfutable qui nous permet de diagnostiquer que le

corps se distingue de Vousia : car Vousia se subdivise en genres et en espèces,
alors que le corps envisagé comme un tout est divisible dans ses parties. En outre,

le corps ne subsiste comme un tout dans aucune de ses parties, car le corps
envisagé comme un tout ne subsiste ni dans la tête ni dans les mains ni dans les

pieds, et le corps est plus grand dans toutes ses parties prises ensemble, mais le

17 491 A : « Aucun corps qui se compose de forme et de matière n'est simple; or
toute ousia est simple : donc aucun corps composé de forme et de matière
n'est une ousia ».

18 Periphyseon 491 AB : «Item omnium hominum una eademque OYCIA est:
omnes enim unam participant essentiam ac per hoc, quia omnibus communis
est, nullius proprie est. Corpus autem commune omnium hominum non est,
nam unusquisque suum proprium possidet corpus. Non et OYCIA igitur
communis est et corpus est; est autem communis; non est igitur corpus ».

19 In Porph. (Schepss-Brandt 162:23 - 163:3) : « Genus uero secundum nullum
horum modum commune esse speciebus potest; nam ita commune esse debet,
ut et totum sit in singulis et uno tempore et eorum quorum commune est, con-
stituere ualeat et formare substantiam ».



Érigène et la subsistance du corps 97

corps est plus petit dans chacune de ses parties prises séparément. En revanche
l'ousia est tout entière dans chacune de ses formes et de ses espèces, et l'ousia
n'est ni plus grande dans toutes prises ensemble, ni plus petite dans chacune
d'elles prise séparément. Car l'ousia n'est pas plus grande dans le genre
généralissime que dans l'espèce spécialissime, ni plus petite dans l'espèce spécialis-
sime que dans le genre généralissime. Et, pour recourir à des exemples
concrets, l'ousia n'est pas plus grande dans tous les hommes que dans un seul

homme, ni plus petite dans un seul homme que dans tous les hommes (491 D -
492 A)20.

Érigène refuse une approche méréologique de l'ousia. Si l'on peut

penser le corps sur le mode d'un rapport entre un tout et ses parties,
l'ousia ne peut se penser méréologiquement. Le rapport de l'ousia à ses

subdivisions - genres, espèces, individus - est celui de la présence
complète, entière et simultanée. L'ousia est présente indivise dans

chaque membre de l'arbre de Porphyre. Car bien que l'ousia soit
divisible logiquement dans ses genres, ses espèces, ses individus, elle reste
néanmoins indivisible en vertu de sa nature propre et elle n'est jamais
divisible concrètement par aucun acte ni par aucune opération. Car,
comme le dit Érigène en 492 BC, «l'ousia subsiste éternellement et

d'une façon immuable tout entière, en même temps et toujours dans
chacune de ses subdivisions ».

Le refus de la corporalité de l'ousia est lié dans la métaphysique
érigénienne au rôle qui incombe à l'ousia. Cause des corps sensibles

auxquels elle donne la subsistance, l'ousia générale ne peut être corporelle,

car pour Érigène, une vraie cause ne peut être qu'un principe
intelligible. Une cause est ontologiquement et axiologiquement supérieure

aux individus qui dépendent d'elle et qui lui sont redevables du fait
d'être ce qu'ils sont, or un corps corruptible ne peut être cause de rien21.

20 Periphyseon 491 D-492 A : « Maximum itaque argumentum est, ex quo dino-
scitur aliud esse corpus aliud OYCIAN. Nam OYCIA in genera et species di-
uiditur, corpus uero ueluti totum quoddam in partes separatur. Item corpus in
partibus suis totum non est. In capite enim seu manibus pedibusque totum
corpus non comprehenditur, et est maius in omnibus suis partibus simul,
minus uero in singulis non simul. E contrario autem OYCIA tota in singulis suis
formis speciebusque est, nec maior in omnibus simul collectis, nec minor in
singulis a se inuicem diuisis. Non enim amplior est in generalissimo genere
quam in specialissima specie, nec minor in specialissima specie quam in
generalissimo genere. Et ut exemplis utamur, OYCIA non est maior in omnibus
hominibus quam in uno homine, nec minor in uno homine quam in omnibus
hominibus ».

21 C'est en Periphyseon 606 B qu'Érigène expose cette thèse selon laquelle un
corps composé ne peut être une cause véritable. Pour une analyse de cette



98 Christophe Erismann

L'ousia comme soutien ontologique22

Après avoir réfuté la thèse de l'identité entre corps et ousia, Érigène va
insister sur le rôle ontologique de Yousia comme principe et source de

l'être des corps réels. Pour ce faire, il va construire une comparaison
entre les corps naturels et les corps géométriques : un corps géométrique

est composé d'une forme (figure) et d'une quantité (ligne, surface),
alors qu'un corps naturel résulte de l'alliance entre Yousia, une forme

qualitative et une quantité matérielle. Ou comme le dit Érigène : « On

peut discerner dans tous les corps naturels les trois propriétés suivantes :

Yousia, la quantité et la qualité. Mais Yousia n'est jamais contemplable
que par le seul entendement, car elle n'apparaît sous un mode visible en
rien. En revanche la quantité et la qualité subsistent sous un mode
invisible dans Yousia avant de surgir sous un mode visible dans un quantum

et dans un quale quand, une fois combinée l'une avec l'autre, elles

composent un corps sensible » (495 C)23.

Voyons le résultat de cette comparaison telle que l'expose le
maître :

Si donc les corps géométriques, que nous contemplons par le seul regard de

notre esprit et que nous travaillons à construire à partir des seules représentations

imaginaires de notre mémoire, subsistaient dans une ousia quelconque, ce
seraient assurément des corps naturels et il n'y aurait alors plus la moindre
différence entre les corps géométriques et les corps naturels. Mais en fait, puisque

nous ne pouvons contempler les corps géométriques que par notre seul
esprit, et puisque ces corps géométriques ne subsistent dans aucune ousia et qu'ils
méritent donc à juste titre le nom de corps imaginaires, alors que les corps naturels

sont des corps naturels précisément parce qu'ils subsistent dans leurs ousiai
naturelles, c'est-à-dire dans leurs essences, sans lesquelles ces corps naturels ne

peuvent être, ni être véritablement corps, - autrement, en effet, ils ne seraient

pas au nombre des réalités naturelles (in rebus naturalibus) mais seulement

question et une présentation de la théorie érigénienne de la causalité, cf.
C. Erismann, « Causa essentialis. De la cause comme principe dans la
métaphysique de Jean Scot Érigène », in Quaestio 2 (2002), sous presse.

22 Sur le vocabulaire ontologique de Jean Scot, cf. C. Martello, « Aile origini
del lessico fdosofico latino. TTIOETAZIZ / substantia in Giovanni Scoto », in
F. Romano, D. P. Taormina (dir.), Hyparxis e hypostasis nel neoplatonismo,
Florence, 1994, p. 169-184.

23 Periphyseon 495 C : « Haec etenim tria in omnibus naturalibus inspiciuntur
corporibus: OYCLA, quantitas, qualitas. Sed OYCIA solo semper intellectu
cernitur, in nullo enim uisibiliter apparet; quantitas uero et qualitas ita inuisi-
biliter sunt in OYCIA ut in quantum et quale uisibiliter erumpant, dum corpus
sensibile inter se coniunctae componunt ».



Érigène et la subsistance du corps 99

conçus par la raison -, on doit incontestablement en conclure qu'autre est le

corps, autre l'ousia, puisque tantôt le corps est dépourvu d'ousia, tantôt le corps
adhère à une ousia afin de devenir un corps réel, ne pouvant, sans elle, devenir
réel mais consistant simplement en une figure produite par l'imagination; en
revanche, Vousia n'a en aucune façon besoin du corps pour être, puisqu'elle
subsiste par elle-même (quoniam per se ipsam subsistit). (493 CD)24

Cette comparaison, même si elle sera reformulée et complétée, a

l'avantage de bien mettre en lumière l'importance ontologique de

Yousia. En effet, un corps naturel n'est subsistant que grâce à Yousia.
L'ousia est le principe d'être de la réalité. Érigène pense le rapport
entre Y ousia et la réalité comme celui entre la première des catégories,
essence ou substance, et les neuf autres catégories accidentelles, c'est-
à-dire sur le mode du soutien. La dépendance ontologique est claire:
sans ousia, il n'y a pas de corps réel, en revanche l'ousia est autonome
et ne requiert rien d'autre qu'elle-même pour subsister. Et Érigène peut
ainsi conclure que, puisque le corps peut à la fois être, comme corps
réel, associé à l'ousia et, comme corps géométrique produit par
l'imagination, en être privé, le corps et l'ousia constituent des réalités
bien différentes. Alors que le corps naturel subsiste car il est soutenu

ontologiquement, subesse dans le latin de Jean Scot, par l'ousia25, la
figure géométrique n'a hypostase en rien. Ainsi compris, les deux mo-

24 Periphyseon 493 CD : « Si igitur geometrica corpora, quae solo animi contuitu
contemplamur solisque memoriae imaginationibus fingere procuramus, in ali-
qua OYCIA subsistunt, profecto naturalia sunt, nullaque inter geometrica et
naturalia corpora differentia est. Nunc uero quoniam geometrica corpora solo
animo consideramus in nullaque OYCIA subsistunt atque ideo phantastica iure

uocantur, naturalia uero corpora propterea naturalia sunt quoniam in natu-
ralibus suis OYCIIC (id est essentiis) subsistunt et sine quibus esse non poss-
unt ideoque uera sunt - alioqui non in rebus naturalibus sed sola ratione cogi-
tarentur - profecto datur intelligi aliud esse corpus aliud OYCIA, quoniam
corpus aliquando caret OYCIA aliquando adhaeret OYCIAE ut uerum sit, sine

qua uerum fieri non potest, sed quadam imaginatione figuratum. OYCIA uero
nullo modo corporis indiget ut sit, quoniam per se ipsam subsistit».

25 Cf. 495 C : «Car si l'on a acquis la preuve rationnelle que le corps géométri¬
que dont aucune ousia n'est le suppôt substantiel (cui nulla subest OYCIA), se

compose seulement de la quantité de ses dimensions et de ses lignes ainsi que
de sa forme qualitative à laquelle on donne le nom de figure : où est l'obstacle
nous interdisant de dire que le corps naturel, lequel doit sa subsistance au
pouvoir de l'ousia, qui lui sert de suppôt substantiel (cui uirtus OYCIAE ad
permanendum substat), pour autant toutefois que le corps peut subsister, est
produit par cette forme qui provient de la qualité combinée avec la quantité
tirée de la matière ».



100 Christophe Erismann

des d'être d'un corps sont soit de subsister en autre chose, c'est-à-dire

en une ousia et d'être, de ce fait, un corps naturel, soit, en l'absence

d'ousia, de n'être qu'une fiction dépourvue de subsistance.

Le pouvoir ontologique, Érigène parle de uirtus, de ïousia par
rapport aux corps est capital. L'ousia donne aux corps ce qu'ils ne peuvent
trouver en eux-mêmes : la subsistance. Elle les fait être.

De la subsistance à l'essence

ousia soutient et supporte les corps naturels. L'ousia est dite cause
constitutive {constitutionis causa, 497 A) du réel. Pour Jean Scot, une
substance ne peut procéder d'une autre cause que de l'essence
généralissime; il le précise en 605 AB : « Omnis substantia a generali essentia

defluit». À cette propriété, on doit en ajouter une autre: Yousia est
donatrice d'être, mais elle communique aussi la nature substantielle des

étants. Vousia est en effet l'origine des formes substantielles. Chaque

corps participe d'une forme substantielle, d'une ousiodes - Érigène

transpose en latin le terme grec. Ainsi le corps d'un homme participe de

la forme humaine. Liée à l'existence des corps, Yousia est bien plus la
forme d'être de la réalité.

Érigène propose ensuite une grille d'analyse pour les individus qui
permet de mieux comprendre le statut du corps. Pour chaque individu,
on cherche à connaître trois propriétés :

Ce que nous sommes substantiellement, ce qui nous appartient comme nôtre, ce
qui nous environne. Nous sommes substantiellement notre propre substance,
laquelle est une substance donatrice de vie et intelligible qui subsiste au-delà de
notre corps et de tous ses sens, et au-delà de sa forme visible. Nous appartient
comme nôtre, mais ce n'est pas nous, le corps qui nous est conjoint et qui se

compose d'un quantum et d'un quale ainsi que de ses autres accidents, lequel
est un corps sensible, soumis au changement, dissoluble et corruptible; et on
peut affirmer en toute vérité que le corps est réductible aux organes et aux
sièges des sens [...] Nous environnent toutes les données sensibles dont nous
faisons usage, telles que les quatre éléments de ce monde et les corps composés de

ces éléments » (497 CD)26.

26 Periphyseon 497 CD: «Tria siquidem discrete debemus cognoscere siue de
nobismet ipsis cogitantes siue de aliis animalibus : quid sumus, quid nostrum
est, quid circa nos Nos sumus substantia nostra, quae uitalis atque intelligi-
bilis est supra corpus omnesque eius sensus uisibilemque formam. Nostrum
est, non autem nos, corpus quod nobis adhaeret quanto et quali caeterisque



Érigène et la subsistance du corps 101

Le corps résulte en effet d'un concours d'accidents. La création des

corps procède selon l'expression de 620 C «per catholicorum elemen-
torum in propria coitum». Les individus considérés comme corps sont
des agrégats d'éléments universaux; de même, considérés comme unités

numériques, ils sont des rassemblements de propriétés universelles :

Car les corps sont produits à partir des qualités et des quantités propres aux

corps simples, qui demeurent invisibles et imperceptibles en eux-mêmes par
nos sens, propriétés qualitatives et quantitatives auxquelles on donne le nom
d'éléments, puisque les explorateurs de la nature nous affirment que c'est à

partir d'un concours mutuel de ces éléments que sont composés tous les corps,
et que c'est dans ces mêmes éléments que tous les corps doivent se décomposer,

mais c'est aussi en eux que tous les corps doivent trouver leur préservation.
Ils sont aussi communément appelés catholiques, c'est-à-dire universaux, car
c'est à partir d'eux que les corps propres des substances individuelles ont été

produits.27 (664 A).

Érigène, pour sa conception des corps individuels, fusionne deux
doctrines : la conception idéaliste de la matière transmise par le de
Hominis Opificio28 de Grégoire de Nysse et la définition porphyrienne de

accidentibus compositum, atque sensibile mutabile, solubile, corruptibile, nil-
que aliud esse uerissimum est dicere quam sensuum instrumenta uel sedes

[...]. Circa nos sunt omnia sensibilia quibus utimur ut sunt quatuor mundi
huius elementa corporaque ex eis composita ».

27 Periphyseon 664 A :« Ex qualitatibus enim et quantitatibus simplicium et inui-
sibilium corporum sensibusque incomprehensibilium efficiuntur. Quae prop-
terea elementa uocantur, quoniam ex illorum concursu omnia corpora compo-
ni naturarum inquisitores aiunt, et in ea solui, et in eis saluari. Catholica quo-
que soient appellari, id est uniuersalia; ex ipsis siquidem propria singulorum
corpora fiunt ».

28 Le de Hominis Opificio de Grégoire de Nysse, que Jean Scot connaît bien

pour l'avoir traduit en latin, contient la thèse selon laquelle la rencontre de

principes intelligibles produit la matière : « Comme il n'y a pas de corps, sans

qu'il y ait en même temps couleur, forme extérieure, résistance, étendue,
pesanteur et toutes les autres particularités, - attributs qui, pris à part, ne sont
pas un corps, mais se sont révélés quelque chose d'autre - ainsi, à l'inverse,
leur rencontre donne l'existence aux corps. Mais si la compréhension de
chacune de ces propriétés est un " acte d'intelligence " et si la Divinité est aussi

par nature une " substance intelligible ", il n'y a rien d'invraisemblable à ce

que ces qualités soient des principes purement spirituels venant d'une nature
incorporelle pour la production des corps : la nature spirituelle donne
l'existence à des forces spirituelles et la rencontre de celles-ci donne naissance à la
matière» (213 B-213 C, traduction de J. Laplace, Paris, 1944, p. 95). Une
thèse proche se trouve chez Plotin, Enn. IV, 7, 7 et chez OrigÈNE, De Princ.



102 Christophe Erismann

l'individu comme aGpotaqa 'iSioxittcov comme faisceau unique de

propriétés29. Le corps est un faisceau des accidents de Yousia30, c'est-à-

dire de propriétés des neuf autres catégories. Comme les neuf catégories

de l'accident s'agrègent à Yousia, les propriétés accidentelles

s'agrègent à la substance pour former un corps naturel31. C'est cet
agrégat associé à Yousia qui permet à un individu d'exister; les deux

composantes sont nécessaires : nous avons vu que Yousia assure la
subsistance, mais l'ensemble des accidents, même si chacun pris isolément
est contingent, est lui aussi une condition de l'existence sensible32.

Défenseur d'une conception de 1'individuation par les accidents33 selon

le modèle porphyro-boécien, Érigène limite celle-ci au strict plan matériel;

la substance est commune aux différents membres d'un universel34

qui est présent intégralement et simultanément en chacun d'eux. Seuls

IV, 4, 7. Sur cela, cf. le chapitre « Bodies as bundles of properties » du livre
de R. SORABJI, Matter, Space and Motion, Ithaca-New York, 1988, p. 44-59.

29 Porphyre, Isagoge : « On appelle " individu " Socrate, et ce blanc-ci, et le fils
de Sophronisque qui s'en vient (à condition que Sophronisque n'ait que
Socrate pour fils). Ces [êtres] sont donc appelés " individus ", parce que chacun
d'eux est constitué de caractères propres, dont le rassemblement ne saurait
jamais se produire identiquement dans un autre : en effet les caractères
propres de Socrate ne sauraient jamais se retrouver chez un autre être particulier,
tandis que ceux de l'homme, je veux dire de l'homme commun, peuvent se

retrouver chez plusieurs hommes, ou plutôt chez tous les hommes particuliers,
en tant qu'hommes » (7 : 16-27; traduction A. de Libera et A.-Ph. Segonds,
Paris, 1998, p. 9). Sur la conception porphyrienne de l'individu, cf. R.
Chiaradonna, « La teoria dell'individuo in Porfirio e l'IAIOinOION stoi-
co», Elenchos, XXI (2000), p. 303-331.

30 Cf. entre autres, la formule de 502 A : ex accidentium concursu corpora fieri.
31 Selon Periphyseon 663 A, la production de la matière résulte d'un mélange de

propriétés intelligibles les unes avec les autres. Le corps est ainsi produit :

« Les quantités et les qualités sont incorporelles en elles-mêmes, mais, une
fois combinées les unes avec les autres dans un composé homogène, ces
quantités et ces qualités produisent la matière informe, laquelle après ajout
des formes et des couleurs incorporelles, se module ensuite en des corps
variés ».

32 Periphyseon 503 B : « Corpus autem subtractis accidentibus nullo modo per se
subsistere potest quoniam nulla sui substantia fulcitur».

33 Sur l'ensemble de la problématique de 1'individuation chez Jean Scot, voir
J. GRACIA, Introduction to the Problem of individuation in the Early Middle
Ages, Munich-Vienne, 1984; p. 129-135.

34 En 703 AB, Érigène affirme l'unité de la forme substantielle : « Substantialis
forma [...] in omnibus una eademque est, et in omnibus tota aequaliter, in
nullis ullam varietatem uel dissimiludinem recipiens ».



Érigène et la subsistance du corps 103

les corps sont réellement individués. La seule chose qu'un individu a en

propre est non pas sa substance qui est commune, mais son corps. Pierre

et Paul ont la même substance, mais ils diffèrent par ce qu'ils ont en

propre, cet agrégat de propriétés accidentelles qu'est leur corps. Dans

une métaphysique de l'un, où l'unité absolue de l'essence générale est

un postulat inconditionnel, l'individuation est restreinte au strict plan
corporel. Substance et forme substantielle sont communes aux différents

individus d'une même espèce; l'espèce exprime l'ensemble de

l'être de ses individus. Rejetant tout particularisme ontologique,
Érigène voit dans le corps, c'est-à-dire dans ce qui n'est pas de l'ordre
de la substance, ce qui est individué et déterminé, ce que chaque individu

a en propre.
Le texte érigénien est explicite, le corps est bien distinct de la

substance de l'individu. Il n'est en aucun cas l'individu, il est ce qui lui
appartient en propre. L'individu n'est pas son corps, il le possède. Le

corps est d'une certaine façon l'intermédiaire entre la substance de

l'individu et la réalité sensible.
Dans son analyse de la question du corps, Jean Scot privilégie

l'aspect métaphysique. Ce choix est cohérent avec son projet philosophique

d'ensemble : proposer un cadre conceptuel englobant pour
analyser la réalité. Vousia tient le premier rôle dans son dispositif. En
effet, Vousia porte ses subdivisions jusqu'à l'être. La réalité n'est rien
d'autre que le déploiement ontologique processif de la structure logique
de l'arbre de Porphyre. Ce déploiement de Vousia s'étend des genres
génériques jusqu'aux individus corporés. Les corps naturels individuels,

terme de cette réalité hiérarchique où prime l'universel, ne sont
existants que par le soutien ontologique de Vousia. Mais le corps est séparé

de l'essence, il n'a nullement le statut de réalité première et encore
moins le monopole de la subsistance. Bien au contraire, il est second.

Ontologiquement, il dépend de Vousia quant à sa subsistance. Et dans

l'analyse d'un individu, il n'est que deuxième, il n'est pas l'individu, il
lui appartient en propre. Le corporel visible, tangible et perceptible par
les sens est relégué par Jean Scot. Ardent défenseur de la transcendance
du sensible, Érigène promeut au premier plan Vousia, l'essence de toutes

choses, que l'on ne peut ni voir, ni toucher, ni même connaître. Le
corporel bien loin d'être essentiel, n'est que le fruit de la rencontre
chaque fois unique des accidents, un concursum accidentium.

Plus fondamentalement, le corps ne peut être valorisé dans la
métaphysique de Jean Scot, car il est l'entité la plus particularisée, la plus
individuée, ce que l'individu a en propre. Or Érigène dans son système



104 Christophe Erismann

accorde un primat inconditionnel à l'universel35. Comme, pour le

maître irlandais, plus l'universel est déterminé et particularisé, moins il
est universel, c'est-à-dire que tout ajout de détermination est non un

gain de forme, mais bien au contraire, une perte d'universalité, une

perte d'être; l'entité la plus individuée ne peut donc être que l'entité la

plus ontologiquement déficiente. Ainsi compris, le corps est ontologi-
quement dépendant, il n'est pas autonome et nécessite le secours de

Vousia pour subsister. D est quant à sa composition le résultat de la
réunion de propriétés accidentelles; et quant à sa place dans la hiérarchie

ontologique de la réalité représentée comme un arbre de Porphyre,
c'est-à-dire comme une descente divisive du plus universel au plus
particulier, souvent décrite par Jean Scot comme une chute de l'un dans le

multiple, du principe intelligible dans la matière, le corps est plus bas

que le dernier échelon; il n'est même pas ce dernier degré, celui des

individus, car Érigène rejette, nous l'avons vu, l'identité entre substance

et corps, un individu étant sa substance uniquement; le corps n'est donc

que ce que les individus ont en propre.
La conception érigénienne du corps ne repose donc ni sur un rejet

moral de la chair, ni sur un mépris platonicien du corporel, mais
découle de sa vision métaphysique du monde; elle en est la

conséquence logique36.

35 La position érigénienne est en accord complet avec le néoplatonisme grec
pour qui le particulier sensible est le bas d'une hiérarchie où prime l'universel
intelligible. Sur ce point, cf. I. Hadot, « Aristote dans l'enseignement
philosophique néoplatonicien», in Revue de Théologie et de Philosophie, 124
(1992), p. 412 : « Plus une entité a le caractère de principe, plus elle est générale

et universelle et plus elle est générale, plus elle est "intelligible" et
éloignée de tout sensible. Tout ce qui est particulier est inférieur à ce qui est
universel, et xà pepucà tout court désigne en général ce qui se place au plus
bas de l'échelle ontologique et qui, par ce fait même, n'est pas connaissable
par la science mais par l'opinion ».

36 Je tiens à remercier chaleureusement Alain de Libera, Dominic O'Meara et
Michael Esfeld pour leurs précieuses remarques. Ce travail est réalisé dans le
cadre du projet de recherche IRIS NSS « Les catégories dans les sciences de
l'homme » dirigé par les professeurs A. Neschke et J. Barnes.


	Érigène et la subsistance du corps

