Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 62 (2003)

Artikel: Erigéne et la subsistance du corps
Autor: Erismann, Christophe

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-882962

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-882962
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CHRISTOPHE ERISMANN

Erigéne et la subsistance du corps

In his Periphyseon, the ninth-century philosopher John Scottus Eriugena offers a
fundamentally metaphysical analysis of the concept of body. This concept is consid-
ered in its relation to ousia (essentia, substantia). First, Eriugena rejects the origi-
nally Stoic thesis — according to which substance and body are identical — and
carefully distinguishes corporality and substantiality. Secondly, he highlights the
ontological dependence of bodies on the ousia which makes them be. For Eriugena
the body is the only really individual element, the only thing each individual has as
its own, whereas substance is common to all the members of the same species. In
this metaphysical system in which the universal is primary, the body — taken as the
result of a combination of accidents — is an ontologically dependent entity.

L’aspect de la réflexion sur le corps du philosophe latin du IX® siécle
Jean Scot Frigéne! que nous proposons d’analyser est fondamentale-
ment métaphysique, et non pas anthropologique ou théologique. Cette
réflexion s’inscrit dans le cadre de son travail sur la notion d’ousia:
essentia, substantia, essence, substance. L’ousia est le principe de la
métaphysique de Jean Scot, elle est aussi la clé de ses recherches philo-
sophiques sur les universaux, le principe d’individuation et I’ontologie
catégoriale?. C’est dans son rapport a 1’ousia que la question du corps

1 Pour une présentation générale de la vie et de I’ceuvre de I'Erigene, cf. JEAN
ScoT ERIGENE, Homélie sur le Prologue de Jean, éd. et trad. E. JEAUNEAU,
SC 151, Paris, 1972, p. 9-50; ID., De la division de la Nature. Periphyseon, |
et II, trad. F. BERTIN, Paris, 1995, p. 5-10; et C. ERISMANN, «Jean Scot
Erigénc », in C. GAUVARD, A. DE LIBERA et M. ZINK, Dictionnaire du Moyen
age, Paris, 2002, p. 771-775.

2 Nous avons étudié ailleurs cet aspect de la pensée érigénienne : C. ERISMANN,
« Generalis Essentia. La théorie érigénienne de 1’'ousia et le probléme des
universaux », Archives d’histoire doctrinale et littéraire du Moyen dge, 69
(2002), p. 7-37. Voir aussi J. MARENBON, From the circle of Alcuin to the
School of Auxerre, Cambridge, 1981, p. 78-83.



92 Christophe Erismann

est traitée. Plusieurs pages du premier livre du Periphyseon’, I'ceuvre
majeure d’Erigéne qui propose un vaste systtme néoplatonicien, sont
consacrées au rapport entre ousia et corps®. Au fil du dialogue entre le
maitre et 1’éléve — le Periphyseon est en effet, selon I’'usage néoplatoni-
cien’, un dialogue entre un maitre nourricier et son disciple — Erigéne
réfute, par une série de syllogismes, la thése de I'identité entre ousia et
corps. En un deuxi¢me temps, grice a une analyse de la différence on-
tologique entre les corps géométriques et les corps naturels, Erigéne
insiste sur la dépendance ontologique des corps existants a I’'égard de
I’ousia® qui les fait étre. Mais cette vision limitée du rdle de I'ousia
comme suppOt substantiel sera complétée; car si 1'ousia est bien le
principe d’étre de la réalité, elle donne aux entités bien plus que la sub-
sistance, elle leur donne leur nature. Le rapport entre corps et ousia se
précise alors davantage: nous sommes notre substance, mais nous ne
sommes pas notre corps, il est notre. Plus généralement, le but
d’Erigéne est d’insister sur I'importance de la part intelligible de la réa-

3 Pour une présentation générale de I’érigénisme, cf. entre autres R. ROQUES,
« Remarques sur la signification de Jean Scot Erigéne », in AAVV, Miscella-
nea André Combes, 1. Rome-Paris, 1967, p. 245-329.

4  Sur la question du statut du monde sensible chez Erigéne, cf. A. WOHLMAN,
«L’ontologie du sensible dans la philosophie de Jean Scot Erigene », Revue
Thomiste, 83 (1983), p. 558-582; cf. aussi C. RICCATI, Processio et explicatio.
La doctrine de la création chez Jean Scot et Nicolas de Cues, Naples, 1983.

5 Philippe Hoffmann donne une description de la pédagogie néoplatonicienne
qui s’applique parfaitement au cas du Periphyseon : « Plusieurs textes font ap-
paraitre une théorie du lien pédagogique et de la dignité professorale, en vertu
de laquelle le philosophe-professeur est une image humaine de la bonté du
premier principe. [...] Les étudiants doivent étre affectivement stimulés et in-
tellectuellement guidés par un maitre dont la sollicitude pédagogique est une
imitation de la providence démiurgique et un moyen pour lui (comme pour
eux) de réaliser I’0poiworg Oew. La relation pédagogique est en effet pour les
néoplatoniciens — comme pour les Anciens — une relation essentiellement dis-
symétrique et hiérarchique : les enseignés (ou étudiants) sont des « &mes im-
parfaites » que des dmes plus parfaites, qui ont déja contemplé la vérité, con-
duisent a plus de « perfection» éthique et scientifique », cf. P. HOFFMANN,
«La fonction des prologues exégétiques dans la pensée pédagogique néopla-
tonicienne », in J.-D. DUBOIS et B. ROUSSEL (dir.), Entrer en matiére. Les
prologues, Paris, 1998, p. 229.

6 L’ousia dont nous parlons ici est 2 comprendre non pas comme une substance
individuelle, mais comme ce qu'Erigéne appelle I'essentia generalis,
I’essence unique et universelle de tous les existants, la réalité la plus générale,
le genre supréme dont tout dépend. Il s’agit du genus generalissimum unique
qui est au sommet de I’arbre de Porphyre.



Erigéne et la subsistance du corps 93

lité, pour ne pas surestimer, ce que fait I’opinion commune, la part cor-
porelle.

La terminologie et I'esprit dans lesquels Erigéne formule ses re-
cherches sur le corps et I’ousia sont fournis non par la Métaphysique
d’Aristote, qu’il ne pouvait pas, comme penseur du haut Moyen éage,
connaitre, mais par I’ensemble des écrits qui forment le corpus de la
logica vetus’. Le texte le plus influent est sans conteste les Categoriae
decem?®, une paraphrase des Catégories émanant du cercle latin de
Themistius, mais que les auteurs du Moyen age attribuaient a Augustin.
C’est de cette paraphrasis themistiana que provient notamment
I’expression fréquente chez Erigéne de «corps naturel». La réflexion
sur le corps s’insére dans le premier livre du Periphyseon, celui
consacré a la doctrine aristotélicienne des catégories, telle qu’elle est
transmise par les Categoriae decem. Traitant de la question récurrente
durant le haut Moyen 4ge de la praedicatio in divinis®, c'est-a-dire de
I’application des catégories a Dieu, ce premier livre est I’occasion d’un
travail d’ontologie catégoriale, mais aussi de Iaffirmation de
I’'impossibilité de la prédication des catégories du sensible corporel aux
réalités divines.

7  Sur la périodisation des ages métaphysiques du Moyen édge grace a I'histoire
des corpus, cf. A. DE LIBERA, «Genése et structure des métaphysiques
médiévales », in J.-M. NARBONNE et L. LANGLOIS (dir.), La métaphysique.
Son histoire, sa critique, ses enjeux, Paris-Québec, 1999, p. 159-181. La Logi-
ca vetus, a I’époque carolingienne, est composée des Categoriae decem —
texte faussement attribué a Augustin et qui s’est substitué aux Catégories
d’ Aristote —, du De Interpretatione du Stagirite, de I’Isagoge de Porphyre, des
Topica de Cicéron, du Peri Hermeneias d’ Apulée et des écrits de Martianus
Capella (De Nuptiis Philologiae et Mercurii), de Cassiodore (Institutiones), et
d’Isidore de Séville (Etymologiae). La diffusion des commentaires de Boéce
est difficile a préciser; on admet généralement que les commentaires sur le De
Interpretatione et sur I'[sagoge ont circulé, mais pas celui sur les Catégories.
Sur ce point, cf. G. D’ONOFRIO, « Disputandi Disciplina. Procédés dialec-
tiques et Logica vetus dans le langage philosophique de Jean Scot », in G.-H.
ALLARD (dir.), Jean Scot écrivain, Montréal-Paris, 1986, p. 229-263.

8 Sur les Categoriae decem comme source d’Erigéne, voir J. MARENBON,
«John Scottus and the Categoriae decem », in W. BEIERWALTES (dir.), Eriu-
gena. Studien zu seinen Quellen, Heidelberg, 1980, p. 117-134.

9 Une analyse de la réponse érigénienne a la question de la praedicatio in divi-
nis est donnée dans D. J. O’MEARA, « The Problem of Speaking about God in
John Scottus Eriugena », in U.-R. BLUMENTHAL (dir.), Carolingian Essays,
Washington, 1983, p. 151-167.



94 Christophe Erismann

Erigéne aborde la question du corps par un biais inattendu. Il veut
réfuter «les gens qui postulent que le corps et I’essence du corps ne se
distinguent en rien, en se trompant au point de croire sans le moindre
doute que la substance elle-méme est corporelle, visible et tangible »
(489 B)!0. La polémique est, du moins quant a son origine, anti-
stoicienne!!. Erigéne s’en prend 2 la conception selon laquelle seuls les
corps sont véritablement et n’est réel que ce qui a un corps, ainsi qu’a
une reformulation de la doctrine des genres ol la substance dépend du
corps. Outre I'impossible conciliation entre 'univers stoicien exclusi-
vement peuplé de choses particuliéres et le primat érigénien accordé a
I’'universel, le danger que voit Jean Scot dans 1’absence de distinction
entre corps et essence d’un corps!? est celui de prédiquer de la sub-
stance les caractéristiques du corps: or I’ousia ne peut en aucun cas étre
perceptible par les sens; au contraire, pour Erigéne, grand lecteur du
Pseudo-Denys et donc par son intermédiaire de Proclus, I’ousia est fon-
damentalement invisible et intangible. C’est un reproche similaire
qu’Erigéne adresse, par I'entremise du disciple, 2 I'usage commun:
négliger, voire oublier I'intelligible. Le disciple s’étonne «que 1’on en
soit arrivé dans 1'usage courant de la vie quotidienne humaine [...] a

10 Periphyseon 489 B : «Sed aduersus eos qui non aliud esse corpus et aliud
corporis essentiam putant, in tantum seducti ut ipsam substantiam corpoream
esse uisibilemque atque tractabilem non dubitent, quaedam breviter dicenda
esse arbitrior ». Les citations latines du Periphyseon sont extraites de 1’édition
critique d’E. JEAUNEAU (CCCM 161, 162, 163 et 164). Les traductions
frangaises sont a I’origine celles de F. BERTIN (Paris, 1995 et 2000), nous les
avons cependant souvent modifiées.

11 Sur cette conception stoicienne : voir notamment ALEXANDRE D’ APHRODISE,
in Top. 301 (SVF II, 329): «Mais ils voudraient échapper a la difficulté en
légiférant pour leur propre compte, et en décidant que “existant” se dit seule-
ment des corps ». Cf. aussi les témoignages rapportés par PLOTIN, Enn. 11, 4, 1
(SVF 11, 320): owpotor povov 1o Ovta €ivon et par PLUTARQUE, de Comm.
Not. 30, p. 1073 D (SVF II, 525): Ovto. yap povo. tc cwpote. Une thése
proche a été défendue, chez les Latins, par CICERON (Topica 5.27) lorsqu’il
distingue les res quae sunt et les res quae intelliguntur. Ne sont véritablement
que les étres concrets a la différence des entités abstraites privées de réalité
matérielle, ou, selon I’expression de Cicéron, quibus nullum subest corpus. A
I’étre véritable et substantiel des corps, il oppose 1’étre fictif des notions.

12 Sur la distinction entre corps et substance du corps dans le stoicisme, voir
notamment le fragment 28 C de A. A. LONG et D. N. SEDLEY, The Helleni-
stics Philosophers. Volume 2, Greek and Latin texts, Cambridge, 1987, p. 171.



Erigeéne et la subsistance du corps 95

croire que ’ousia n’est rien d’autre que ce corps visible et tangible »
(480 A)1.

Jean Scot va donc dans un premier temps réfuter la thése de
I’identité du corps et de 1’ousia, rompant par la méme avec une certaine
conception de I’étre!. Pour Erigéne, un corps matériel ne peut étre une
ousia, et 'ousia ne peut €tre un corps. Il va donc utiliser selon
I’expression de 489 C «quelques uns des nombreux syllogismes de la
dialectique». Deux des arguments de Jean Scot sont particuliérement
intéressants, car ils reposent sur son réalisme radical's.

Le refus de la corporéité de I’ ousia

Les premiers arguments se basent sur la corruptibilité!¢ et la compositi-
on!”. Comme I’ousia est incorruptible et simple, elle ne peut en aucun

13 Periphyseon 480 A : « Sed ualde miror cur in communem usum humanae ui-
tae peruenit ut [...] quemadmodum nil aliud esse aestimat OYCIAN praeter
hoc corpus uisibile atque tangibile ».

14 La liaison substantia-corpus constitue 1’un des traits essentiels de

I’appréhension romano-stoicienne de 1’étre, comme 1’a bien montré J.-F.
Courtine; manifeste chez Cicéron, cette conception de 1’étre comme substan-
tialité, corporéité, substrat matériel, va subir une premiére critique dans le Li-
ber de Definitionibus de Marius Victorinus pour qui «toutes les choses,
qu’elles soient avec ou sans corps, sont a ranger sous un seul chef générique »,
celui de I’étre, c'est-a-dire de la substantialité. Erigéne poursuit cet effort de
dissociation entre corporéité et substantialité, car pour lui c’est la présence de
I’ousia et non la corporéité qui détermine I’€tre véritable, et cette présence ne
concerne pas que les seuls individus corporés mais — et c’est un postulat fort
du réalisme érigénien — chacune des subdivisions de 1’ousia (genres, espéces,
individus).
Sur la conception romaine de I’étre et I’histoire des termes substantia et es-
sentia, cf. J.-F. COURTINE, « Note complémentaire pour I’histoire du vocabu-
laire de 1’étre. Les traductions latines d’OYZIA et la compréhension romano-
stoicienne de 1’étre » in P. AUBENQUE (dir.), Concepts et catégories dans la
pensée antique, Paris, 1980, p. 33-87.

15 L’une des affirmations les plus nettes de ce réalisme se trouve en 479 C:
« Car si les genres, les espéces et les individus subsistent et continuent 4 sub-
sister, c’est parce qu’un supp6t indivisible leur inhére, suppdt qui ne peut ni se
corrompre, ni s’ anéantir ».

16 491 A: «Toute ousia est incorruptible; or rien d’incorruptible n’est un corps
matériel : donc aucune ousia n’est un corps matériel ».



96 Christophe Erismann

cas étre un corps matériel. Erigéne avance alors un troisiéme syllogis-
me: «Tous les hommes ont une seule et méme ousia, car tous les
hommes participent a une essence identique; et puisque I’ousia est
commune a tous les hommes, elle n’est donc le propre d’aucun homme;
en revanche, le corps n’est pas commun a tous les hommes car chaque
homme posséde son propre corps: I'ousia ne peut donc pas a la fois
étre commune et étre un corps; or 1’ousia est commune: donc I’ousia
n’est pas un corps» (491 AB)'3. Les postulats ontologiques de ce syllo-
gisme sont considérables: c’est le réalisme radical de Jean Scot qui est
ici invoqué. L’affirmation de I'unicité de I’ousia des hommes est sou-
vent réitérée dans le Periphyseon. Erigéne est un réaliste convaincu, un
défenseur de I’existence réelle des genres et des espéces, au travers de
leur présence compléte, totale, indivise et simultanée dans chacune de
leurs subdivisions.

Le réalisme de Jean Scot repose sur la théorie boécienne du genre
qui postule I'immanence compléte et simultanée du genre dans chacune
de ses espéces. Erigéne reprend probablement cette conception au se-
cond commentaire de Boéce a I’Isagoge qui stipule que le genre est tout
entier en chacune de ses subdivisions et, qu’a la fois, il peut constituer
et former la substance des entités auxquelles il est commun'®. C’est
cette théorie du genre qui sera le pivot de I’argumentation d’Erigéne.
En 492 A, il réfute I'identité entre corps et ousia, par le biais de con-
sidérations touchant au mode d’étre du genre dans ses subdivisions:

On dispose d’un argument irréfutable qui nous permet de diagnostiquer que le
corps se distingue de I'ousia : car I’ousia se subdivise en genres et en espéces,
alors que le corps envisagé comme un tout est divisible dans ses parties. En ou-
tre, le corps ne subsiste comme un tout dans aucune de ses parties, car le corps
envisagé comme un tout ne subsiste ni dans la téte ni dans les mains ni dans les
pieds, et le corps est plus grand dans toutes ses parties prises ensemble, mais le

17 491 A: « Aucun corps qui se compose de forme et de matiére n’est simple; or
toute ousia est simple: donc aucun corps composé de forme et de matiére
n’est une ousia ».

18 Periphyseon 491 AB: «Item omnium hominum una eademque OYCIA est:
omnes enim unam participant essentiam ac per hoc, quia omnibus communis
est, nullius proprie est. Corpus autem commune omnium hominum non est,
nam unusquisque suum proprium possidet corpus. Non et OYCIA igitur
communis est et corpus est; est autem communis; non est igitur corpus ».

19 In Porph. (Schepss-Brandt 162:23 — 163 :3): « Genus uero secundum nullum
horum modum commune esse speciebus potest; nam ita commune esse debet,
ut et totum sit in singulis et uno tempore et eorum quorum commune est, con-
stituere ualeat et formare substantiam ».



Erigéne et la subsistance du corps 97

corps est plus petit dans chacune de ses parties prises séparément. En revanche
I’ ousia est tout entiére dans chacune de ses formes et de ses espéces, et 1'ousia
n’est ni plus grande dans toutes prises ensemble, ni plus petite dans chacune
d’elles prise séparément. Car I’ousia n’est pas plus grande dans le genre géné-
ralissime que dans I’espéce spécialissime, ni plus petite dans I’espéce spécialis-
sime que dans le genre généralissime. Et, pour recourir a2 des exemples con-
crets, 'ousia n’est pas plus grande dans tous les hommes que dans un seul
homme, ni plus petite dans un seul homme que dans tous les hommes (491 D -

492 A,

Erigéne refuse une approche méréologique de I’ousia. Si 'on peut
penser le corps sur le mode d’un rapport entre un tout et ses parties,
I’ousia ne peut se penser méréologiquement. Le rapport de 1'ousia a ses
subdivisions — genres, espeéces, individus — est celui de la présence
compléte, entiere et simultanée. L’ousia est présente indivise dans
chaque membre de I’arbre de Porphyre. Car bien que I'ousia soit divi-
sible logiquement dans ses genres, ses especes, ses individus, elle reste
néanmoins indivisible en vertu de sa nature propre et elle n’est jamais
divisible concrétement par aucun acte ni par aucune opération. Car,
comme le dit Erigéne en 492 BC, «l’ousia subsiste éternellement et
d’une fagon immuable tout entiére, en méme temps et toujours dans
chacune de ses subdivisions ».

Le refus de la corporalité de I’ousia est lié dans la métaphysique
érigénienne au réle qui incombe a I'ousia. Cause des corps sensibles
auxquels elle donne la subsistance, I’ousia générale ne peut étre corpo-
relle, car pour Erigéne, une vraie cause ne peut étre qu’un principe in-
telligible. Une cause est ontologiquement et axiologiquement supérieu-
re aux individus qui dépendent d’elle et qui lui sont redevables du fait
d’étre ce qu’ils sont, or un corps corruptible ne peut étre cause de rien?!.

20 Periphyseon 491 D-492 A : « Maximum itaque argumentum est, ex quo dino-
scitur aliud esse corpus aliud OYCIAN. Nam OYCIA in genera et species di-
uiditur, corpus uero ueluti totum quoddam in partes separatur. Item corpus in
partibus suis totum non est. In capite enim seu manibus pedibusque totum
corpus non comprehenditur, et est maius in omnibus suis partibus simul, mi-
nus uero in singulis non simul. E contrario autem OYCIA tota in singulis suis
formis speciebusque est, nec maior in omnibus simul collectis, nec minor in
singulis a se inuicem diuisis. Non enim amplior est in generalissimo genere
quam in specialissima specie, nec minor in specialissima specie quam in ge-
neralissimo genere. Et ut exemplis utamur, OYCIA non est maior in omnibus
hominibus quam in uno homine, nec minor in uno homine quam in omnibus
hominibus ».

21 C’est en Periphyseon 606 B qu’Erigénc expose cette theése selon laquelle un
corps composé ne peut étre une cause véritable. Pour une analyse de cette



98 Christophe Erismann
L’ousia comme soutien ontologique??

Aprés avoir réfuté la thése de I’identité entre corps et ousia, Erigéne va
insister sur le role ontologique de I’ousia comme principe et source de
I’étre des corps réels. Pour ce faire, il va construire une comparaison
entre les corps naturels et les corps géométriques: un corps géométri-
que est composé d’une forme (figure) et d’une quantité (ligne, surface),
alors qu’un corps naturel résulte de I’alliance entre 1’ousia, une forme
qualitative et une quantité matérielle. Ou comme le dit Erigéne: «On
peut discerner dans tous les corps naturels les trois propriétés suivantes :
I’ousia, la quantité et la qualité. Mais I’ousia n’est jamais contemplable
que par le seul entendement, car elle n’apparait sous un mode visible en
rien. En revanche la quantité et la qualité subsistent sous un mode invi-
sible dans 1’ousia avant de surgir sous un mode visible dans un quan-
tum et dans un quale quand, une fois combinée 1’'une avec I’autre, elles
composent un corps sensible » (495 C)3.

Voyons le résultat de cette comparaison telle que I’expose le
maitre :

Si donc les corps géométriques, que nous contemplons par le seul regard de
notre esprit et que nous travaillons a construire a partir des seules représenta-
tions imaginaires de notre mémoire, subsistaient dans une ousia quelconque, ce
seraient assurément des corps naturels et il n’y aurait alors plus la moindre
différence entre les corps géométriques et les corps naturels. Mais en fait, puis-
que nous ne pouvons contempler les corps géométriques que par notre seul es-
prit, et puisque ces corps géométriques ne subsistent dans aucune ousia et qu’ils
méritent donc 2 juste titre le nom de corps imaginaires, alors que les corps natu-
rels sont des corps naturels précisément parce qu’ils subsistent dans leurs ousiai
naturelles, c'est-a-dire dans leurs essences, sans lesquelles ces corps naturels ne
peuvent étre, ni étre véritablement corps, — autrement, en effet, ils ne seraient
pas au nombre des réalités naturelles (in rebus naturalibus) mais seulement

question et une présentation de la théorie érigénienne de la causalité, cf.
C. ERISMANN, « Causa essentialis. De la cause comme principe dans la méta-
physique de Jean Scot Erigéne », in Quaestio 2 (2002), sous presse.

22 Sur le vocabulaire ontologique de Jean Scot, cf. C. MARTELLO, « Alle origini
del lessico filosofico latino. YTIOZTAZIZX / substantia in Giovanni Scoto », in
F. ROMANO, D. P. TAORMINA (dir.), Hyparxis e hypostasis nel neoplatonismo,
Florence, 1994, p. 169-184.

23 Periphyseon 495 C: « Haec etenim tria in omnibus naturalibus inspiciuntur
corporibus : OYCIA, quantitas, qualitas. Sed OYCIA solo semper intellectu
cernitur, in nullo enim uisibiliter apparet; quantitas uero et qualitas ita inuisi-
biliter sunt in OYCIA ut in quantum et quale uisibiliter erumpant, dum corpus
sensibile inter se coniunctae componunt ».



Erigene et la subsistance du corps 99

congus par la raison —, on doit incontestablement en conclure qu’autre est le
corps, autre I’ousia, puisque tantot le corps est dépourvu d’ousia, tantdt le corps
adhére a une ousia afin de devenir un corps réel, ne pouvant, sans elle, devenir
réel mais consistant simplement en une figure produite par I’'imagination; en re-
vanche, I’ousia n’a en aucune fagon besoin du corps pour étre, puisqu’elle sub-
siste par elle-méme (quoniam per se ipsam subsistit). (493 CD)?*

Cette comparaison, méme si elle sera reformulée et complétée, a
I’avantage de bien mettre en lumiére I'importance ontologique de
I’ousia. En effet, un corps naturel n’est subsistant que grace a I'ousia.
L’ousia est le principe d’étre de la réalité. Erigéne pense le rapport
entre I’ousia et la réalité comme celui entre la premiére des catégories,
essence ou substance, et les neuf autres catégories accidentelles, c’est-
a-dire sur le mode du soutien. La dépendance ontologique est claire :
sans ousia, il n’y a pas de corps réel, en revanche I’ousia est autonome
et ne requiert rien d’autre qu’elle-méme pour subsister. Et Erigéne peut
ainsi conclure que, puisque le corps peut a la fois étre, comme corps
réel, associ€ a l'ousia et, comme corps géométrique produit par
I’imagination, en étre privé, le corps et ’ousia constituent des réalités
bien différentes. Alors que le corps naturel subsiste car il est soutenu
ontologiquement, subesse dans le latin de Jean Scot, par I’ousia®, la
figure géométrique n’a hypostase en rien. Ainsi compris, les deux mo-

24 Periphyseon 493 CD : «Si igitur geometrica corpora, quae solo animi contuitu
contemplamur solisque memoriae imaginationibus fingere procuramus, in ali-
qua OYCIA subsistunt, profecto naturalia sunt, nullaque inter geometrica et
naturalia corpora differentia est. Nunc uero quoniam geometrica corpora solo
animo consideramus in nullaque OYCIA subsistunt atque ideo phantastica iu-
re uocantur, naturalia uero corpora propterea naturalia sunt quoniam in natu-
ralibus suis OYCIIC (id est essentiis) subsistunt et sine quibus esse non poss-
unt ideoque uera sunt — alioqui non in rebus naturalibus sed sola ratione cogi-
tarentur — profecto datur intelligi aliud esse corpus aliud OYCIA, quoniam
corpus aliquando caret OYCIA aliquando adhaeret OYCIAE ut uerum sit, sine
qua uerum fieri non potest, sed quadam imaginatione figuratum. OYCIA uero
nullo modo corporis indiget ut sit, quoniam per se ipsam subsistit ».

25 Cf. 495 C: «Car si I’on a acquis la preuve rationnelle que le corps géométri-
que dont aucune ousia n’est le suppdt substantiel (cui nulla subest OYCIA), se
compose seulement de la quantité de ses dimensions et de ses lignes ainsi que
de sa forme qualitative a laquelle on donne le nom de figure : ou est 1’obstacle
nous interdisant de dire que le corps naturel, lequel doit sa subsistance au
pouvoir de 1'ousia, qui lui sert de suppdt substantiel (cui uirtus OYCIAE ad
permanendum substat), pour autant toutefois que le corps peut subsister, est
produit par cette forme qui provient de la qualité combinée avec la quantité
tirée de la matiére 7 ».



100 Christophe Erismann

des d’étre d’un corps sont soit de subsister en autre chose, c’est-a-dire
en une ousia et d’étre, de ce fait, un corps naturel, soit, en I’absence
d’ousia, de n’étre qu’une fiction dépourvue de subsistance.

Le pouvoir ontologique, Erigéne parle de wuirtus, de 1’ousia par rap-
port aux corps est capital. L’ousia donne aux corps ce qu’ils ne peuvent
trouver en eux-mémes : la subsistance. Elle les fait étre.

De la subsistance a I’essence

L’ousia soutient et supporte les corps naturels. L’ousia est dite cause
constitutive (constitutionis causa, 497 A) du réel. Pour Jean Scot, une
substance ne peut procéder d’une autre cause que de I’essence généra-
lissime; il le précise en 605 AB: « Omnis substantia a generali essentia
defluit». A cette propriété, on doit en ajouter une autre : 1’ousia est do-
natrice d’étre, mais elle communique aussi la nature substantielle des
étants. L’ousia est en effet I’origine des formes substantielles. Chaque
corps participe d’une forme substantielle, d’une ousiodes — Frigéne
transpose en latin le terme grec. Ainsi le corps d’un homme participe de
la forme humaine. Liée a I’existence des corps, I’ousia est bien plus la
forme d’étre de la réalité.

Erigéne propose ensuite une grille d’analyse pour les individus qui
permet de mieux comprendre le statut du corps. Pour chaque individu,
on cherche a connaitre trois propriétés :

Ce que nous sommes substantiellement, ce qui nous appartient comme ndtre, ce
qui nous environne. Nous sommes substantiellement notre propre substance,
laquelle est une substance donatrice de vie et intelligible qui subsiste au-dela de
notre corps et de tous ses sens, et au-dela de sa forme visible. Nous appartient
comme ndtre, mais ce n’est pas nous, le corps qui nous est conjoint et qui se
compose d’'un quantum et d’un quale ainsi que de ses autres accidents, lequel
est un corps sensible, soumis au changement, dissoluble et corruptible; et on
peut affirmer en toute vérité que le corps est réductible aux organes et aux si-
éges des sens [...] Nous environnent toutes les données sensibles dont nous fai-
sons usage, telles que les quatre éléments de ce monde et les corps composés de
ces éléments » (497 CD)?6.

26 Periphyseon 497 CD: «Tria siquidem discrete debemus cognoscere siue de
nobismet ipsis cogitantes siue de aliis animalibus : quid sumus, quid nostrum
est, quid circa nos ? Nos sumus substantia nostra, quae uitalis atque intelligi-
bilis est supra corpus omnesque eius sensus uisibilemque formam. Nostrum
est, non autem nos, corpus quod nobis adhaeret quanto et quali caeterisque



Erigéne et la subsistance du corps 101

Le corps résulte en effet d’un concours d’accidents. La création des

corps procéde selon I’expression de 620 C «per catholicorum elemen-
torum in propria coitum». Les individus considérés comme corps sont
des agrégats d’éléments universaux; de méme, considérés comme uni-
té€s numériques, ils sont des rassemblements de propriétés universelles :

Car les corps sont produits a partir des qualités et des quantités propres aux
corps simples, qui demeurent invisibles et imperceptibles en eux-mémes par
nos sens, propriétés qualitatives et quantitatives auxquelles on donne le nom
d’éléments, puisque les explorateurs de la nature nous affirment que c’est a
partir d’un concours mutuel de ces éléments que sont composés tous les corps,
et que c’est dans ces mémes éléments que tous les corps doivent se décompos-
er, mais c’est aussi en eux que tous les corps doivent trouver leur préservation.
Ils sont aussi communément appelés catholiques, c'est-a-dire universaux, car
c’est a partir d’eux que les corps propres des substances individuelles ont été
produits.2? (664 A).

Erigéne, pour sa conception des corps individuels, fusionne deux

doctrines: la conception idéaliste de la mati¢re transmise par le de Ho-
minis Opificio® de Grégoire de Nysse et la définition porphyrienne de

27

28

accidentibus compositum, atque sensibile mutabile, solubile, corruptibile, nil-
que aliud esse uerissimum est dicere quam sensuum instrumenta uel sedes
[...]. Circa nos sunt omnia sensibilia quibus utimur ut sunt quatuor mundi
huius elementa corporaque ex eis composita ».

Periphyseon 664 A :«Ex qualitatibus enim et quantitatibus simplicium et inui-
sibilium corporum sensibusque incomprehensibilium efficiuntur. Quae prop-
terea elementa uocantur, quoniam ex illorum concursu omnia corpora compo-
ni naturarum inquisitores aiunt, et in ea solui, et in eis saluari. Catholica quo-
que solent appellari, id est uniuersalia; ex ipsis siquidem propria singulorum
corpora fiunt »,

Le de Hominis Opificio de GREGOIRE DE NYSSE, que Jean Scot connait bien
pour ’avoir traduit en latin, contient la thése selon laquelle la rencontre de
principes intelligibles produit la matiére : « Comme il n'y a pas de corps, sans
qu'il y ait en méme temps couleur, forme extérieure, résistance, étendue,
pesanteur et toutes les autres particularités, — attributs qui, pris a part, ne sont
pas un corps, mais se sont révélés quelque chose d'autre — ainsi, a l'inverse,
leur rencontre donne l'existence aux corps. Mais si la compréhension de
chacune de ces propriétés est un “acte d'intelligence ” et si la Divinité est aus-
si par nature une “substance intelligible ”, il n'y a rien d'invraisemblable a ce
que ces qualités soient des principes purement spirituels venant d'une nature
incorporelle pour la production des corps: la nature spirituelle donne 1'exi-
stence a des forces spirituelles et la rencontre de celles-ci donne naissance a la
matiére » (213 B-213 C, traduction de J. LAPLACE, Paris, 1944, p. 95). Une
thése proche se trouve chez PLOTIN, Enn. IV, 7, 7 et chez ORIGENE, De Princ.



102 Christophe Erismann

’individu comme @8polopo Srotntwy comme faisceau unique de
propriétés?®. Le corps est un faisceau des accidents de I’ousia®, c'est-a-
dire de propriétés des neuf autres catégories. Comme les neuf catégo-
ries de l'accident s’agrégent a I’ousia, les propriétés accidentelles
s’agrégent a la substance pour former un corps naturel3!. C’est cet ag-
régat associé a 'ousia qui permet a un individu d’exister; les deux
composantes sont nécessaires: nous avons vu que I’ ousia assure la sub-
sistance, mais I’ensemble des accidents, méme si chacun pris isolément
est contingent, est lui aussi une condition de I’existence sensible32.
Défenseur d’une conception de I’individuation par les accidents® selon
le modele porphyro-boécien, Erigéne limite celle-ci au strict plan maté-
riel; la substance est commune aux différents membres d’un universel34
qui est présent intégralement et simultanément en chacun d’eux. Seuls

IV, 4, 7. Sur cela, cf. le chapitre « Bodies as bundles of properties » du livre
de R. SORABII, Matter, Space and Motion, Ithaca-New York, 1988, p. 44-59.

29 PORPHYRE, Isagoge : « On appelle “individu” Socrate, et ce blanc-ci, et le fils
de Sophronisque qui s’en vient (2 condition que Sophronisque n’ait que So-
crate pour fils). Ces [étres] sont donc appelés *“individus ”, parce que chacun
d’eux est constitué de caractéres propres, dont le rassemblement ne saurait
jamais se produire identiquement dans un autre : en effet les caractéres pro-
pres de Socrate ne sauraient jamais se retrouver chez un autre étre particulier,
tandis que ceux de ’homme, je veux dire de I'homme commun, peuvent se
retrouver chez plusieurs hommes, ou plutdt chez tous les hommes particuliers,
en tant qu’hommes » (7 : 16-27; traduction A. DE LIBERA et A.-Ph. SEGONDS,
Paris, 1998, p. 9). Sur la conception porphyrienne de I’individu, cf. R.
CHIARADONNA, « La teoria dell’individuo in Porfirio e I'IAIOZITOION stoi-
co», Elenchos, XXI (2000), p. 303-331.

30 Cf. entre autres, la formule de 502 A : ex accidentium concursu corpora fieri.

31 Selon Periphyseon 663 A, la production de la matiére résulte d’un mélange de
propriétés intelligibles les unes avec les autres. Le corps est ainsi produit:
«Les quantités et les qualités sont incorporelles en elles-mémes, mais, une
fois combinées les unes avec les autres dans un composé homogéne, ces
quantités et ces qualités produisent la matiere informe, laquelle aprés ajout
des formes et des couleurs incorporelles, se module ensuite en des corps va-
riés ».

32 Periphyseon 503 B : « Corpus autem subtractis accidentibus nullo modo per se
subsistere potest quoniam nulla sui substantia fulcitur ».

33 Sur I’ensemble de la problématique de I’individuation chez Jean Scot, voir
J. GRACIA, Introduction to the Problem of individuation in the Early Middle
Ages, Munich-Vienne, 1984; p. 129-135.

34 En 703 AB, Erigéne affirme 1'unité de la forme substantielle : « Substantialis
forma [...] in omnibus una eademque est, et in omnibus tota aequaliter, in
nullis ullam varietatem uel dissimiludinem recipiens ».



Erigene et la subsistance du corps 103

les corps sont réellement individués. La seule chose qu’un individu a en
propre est non pas sa substance qui est commune, mais son corps. Pier-
re et Paul ont la méme substance, mais ils différent par ce qu’ils ont en
propre, cet agrégat de propriétés accidentelles qu’est leur corps. Dans
une métaphysique de 1'un, ol 'unité absolue de I’essence générale est
un postulat inconditionnel, I’individuation est restreinte au strict plan
corporel. Substance et forme substantielle sont communes aux diffé-
rents individus d’'une méme espece; I’espece exprime I’ensemble de
I’étre de ses individus. Rejetant tout particularisme ontologique,
Erigéne voit dans le corps, c'est-a-dire dans ce qui n’est pas de ’ordre
de la substance, ce qui est individué et déterminé, ce que chaque indivi-
du a en propre.

Le texte érigénien est explicite, le corps est bien distinct de la sub-
stance de l'individu. Il n’est en aucun cas I'individu, il est ce qui lui
appartient en propre. L’individu n’est pas son corps, il le possede. Le
corps est d’une certaine fagon I'intermédiaire entre la substance de
I’individu et la réalité sensible.

Dans son analyse de la question du corps, Jean Scot privilégie
I’aspect métaphysique. Ce choix est cohérent avec son projet philoso-
phique d’ensemble: proposer un cadre conceptuel englobant pour ana-
lyser la réalité. L’ ousia tient le premier role dans son dispositif. En ef-
fet, 'ousia porte ses subdivisions jusqu’a I'étre. La réalité n’est rien
d’autre que le déploiement ontologique processif de la structure logique
de I'arbre de Porphyre. Ce déploiement de I’ousia s’étend des genres
génériques jusqu’aux individus corporés. Les corps naturels individu-
els, terme de cette réalité hiérarchique ou prime I’universel, ne sont exi-
stants que par le soutien ontologique de I’ousia. Mais le corps est sépa-
ré de I’essence, il n’a nullement le statut de réalité premiére et encore
moins le monopole de la subsistance. Bien au contraire, il est second.
Ontologiquement, il dépend de I’ousia quant a sa subsistance. Et dans
I’analyse d’un individu, il n’est que deuxiéme, il n’est pas I’individu, il
lui appartient en propre. Le corporel visible, tangible et perceptible par
les sens est relégué par Jean Scot. Ardent défenseur de la transcendance
du sensible, Frigéne promeut au premier plan I’ousia, I’essence de tou-
tes choses, que I’on ne peut ni voir, ni toucher, ni méme connaitre. Le
corporel bien loin d’étre essentiel, n’est que le fruit de la rencontre
chaque fois unique des accidents, un concursum accidentium.

Plus fondamentalement, le corps ne peut étre valorisé dans la méta-
physique de Jean Scot, car il est I’entité la plus particularisée, la plus
individuée, ce que I’individu a en propre. Or Erigéne dans son systéme



104 Christophe Erismann

accorde un primat inconditionnel a l'universel’. Comme, pour le
maitre irlandais, plus I’universel est déterminé et particularisé, moins il
est universel, c’est-a-dire que tout ajout de détermination est non un
gain de forme, mais bien au contraire, une perte d’universalité, une
perte d’étre; I'entité la plus individuée ne peut donc étre que I'entité la
plus ontologiquement déficiente. Ainsi compris, le corps est ontologi-
quement dépendant, il n’est pas autonome et nécessite le secours de
’ousia pour subsister. Il est quant a sa composition le résultat de la réu-
nion de propriétés accidentelles; et quant a sa place dans la hiérarchie
ontologique de la réalité représentée comme un arbre de Porphyre,
c’est-a-dire comme une descente divisive du plus universel au plus par-
ticulier, souvent décrite par Jean Scot comme une chute de I'un dans le
multiple, du principe intelligible dans la matiére, le corps est plus bas
que le dernier échelon; il n’est méme pas ce dernier degré, celui des
individus, car Erigénc rejette, nous 1’avons vu, I’identité entre substance
et corps, un individu étant sa substance uniquement; le corps n’est donc
que ce que les individus ont en propre.

La conception érigénienne du corps ne repose donc ni sur un rejet
moral de la chair, ni sur un mépris platonicien du corporel, mais
découle de sa vision métaphysique du monde; elle en est la
conséquence logique.

35 La position érigénienne est en accord complet avec le néoplatonisme grec
pour qui le particulier sensible est le bas d’une hiérarchie ol prime I’universel
intelligible. Sur ce point, cf. I. HADOT, « Aristote dans I’enseignement philo-
sophique néoplatonicien », in Revue de Théologie et de Philosophie, 124
(1992), p. 412 «Plus une entité a le caractére de principe, plus elle est géné-
rale et universelle et plus elle est générale, plus elle est “intelligible ” et
€loignée de tout sensible. Tout ce qui est particulier est inférieur a ce qui est
universel, et to. pepuca tout court désigne en général ce qui se place au plus
bas de I’échelle ontologique et qui, par ce fait méme, n’est pas connaissable
par la science mais par I’opinion ».

36 Je tiens a remercier chaleureusement Alain de Libera, Dominic O’Meara et
Michael Esfeld pour leurs précieuses remarques. Ce travail est réalisé dans le
cadre du projet de recherche IRIS NSS «Les catégories dans les sciences de
I’homme » dirigé par les professeurs A. Neschke et J. Barnes.



	Érigène et la subsistance du corps

