
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 62 (2003)

Artikel: Aristoteles über Leiber und Leichen

Autor: Caluori, Damian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882961

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882961
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAMIAN CALUORI

Aristoteles über Leiber und Leichen

Aristotle's hylomorphism involves the homonymy principle, which states that living
bodies and dead bodies are essentially different. Both John Ackrill and Bernard
Williams think that the homonymy principle leads to insoluble problems, especially
to the so-called body-body-problem. In this essay I try to show that this problem is

soluble through a close analysis ofsome ofAristotle's different concepts ofmatter.

Der Reiz von Aristoteles' Hylemorphismus liegt für viele darin, dass er
eine Alternative zu zwei Positionen in der Leib-Seele-Debatte bietet,
die man aus verschiedenen Gründen fiir unbefriedigend halten kann.
So unterscheidet sich der Hylemorphismus von einer materialistischen
Position dadurch, dass er zwischen einem Individuum und seinem

Körper unterscheidet. Und er unterscheidet sich von einem Dualismus
dadurch, dass diese Unterscheidung ihn nicht dazu zwingt, eine
immaterielle Entität anzunehmen.

Natürlich ist auch der Hylemorphismus nicht frei von Problemen.
Gemäß John Ackrill und Bernard Williams besteht eines dieser
Probleme im Verhältnis von lebendem und totem Körper. Ich werde im
ersten Teil des Aufsatzes dieses Problem darstellen. Im zweiten Teil
werde ich den aristotelischen Materiebegriff diskutieren, weil ich glaube,

dass er für die Lösung des aufgeworfenen Problems entscheidend
ist. Schließlich werde ich im dritten Teil eine Lösung für das Problem
vorschlagen.

Das Leib-Körper-Problem

Bevor ich zum angesprochenen Problem komme, möchte ich zuerst

einige vorbereitende Ausführungen machen. Gemäß Aristoteles gibt es

einen wesentlichen Unterschied zwischen einem Leib und einer Leiche,



76 Damian Caluori

ebenso zwischen einer Hand, einem Auge etc. eines Lebewesens und

dem gleichnamigen Teil einer Leiche.1 Die Hand eines Toten und die
Hand eines Lebewesens sind gemäß Aristoteles nur homonym Hände,
Leib und Leiche nur homonym Körper (vgl. PA 640 b 30 f.). Homonym
sind zwei Dinge genau dann, wenn sie den Namen, nicht aber die
Definition gemeinsam haben (Cat. 1 a 1 f.). Da beispielsweise die Hand
eines Toten und die Hand eines Lebewesens wesentlich verschieden sind,
ist ihre Definition verschieden. Sie werden aber beide Hand genannt.
Also sind sie homonym Hände. Das Prinzip, nach welchem Körper,
Augen etc. homonym Körper, Augen etc. sind, je nachdem ob sie
belebt sind oder nicht, wird nach Ackrill Homonymieprinzip genannt.

Leiber, d. h. Körper von Lebewesen,2 sind aus dem folgenden
Grund wesentlich verschieden von Leichen: Leiber und ihre Teile sind

gemäß Aristoteles durch ihren Zweck bestimmt (Ph. 198 a 25 ff.,
198b 1 ff., 199a 30ff.)- Der Zweck eines Leibes besteht darin, auf
bestimmte Weise das Leben eines Lebewesens zu ermöglichen. Eine Leiche

aber ist ein Körper, der diesen Zweck genau nicht erfüllt. Weil also

ein Leib durch seinen Zweck definiert wird, den eine Leiche genau
nicht hat, sind Leib und Leiche wesentlich verschieden. Um zu sehen,
auf welche Weise der Leib das Leben eines Lebewesens ermöglicht,
müssen wir kurz auf das Verhältnis von Leib und Seele eingehen.

Der Leib ist die Materie eines Lebewesens und die Seele ist seine

Form. Leib und Seele konstituieren zusammen das konkrete Ding (sun-
holon) Lebewesen.3 Lebewesen gehören zu den natürlichen Dingen,
d. h. zu den Dingen, die das Prozessprinzip4 in sich haben. Es gibt also

Prozesse, denen ein Lebewesen von sich her unterworfen ist. Wenn ich

beispielsweise ohne äußeren Zwang meine Hand hebe, ist das Prinzip
dieses Prozesses in mir. Dieses Prinzip ist bei Lebewesen die Seele. Die
Seele selbst ist keinen Prozessen unterworfen.5 Sie besteht nur aus den

1 Ich beziehe mich mit dem Term <Lebewesen> nur auf sublunare Lebewesen,
d. h. auf Lebewesen, die entstehen und vergehen.

2 Ich verwende den Term <Leib> etwas weiter als er in der Umgangssprache
verwendet wird, indem ich damit die Körper von Lebewesen aller Arten
bezeichne und nicht nur die Körper von Menschen.

3 Ich verstehe unter einem konkreten Ding ein Ding, insofern es aus Form und
Materie besteht.

4 Aristoteles unterscheidet akzidentelle und substantielle Veränderungen (vgl.
ders, Ph. 225a 32ff., GC 317a 23 ff.). Ich nenne genau die akzidentellen
Veränderungen Prozesse.

5 Vgl. die Diskussion in DA 1.3 und Witt (1992).



Aristoteles über Leiber und Leichen 77

Vermögen (dunameis), gewisse Prozesse auszuführen.6 Damit die

Prozesse ausgeführt werden können, ist etwas im konkreten Ding nötig,
das den Prozessen zu Grunde liegt. Das ist die Materie. Im Fall von
Lebewesen als Ganzen ist die Materie, wie wir gesehen haben, der
Leib. Die Prozesse, denen ein Lebewesen von sich her unterworfen ist,
sind die Prozesse, deren Prinzip die Seele des Lebewesens ist. Diese
Prozesse sind Prozesse, die der natürlichen Art entsprechen, zu der das

Lebewesen gehört. Ein Elefant beispielsweise ist von sich her in vielem
anderen Prozessen unterworfen als ein Mensch. Um so zu leben, wie es

der Art entspricht, zu der ein Lebewesen gehört, muss der Leib des

Lebewesens so konstituiert sein, dass die zur Art gehörigen Seelenvermögen

realisiert werden können. Der Leib kann also nicht beliebig
konstituiert sein, sondern er muss so konstituiert sein, dass er es

ermöglicht, dass die Seelenvermögen ausgeübt werden können.
Allgemeiner gesagt: Weil Materie dazu dient, eine Form zu realisieren, ist
die Materie notwendigerweise in Bezug auf die Form die Materie eines

konkreten Dings.
Nach diesen vorbereitenden Ausführungen komme ich zur Diskussion

des oben angesprochenen Problems. Ich gehe zuerst auf Ackrills
Darstellung des Problems ein: Wie wir oben gesehen haben, ist Materie
das, was einer Veränderung zu Grunde liegt. Während ein Ding sich

verändert, nimmt die Materie des Dings eine Form an oder verliert eine
Form. Materie kann auf bestimmte Weise geformt sein, aber sie ist
nicht notwendigerweise so geformt. Es ist möglich, dass die Materie die

Form, die sie hat, nicht hat. Die Begriffe Form und Materie «normally
find application where the relevant matter [...] can be picked out and

(re-)identified in both an unformed and an in-formed state» (Ackrill
(1979) 68). Gemäß Ackrill ist das eine Voraussetzung dafür, dass wir
überhaupt fähig sind, die Form-Materie-Unterscheidung zu verstehen
(ebd. 69). Wenn aber Materie notwendigerweise Materie in Bezug auf
eine bestimmte Form ist, dann ist es unmöglich, dass die Materie ohne
diese Form ist. Das Antecedens ist wahr, wie wir gesehen haben, und
daher scheinen wir folgenden Widerspruch zu haben: Einerseits ist es

möglich, dass Materie, die eine Form hat, diese Form nicht hat und

6 Falls man Aristoteles so interpretiert, dass die Seele nicht identisch ist mit
ihren Vermögen, sondern das ist, was diese Vermögen hat, kann man schadlos

für meine Interpretation die notwendigen Änderungen vornehmen. Der
Einfachheit wegen werde ich im Folgenden immer nur von der obigen
Interpretation ausgehen.



78 Damian Caluori

andrerseits hat die Materie, die eine Form hat, diese Form notwendigerweise.

Aus dem Homonymieprinzip ergibt sich ein weiteres zu diskutierendes

Problem: Nehmen wir als Ausgangspunkt wieder die Annahme,
dass Materie notwendigerweise Materie in Bezug auf eine bestimmte
Form ist. Wenn ein Lebewesen stirbt, verliert es seine Form. Weil seine

Materie notwendigerweise Materie in Bezug auf diese Form ist, verliert
das Lebewesen aber auch seine Materie. Daher ist der Leib des

Lebewesens, d. h. der Körper des Lebewesens vor dem Sterben, wesentlich
verschieden von der Leiche nach dem Sterben. Die wesentliche
Verschiedenheit der zwei Körper ergibt sich aus dem Homonymieprinzip,
wie wir gesehen haben. Wenn aber beim Sterben sowohl Form als auch
Materie des Lebewesens verloren gehen, scheint Unerklärliches zu
geschehen: Plötzlich verschwindet ein Körper (nämlich der Leib), und ein
anderer (die Leiche) entsteht an seiner Stelle. Es gibt eine Diskontinuität

in der Welt beim Tod eines jeden Lebewesens, weil dabei jedesmal
ein Körper ins Nichts verschwindet und ein anderer aus dem Nichts
entsteht. Dass das absurd ist, zeigt sich nur schon daran, dass es meistens

eine beachtliche Kontinuität der Akzidentien zwischen dem Leib
vor dem Tod und der Leiche nach dem Tod gibt. Diese Kontinuität der
Akzidentien ist wegen der Diskontinuität der Körper nicht erklärbar.7
Ich nenne dieses Problem im Folgenden das Leib-Körper-Problem.8
Bevor ich das Leib-Körper-Problem weiter diskutiere, möchte ich auf
den zweiten Kritiker des aristotelischen Hylemorphismus eingehen,
nämlich auf Williams.

Williams glaubt, dass es sich beim aristotelischen Hylemorphismus
um «a poüte form of materialism» handle, «which is cumbrous,
misleading and disposed to point in the wrong direction from the point of
view of deeper theoretical understanding» (Williams (1986) 197). Er
geht in seiner Kritik vom Homonymieprinzip aus und kommt zum oben
beschriebenen Problem, nämlich dem, dass Materie notwendigerweise
Materie in Bezug auf eine Form ist. Er sagt: «Aristotle is very insistent
that a dead body is not (really) a body» (ebd. 192). Um das Problem zu
lösen, können wir versuchen ein Ding einzuführen, das die Möglichkeit

7 Transsubstantiation wäre eine mögliche Lösung, sollte aber wohl erhabeneren
Ereignissen vorbehalten bleiben.

8 Das Leib-Körper-Problem betrifft natürlich nicht nur Lebewesen und Leichen
als Ganze, sondern auch deren Teile.



Aristoteles über Leiber und Leichen 79

hat, Leben zu haben und die Möglichkeit hat, Leben nicht zu haben. Ich

nenne dieses Ding Körper und schreibe <Körper> kursiv, um den Körper

sowohl von den Leibern als auch von den notwendigerweise
unbelebten Körpern (z. B. den Artefakten) zu unterscheiden.9 Weil ein Körper

auch kein Leben haben kann, gehört Leben nicht zu seinem Wesen.
Weil nach Aristoteles aber, so Williams weiter, alles, was Leben hat,

notwendigerweise Leben hat, können wir dem Körper nicht einmal
Leben zuschreiben (ebd. 193). Wir können nun unsere Position so modifizieren,

dass wir dem Körper nicht Leben zuschreiben, sondern die

Attribute, die nötig sind, um einen Leib zu konstituieren. Gemäß der
modifizierten Position hat jedes Lebewesen einen Körper und einen
Leib. Dann stellt sich aber die Frage, wozu man den Leib überhaupt
noch braucht. Da wir Neuzeitlichen «a more mechanical (in a broad
sense) conception of <life>» (ebd.) als Aristoteles hätten, sei diese Frage
dahingehend zu beantworten, dass man den Leib zu überhaupt nichts
mehr brauche (vgl. ebd. 194). Daher sei eine aristotelische Position
auch in dieser Interpretation unglaubwürdig. Aus der Konklusion ergibt
sich für Williams die oben zitierte Einschätzung des aristotelischen

Hylemorphismus.
Ich werde im Folgenden zu zeigen versuchen, dass dieser von

Williams vorgeschlagene und verworfene Ansatz einen Lösungsansatz für
die oben skizzierten Probleme darstellt. Er muss allerdings genauer
ausgearbeitet werden als Williams dies tut, und es wird sich dabei, so
hoffe ich, zeigen, dass sich daraus nicht ergibt, dass es sich bei der
aristotelischen Position um irgendeine Art von Materialismus handelt.

Voraussetzung für den Lösungsvorschlag ist eine genauere Analyse des

aristotelischen Materiebegriffs, zu welcher ich im Folgenden komme.

Materie und die Hierarchie der konkreten Dinge

Oben haben wir gesehen, dass Materie bei Aristoteles relativ in dem
Sinn ist, dass sie jeweils Materie in Bezug auf eine bestimmte Form ist.
Das heißt, dass die Materie verschieden ist, wenn die Form verschieden
ist. Die Materie unterscheidet sich nicht nur horizontal je Substanz (so
ist Sokrates' Materie verschieden von der des Anytos), sondern auch

9 Ich gebe dabei mit dem Term <Körper> (kursiv geschrieben) Williams' Term
<Body> (groß geschrieben) wieder.



80 Damian Caluori

vertikal, wobei das, was zur Materie des einen konkreten Dings gehört,
die Form eines anderen (hierarchisch tieferen) ist (so gehört die Form
von Blut zur Materie des Leibes). Da Materie immer Materie in Bezug
auf eine Form ist, muss jedes Mal gesagt werden, welche Materie wir
mit <Materie> bezeichnen. Die Materie, die unmittelbar die Materie
eines konkreten Dinges ist, d. h. die Materie, die zusammen mit einer
Form das konkrete Ding konstituiert, wird nächste Materie genannt.
Bei den Lebewesen als Ganzen beispielsweise ist die nächste Materie
der Leib. Damit ist aber nicht gesagt, dass ein Lebewesen nicht auch

aus Fländen und Kopf, Blut und Schleim und aus den vier Elementen
besteht. Diese sind auch Materie des Lebewesens, aber nicht nächste
Materie.

Wie ist es möglich zu sagen, welche Materie bezeichnet wird? Diese

Frage ist gerechtfertigt, weil Aristoteles oft sagt, dass Materie
undefinierbar sei (z. B. Metaph. 1037a 27, 1049b 1 f.). Wenn Materie
undefinierbar ist, dann kann man nicht sagen, was die Materie ist, weil man
sie dazu bestimmen mtisste. Trotzdem ist es sinnvoll zu sagen, dass

Materie undefinierbar ist, weil jedes konkrete Ding nur aus Form und
Materie besteht und nur durch seine Form definiert wird. Daher ist die
Materie genau das an einem konkreten Ding, was nicht definiert wird.10
Frede sagt dazu: «The point is that matter, e.g. gold or wood, is not a

definite thing. Hence an object cannot, in some important sense, be said

to be wood or gold, but only wooden and golden. Gold or wood, e.g.,
cannot be what it is to be for an object which is wooden or golden»
(Frede (1990) 123). Frede behauptet hierbei nicht etwa, dass das
konkrete Ding Gold nicht definierbar sei. Er behauptet nur, dass Gold,
welches die Materie eines konkreten Dings ist, insofern es Materie dieses

Dings ist, nicht definierbar ist. Ein Beispiel mag dies verdeutlichen.
Nehmen wir den Satz: «Die Statue ist golden.» Üblicherweise prädizie-
ren wir akzidentell, wenn wir einen paronymen Ausdruck wie <golden>
verwenden. Wenn wir akzidentell prädizieren, behaupten wir von einer
bestimmten Eigenschaft, dass sie in einem bestimmten Ding ist (vgl.
Cat. la 20ff.). Das ist hier jedoch nicht der Fall, weil das Prädikat in
unserem Fall kein akzidentelles Prädikat ist, denn es zeigt weder eine

Qualität noch eine Quantität noch sonst irgendein Akzidens der Statue

an (vgl. Cat. 1 b 25 ff.). Stattdessen zeigt das Prädikat die Materie an.
Wie können wir aber sagen, dass Gold die Materie der Statue sei, wenn

10 Das gilt nicht nur für erste Materie, sondern für jede Materie.



Aristoteles liber Leiber und Leichen 81

die Materie undefinierbar ist? Wenn wir über die Statue sprechen und

sagen, dass sie aus Gold sei, dann sagen wir, dass sie golden sei und
benutzen dabei den paronymen Ausdruck <golden>. Wenn wir aber über
Gold selbst sprechen, dann sprechen wir über das konkrete Ding Gold.
Dies ist in unserem Beispiel ein konkretes Ding (nämlich Gold),
welches in Bezug auf eine Form (die Form der Statue) Materie der Statue
ist. Wir müssen das Gold an sich vom Gold, insofern es Materie der
Statue ist, unterscheiden. Um den Unterschied deutlicher zu machen,
werde ich zwei Begriffe unterscheiden: Ich nenne Materie ud das, was
angezeigt wird, wenn wir einen paronymen, nichtakzidentellen
Ausdruck wie <golden>, <steinern> oder <fleischig> verwenden. <UD> steht
für <undefmierbar>. Ich nenne die Materie, die ein konkretes Ding wie
Gold, Stein oder Fleisch ist, Materie kd, wobei <KD> für <konkretes

Ding> steht.
Um das zu verdeutlichen, möchte ich es allgemeiner sagen: Sobald

man über das v redet, welches in Bezug auf eine bestimmte Form Materie

ud eines konkreten Dinges u ist, redet man nicht über die MaterieuD
von u, d. h. Uber die Funktion, die v in Bezug auf u ausübt, sondern
über v selbst, v selbst ist (außer im Fall der ersten Materie) nicht Materie

ud, sondern selbst ein konkretes Ding (MatericKo), für welches ein w
existiert, welches in Bezug auf v die MaterieuD ist. Aus Gründen, die
gleich deutlicher werden, nenne ich die Reihe <a u, v, w z> <Hier-
archie der konkreten Dingo. Die Hierarchie geht nicht ins Unendliche,
sie hat oben und unten ein Ende. Zuunterst ist MaterieuD, die nicht
Form ist und die erste Materie heißt (ich habe versucht, dies in der Reihe

durch das <z> kenntlich zu machen). Zuoberst ist eine Form, die nicht
MaterieuD in Bezug auf eine andere Form ist (Das <a> in der Reihe

oben). Auf allen anderen Stufen sind Dinge, welche Form in Bezug auf
die tieferen Stufen und Materie in Bezug auf die höheren Stufe sind.
Nach diesen allgemeinen Ausführungen möchte ich die Hierarchie der
konkreten Dinge anhand eines Lebewesens darstellen:



82 Damian Caluori

Seele Form5
Leib Form4 Materie5
Anhomoiomere" Form3 Materie4
Homoiomere Form2 Materie3
Elemente Form, Materie2
erste Materie Materie,

Die Form eines konkreten Dings ist sein Zweck. Der Zweck eines

konkreten Dings einer Stufe (außer der höchsten) ist die Ermöglichung
der Dinge auf den höheren Stufen. Diese Ermöglichung ist das Wesen
eines konkreten Dings. Die Aufgabe der ersten Materie ist es, die Körper

ganz allgemein zu ermöglichen.12 Das Wesen der Elemente besteht

darin, Homoiomere zu ermöglichen. Das Wesen der Homoiomere
besteht darin, Anhomoiomere zu ermöglichen, welche wesentlich Leiber
ermöglichen, welche wesentlich die Seele ermöglichen. Die Dinge auf
den jeweils tieferen Stufen sind notwendig für die Dinge auf den
jeweils höheren Stufen. Sie bestimmen jedoch die Dinge auf den höheren
Stufen nicht, sondern werden von diesen bestimmt in dem Sinn, dass

sie dazu da sind, die Dinge der höheren Stufen zu ermöglichen. Um
dies zu tun, müssen sie auf bestimmte Weise beschaffen sein. So hat

jedes Element eine Kombination von Eigenschaften aus Wärme / Kälte
und Feuchtigkeit/Trockenheit. Die Homoiomere haben ein bestimmtes

Mischungsverhältnis (logos tês mixeôs) von Elementen. Die
Anhomoiomere haben eine bestimmte Zusammensetzung von Homoiome-
ren. Leiber sind aus Anhomoiomeren zusammengesetzt. Die
Zusammensetzungen, Mischungsverhältnisse und Kombinationen sind zwar
nicht das Wesen des jeweiligen konkreten Dings. Sie sind aber notwendig,

um den jeweiligen Zweck, den ein konkretes Ding hat und der sein
Wesen ist, zu erfüllen. Das heißt, sie sind notwendig dafür, höherstufige

Zwecke zu ermöglichen. Das lässt sich anhand des folgenden
Beispiels verdeutlichen: Der Zweck einer Axt besteht darin, Holz zu spalten.

Um das zu können, muss die Axt hart sein. Eine Axt ist aber nur

11 Anhomoiomere sind Teile, deren Materie verschiedene Homoiomere sind
(z.B. Kopf, Hand und Herz). Homoiomere sind Teile, deren Teile synonym
zu ihrem Ganzen sind, d. h. deren Teile dieselbe Wesensdefinition haben wie
das Ganze (z. B. Blut, Haut und Horn). Vgl. PA 647a 4 ff.

12 Da die erste Materie kein konkretes Ding ist, hat sie auch kein Wesen. Ich
rede hier deshalb von einer Aufgabe.



Aristoteles über Leiber und Leichen 83

hart, wenn sie bronzen oder eisern ist. Also muss die Axt bronzen oder
eisern sein (PA 642 a 9 ff.). Sonst ist sie keine Axt, weil sie ihren Zweck
nicht erfüllen kann und der Zweck der Axt ihr Wesen ist. Bronze (oder
Eisen) gehört aber, wie wir weiter oben gesehen haben, nicht zur Form
(d. h. zum Wesen) der Axt, sondern ist ihre Materie. Diese Ausführungen

bilden die Basis für meinen Lösungsvorschlag zum Leib-Körper-
Problem, dem ich mich jetzt zuwende.

Ein Lösungsvorschlag für das Leib-Körper-Problem

Bei jedem Prozess braucht es Materie, die dem Prozess zu Grunde liegt.
So liegt Sokrates' Gang auf die Agora, welcher eine Ortsveränderung
ist, Sokrates zu Grunde, der den Prozess durchhält. Auch den anderen
Arten von akzidentellen Veränderungen, denen der Qualität und der

Quantität, liegt Materie zu Grande, die während des Prozesses erhalten
bleibt. Aristoteles unterscheidet diese akzidentellen Veränderungen von
Entstehen und Vergehen (vgl. Ph. 225 a 32). Wenn Aristoteles Materialist

wäre, wäre diese Unterscheidung nicht nötig. Vielmehr wären
dann Entstehen und Vergehen akzidentelle Veränderungen am zu
Grande liegenden Stoff, wie das Erröten und Erblassen akzidentelle
Veränderungen am Gesicht sind. Aristoteles hätte als Materialist nicht
das Homonymieprinzip aufgestellt. Als Materialist könnte er behaupten,

dass diese Erde (als Element) beispielsweise einmal ein Hund,
einmal ein Topf sei. Die Form Hund und die Form Topf kämen dem
Stoff zu oder nicht zu. Das wäre die vollständige Erklärung des Entstehens

und Vergehens. Offenbar hält Aristoteles das nicht fur eine
vollständige Erklärung. Aristoteles ist nicht Materialist, sondern Anti-
reduktionist in dem Sinne, dass er nicht glaubt, dass sich Substanzen
und ihr Verhalten vollständig durch etwas Grundlegenderes, beispielsweise

Stoff, erklären lassen (vgl. Frede (1992) 95). Warum er konkrete

Dinge einführt und was bei einer materialistischen Erklärung fehlt, sind

Fragen, auf die ich hier nicht weiter eingehen kann. Im Folgenden gehe
ich nur davon aus, dass er konkrete Dinge als primär Seiendes annimmt
und nicht Stoff. Die Einführung von konkreten Dingen als primär
Seienden führt zur Unterscheidung von substantiellen und akzidentellen
Veränderungen. Und dies führt auch dazu, dass die Materie in Bezug
auf die Form bestimmt ist, was Grandlage des Homonymieprinzips ist.
Damit sind wir bei Ackrills Problem.



84 Damian Caluori

Um zu zeigen, dass Ackrills Kritik unberechtigt ist, muss die oben

angesprochene Lösung von Williams ausgeführt werden. Williams
unterscheidet zwischen Körper und Körper, wobei der Körper den
substantiellen Veränderungen zu Grunde liegt. Wie können wir das verstehen,

wenn wir davon ausgehen, dass Aristoteles kein Materialist ist?
Um die Kontinuität beim Entstehen und Vergehen zu gewährleisten,
muss es, wie bei jeder Veränderung, Materie geben, die den Veränderungen

zu Grunde liegt. Ich nenne im Folgenden Materie v das, was
Aristoteles unter <Materie> versteht, wenn er von dem redet, was einer

Veränderung zu Grunde liegt. Das <V> steht für <Veränderung). Es ist

aufgrund der bisherigen Ausführungen klar, dass beim Sterben eines
Lebewesens nicht der Leib Materie v sein kann, denn Leib und Leiche
sind nur homonym Körper. Aus demselben Grund ist auch klar, dass

nicht die anhomoiomeren Teile eines Leibes wie Hand und Auge Materie

v beim Sterben sein können. Dadurch, dass auch die Homoiomere
und Elemente durch ihren Zweck definiert sind, können auch sie nicht
das dem Vergehen Zu-Grunde-Liegende sein. Keine Stufe der Hierarchie

der konkreten Dinge bietet die Möglichkeit, die gewünschte
Kontinuität zu gewährleisten.

Ein Lösungsansatz findet sich, wenn man die Homoiomere
betrachtet. Dabei möchte ich von folgender Stelle ausgehen:

«Dass Fleisch und Knochen und ein jeder der so beschaffenen Teile wie auch
der anderen Dinge, die eine Form in der Materie haben, auf zweifache Weise
ist: denn sowohl die Materie als auch die Form werden Fleisch oder Knochen
genannt.» (GC 321b 19ff.)

Im Kontext dieser Stelle diskutiert Aristoteles das Wachsen eines
Lebewesens (bzw. eines Teils eines Lebewesens), das durch die
Zunahme der Quantität der Homoiomere geschieht. Durch das Wachsen
beispielsweise eines Organs werden die Proportionen, in denen die
einzelnen Teile des Organs zueinander stehen, nicht verändert. Der Grund
dafür liegt darin, dass die Form des Organs bestehen bleibt. Mit anderen

Worten: wegen der Form des Organs geschieht sein Wachstum
regelmäßig.13 Wenn das Organ anders wachsen würde, würde es seinem

13 Vgl. C. J. F. Williams (1982), S. 110. Diese Überlegungen müssten durch
eine Betrachtung der Funktion der Seele im Wachstumsprozess und des
Verhältnisses vom Zweck der Teile eines Lebewesens zur Seele ergänzt werden,
was ich unterlasse, weil es uns zu weit weg vom Thema führen würde.



Aristoteles über Leiber und Leichen 85

Zweck nicht mehr dienen können. Aufgrund dieser Überlegungen glaube

ich, dass Aristoteles mit <Form> an dieser Stelle den Zweck meint.
Fleisch und Knochen können aber nicht nur als Form, sondern auch

als Materie gesagt werden. Ich schlage vor, das so zu verstehen, dass

mit Fleisch als Materie die Mischung gemeint ist, die nach dem richtigen

Mischungsverhältnis aus den vier Elementen gemischt ist.14 Von
Fleisch als Materie zu sprechen, heißt hier gerade, vom Zweck abzusehen.

Daher bedeutet <Materie> hier etwas von der Materie ud und der
Materie KD Verschiedenes. Da es außerdem an dieser Stelle nicht um
Prozesse geht, die im Fleisch oder im Knochen stattfinden, ist auch

nicht von Materie v die Rede.

Daher haben wir es hier mit einem weiteren Materiebegriff zu tun:
Ich verstehe Fleisch als Materie in diesem Sinn als ein konkretes Ding,
dessen Form sein Mischungsverhältnis ist. Ich werde Materie in diesem
Sinn Materies nennen, wobei <S> für <Struktur> steht. Fleisch als
konkretes Ding ist gemäß dieser Interpretation also zweifach. Die Form

von Fleisch ist sein Zweck. Die Form von Fleisch s hingegen ist seine

Struktur. Der Zusammenhang zwischen Fleisch und Fleisch s (oder
allgemein zwischen zwei konkreten Dingen x und xs) ist folgender: Die
Struktur kommt dem konkreten Ding Fleisch notwendig in dem Sinne

zu, dass es sie haben muss, um seinen Zweck erfüllen zu können. Sie

kommt ihm aber nicht wesentlich zu. Diese Struktur ist aber die Form

von Fleisch s.

Ich möchte nun drei Gründe für meine Behauptung anführen, dass

Aristoteles Materies annimmt. Erstens: Alexander von Aphrodisias
interpretiert die Stelle zwar anders als ich, seine Interpretation ist trotzdem

aufschlussreich für diesen Zusammenhang. Alexander glaubt, dass

im Fleisch einerseits das Mischungsverhältnis als Form und andrerseits
das, was in den Körper und aus dem Körper gelangt, als Materie
betrachtet wird. Während die Form des Fleisches (d. h. bei ihm: das

Mischungsverhältnis) dieselbe bleibt, kommt Fleisch (bei ihm: die

Materie) im Stoffwechsel hinzu und geht weg (vgl. Alex. Aphr., Mixt.,
235, 17 ff.). Er stimmt mit mir also darin überein, dass das Fleisch auch
als etwas betrachtet werden kann, dessen Form das Mischungsverhältnis

ist, in der oben eingeführten Terminologie also als Fleisch s. Zweitens:

Im Anschluss an obige Stelle sagt Aristoteles:

14 Vgl. auch Joachim (1922), S. 130 und Whiting (1992), S. 81.



86 Damian Caluori

«Denn die Verschiedenheit von Materie und Form ist hier [bei den Anhomoio-
meren] offenkundiger als beim Fleisch und den Homoiomeren; deshalb glaubt
man wohl eher, dass eine Leiche Fleisch und Knochen hat, als Hand und Arm.»
(GC 321b 29 ff.)

Der Zweck von Anhomoiomeren ist leichter einzusehen als der
Zweck von Homoiomeren {Mete. 390 a 14 f.). Da außerdem die Teile
eines Lebewesens ihren Zweck beim Tod verlieren, ist es leichter
einzusehen, dass man einer Leiche keine Anhomoiomere zuschreiben soll,
als dass man ihr keine Homoiomere zuschreiben soll. Der Fehler, einer
Leiche Homoiomere zuzuschreiben, geschieht, weil bei Homoiomeren
die Verschiedenheit von Form und Materie weniger leicht einsehbar ist
als bei Anhomoiomeren. Daher ist man geneigt, den homonymen
Homoiomeren einer Leiche eine Form zuzuschreiben, obschon sie nur
aus Materie bestehen. In diesem Sinn sagt Aristoteles auch, dass nach
dem Tod nur Materie übrig bleibt {Mete. 389 b 11 f.). Diese Materie
kann aber nur die Materie s sein, weil Materie ud und Materie kd beim
Tod eines Lebewesens auch zu Grunde gehen, während die Struktur
einer Leiche und ihrer Teile meistens in etwa der Struktur des Lebewesens

und seiner Teile entsprechen, aus dem die Leiche und ihre Teile
hervorgegangen sind.

Drittens: Die Homoiomere haben je bestimmte Eigenschaften wie
Biegbarkeit etc. und zwar jeweils aufgrund eines entsprechenden
Mischungsverhältnisses (vgl. GC 330a 24ff. und die Diskussion in Mete.
IV 8-11). Diese Eigenschaften haben sowohl die Homoiomere eines
Lebewesens als auch diejenigen einer Leiche (für einige Zeit wenigstens).

Das liegt daran, dass die Mischungsverhältnisse der Homoiomere
bei einer Leiche dieselben sind wie bei einem Lebewesen. Insofern also
Fleisch die für Fleisch spezifische Mischung aus den vier Elementen
ist, ist das Heisch eines Lebewesens und das Heisch einer Leiche
dasselbe.15

Daraus wird die Lösung des Leib-Körper-Problems klar: Ein Leib
und eine Leiche bestehen aus Teilen, die aus denselben Homoiomeren s

bestehen, insofern als, wie oben gezeigt, diese dasselbe Mischungsverhältnis

haben und also dieselben Mischungen sind. Die Anhomoiomere

s selbst sind bei der Leiche in gleicher Weise konstituiert wie beim
entsprechenden Lebewesen. Die Homoiomere des Arms eines Lebewesens

sind gleich miteinander verbunden wie die gleichbenannten Teile

15 Vgl. Whiting (1992), S. 78 f.



Aristoteles Uber Leiber und Leichen 87

der Leiche. Das gleiche gilt fur den ganzen Körper. Der Körper des

Lebewesens ist auf gleiche Art aus den Anhomoiomerens zusammengesetzt

wie die Leiche. Wenn man einen Körper beschreibt, ohne dabei
die Funktionen der Organe zu beschreiben, beschreibt man ihn als

Körpers. So sagt Aristoteles:

«Wenn [die Seele] weggegangen ist, ist es kein Lebewesen mehr und keiner der
Teile bleibt derselbe, außer nur der Gestalt nach, wie diejenigen, die in den
Geschichten in Stein verwandelt werden.» (PA 641a 18 ff.)

Im Gegensatz zum Leib geht der Körpers beim Tod nicht zu Grunde.

Er ist das, was diese Veränderung durchhält und ist damit die Materie

v bei Entstehen und Vergehen. Wenn man die Veränderung des

Körpers s beschreibt, beschreibt man die physiologischen Vorgänge, die
in ihm stattfinden, ohne dabei den Zweck zu nennen, dem diese

Vorgänge dienen. Wenn das Lebewesen stirbt, hören viele dieser Vorgänge
auf, einige dauern weiter an und neue Vorgänge finden statt. All diesen

Vorgängen liegt der Körpers zu Grunde. Dem Körpers kommt also die

Beseelung im eigentlich Sinn nicht zu. Wenn wir bei ihm von Beseelung

reden, ist damit nur gemeint, dass bestimmte Prozesse an ihm
stattfinden und andere nicht. Daher sind diese Vorgänge am Körpers
akzidentelle Vorgänge, Prozesse. Der Leib hingegen, d.h. die Materie

ud eines Lebewesens, geht zu Grunde, wenn das Lebewesen zu
Grunde geht, und es entsteht eine Leiche. Das ist die Lösung fur Ack-
rills Problem. Der Körpers ist nicht notwendigerweise auf eine Form
(einen Zweck) bezogen und kann identifiziert werden unabhängig
davon, ob er belebt oder unbelebt ist. Das Homonymieprinzip muss dabei
nicht aufgegeben werden, da es sich nicht auf den Körpers bezieht,
sondern auf den Leib. Leib und Körpers sind wesentlich verschieden.
Somit wäre auch Williams' Körper erklärbar. Seinen Körper kann man
mit dem Körpers identifizieren.

Wenn wir dies tun, scheinen wir das Problem zu haben, das
Williams Aristoteles zuschreibt, nämlich die Unglaubwürdigkeit der
aristotelischen Position. Williams hat mit seiner Ansicht Vorläufer, die
Aristoteles gekannt und zurückgewiesen hat. Diese Vorläufer glauben,
dass das, was ich Körpers nenne, die Grundlage für die Erklärung des

Lebens ist und dass die Seele als Mischungsverhältnis oder Struktur
erklärt werden kann. Sie nehmen an, dass die Seele die Harmonie des

Körpers sei. Ich kann hier leider nicht auf Aristoteles' Kritik an den



88 Damian Caluori

Vertretern dieser Theorie eingehen.16 Ich möchte nur einen Aspekt
erwähnen: Weil die Harmonisten glauben, dass es keinen wesentlichen
Unterschied zwischen einem Leib und einer Leiche gibt, unterscheiden
sie nicht zwischen akzidentellen und substantiellen Veränderungen.
Damit haben sie kein Problem mit dem Entstehen und Vergehen und
damit kein Leib-Körper-Problem. Diese Veränderungen sind gemäß
den Harmonisten nicht wesentlich verschieden von den akzidentellen

Veränderungen. Ihr Körperbegriff ist näher an dem Descartes' und

Williams', weil sie nicht glauben, dass es bei den seienden Dingen
einen wesentlichen Unterschied zwischen Belebtem und Unbelebtem
gibt. Während für Aristoteles Substanzen wesentlich belebt sind, wenn
sie belebt sind, und während sie für ihn die ersten Seienden sind, sind
für Descartes, Williams und die Harmonisten Körper die ersten Seienden,

egal, ob sie belebt sind oder nicht.17 Diese Ansicht bietet uns eine
einheitliche Erklärung der Welt, weil wir mit ihr grundsätzlich den
Bereich der Lebewesen auf den Bereich der Körper reduzieren können.
Sie bringt allerdings das Leib-Seele-Problem mit sich. Aristoteles auf
der anderen Seite glaubt an einen wesentlichen Unterschied zwischen
Lebewesen und nichtlebenden Substanzen, weil Strukturen und

Mischungsverhältnisse in seinen Augen das Sein und Verhalten von
Lebewesen nicht hinreichend erklären können. Seine Position bringt
statt des Leib-Seele-Problems das Leib-Körper-Problem mit sich.
Durch eine Betrachtung der verschiedenen aristotelischen Materiebegriffe

lässt sich dieses Problem aber lösen, wie ich hoffe gezeigt zu
haben.

Literatur

Ackrill, J. L. (1979): «<Aristotle's Definitions of psuchê», in: J. Barnes (et.
al.), S. 65-75, urspr. in: Proceedings of the Aristotelian Society 73 (1972-73),
S. 119-133

Annas, J. (1992): Hellenistic Philosophy of Mind, Berkeley/Los Ange¬
les/Oxford

Barnes, J./Schofield, M./Sorabji, R. (eds.) (1979): Articles on Aristotle, iv:
Psychology and Aesthetics, London

16 Vgl. zu den Harmonisten Gottschalk (1971), Annas (1992), S. 30 f. und zu
Aristoteles' Auseinandersetzung mit ihnen Perler (1996), S. 354 f.

17 Ich ignoriere Descartes' «res cogitans», weil sie nichts mit Belebtheit oder
Unbelebtheit zu tun hat.



Aristoteles über Leiber und Leichen 89

Devereux, D./Pellegrin, P. (eds.) (1990): Biologie, Logique et Métaphysique
chez Aristote, Actes du Séminaire C. N. R. S.-N. S. F. Oléron 28 juin - 3 juillet
1987, Paris

Frede, M. (1990): «The definition of sensible substances in Metaphysics Z», in:
D. Devereux/P. Pellegrin (1990), S. 113-129

— (1992): «On Aristotle's Conception of the Soul», in: M. C. Nussbaum/AO.
Rorty (1992), S. 93-107

Gottschalk, H. B. (1971): «Soul as Harmonia», in: Phronesis 16, S. 179-198

Joachim, H.H. (ed.) (1922): Aristotle on Coming-to-be & Passing-away, with
Introduction and Commentary, Oxford

Nussbaum, M. C./Rorty, A. O. (eds.) (1992): Essays on Aristotle's De Anima,
Oxford

Perler, D. (1996): «War Aristoteles ein Funktionalist? Überlegungen zum Leib-
Seele-Problem», in: Zeitschriftfür philosophische Forschung 50, S. 341-363

Whiting, J. (1992): «Living Bodies», in: M.C. Nussbaum/ AQRorty (1992),
S. 75-91

Williams, B. (1986): «Hylomorphism», in: Oxford Studies in Ancient Philosophy
4, S. 189-199

Williams, C.J. F. (ed.) (1982): Aristotle's De Generatione et Corruptione, Ox¬
ford

Witt, Ch. (1992): «Dialectic, Motion, and Perception: De Anima Book I», in:
M.C. NUSSBAUM/AQRorty (1992), S. 169-183




	Aristoteles über Leiber und Leichen

